
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Weltallgeschichtliche Betrachtungen

Zu Heinz Gollwitzers Geschichte des weltpolitischen Denkens
im Zeitalter des Imperialismus und der Weltkriege

Begriff und Persönlichkeiten

Auf Band I der «Geschichte des
weltpolitischen Denkens» (s. Monatshefte,
53. Jahr, Heft 1, April 1973) lässt
Gollwitzer zehn Jahre später Band II,
in noch grösserem Umfang (643 Seiten)
folgen: «Zeitalter des Imperialismus
und der Weltkriege» *. «Vom Zeitalter
der Entdeckungen bis zum Beginn des

Imperialismus» setzte an den Anfang
die Schlüsselfiguren Tommaso
Campanella und Richard Hakluyt, um über
Leibniz, Raynal, de Pradt und manche
andere am Schluss zu Richard Cobden
und Friedrich List zu gelangen. Band
II ist, entsprechend dem anderen
Charakter der jüngeren Neuzeit (1850-
1950), etwas anders angelegt. Das
Prinzip der Hervorhebung einzelner
Persönlichkeiten des weltpolitischen
Denkens, die zu ihrer Zeit
Ausnahmeerscheinungen waren, ist für die Neuzeit

angesichts des unermesslichen
Stoffes nicht mehr anwendbar. Dafür
werden unzählige, auch wenig
bekannte, jedoch gewichtige Zeugen
globalpolitischer Denkart genau und
gewissenhaft vorgestellt. Statt weniger
Meister-Porträts wird uns eine Galerie
von Persönlichkeiten gezeigt. An starken

personellen Akzenten fehlt es
übrigens auch so nicht, wenn man nur

schon die Kapitelüberschriften durchgeht.

Da finden wir Namen wie
Admiral Mahan und Admiral Tirpitz,
Karl Marx und Friedrich Engels,
Woodrow Wilson und F. D. Roosevelt,
Jan C. Smuts, Oswald Spengler, Karl
Haushofer, Carl Schmitt, während
Bismarck und Wilhelm IL unter «Bis-
marckzeit» und «Wühelminische Ära»
Gewicht bekommen. Mit Adolf Hitler
ist kein Kapitel überschrieben, aber
die Einschätzung, die er durch
Gollwitzer erfährt, ist in dem Abschnitt
«Im Umkreis des Faschismus» niedergelegt

(Buchli), wo der «Hitlersche
Radikalfaschismus» eine eindeutige
Charakterisierung erfährt. «Keinem
imperialistischen Staatsmann wäre es

je eingefallen, seinem weltpolitischen
System rassenbiologische Gesichtspunkte

als ausschlaggebend zugrunde
zu legen und einen auf .Endlösungen'
ausgehenden Antisemitismus zum
Zentralproblem zu erheben. Genau
das war es jedoch, was als treibende
Kraft hinter Hitlers Weltpolitik stand.»
Diese wurde verknüpft mit Hitlers
Grossraumvorstellungen «Auf
jeden Fall gesichert (aus Hitlers Schriften

und Äusserungen) erscheinen der
Plan eines grossen, Osteuropa ein-
schliessenden Imperiums, dessen
Errichtung zwangsläufig zu einer Supre-



636 ZU HEINZ GOLLWITZER

matie in Kontinentaleuropa geführt
hätte, die Vernichtung des Bolschewismus

und die Eliminierung des
jüdischen Elements in Europa.»

Das Imperialismus-Problem steht im
Zentrum von Gollwitzers Anliegen. Da
diese Frage in der Gegenwart, besonders

im Zusammenhang der «Nord-
Süd-Politik», jeden denkenden
Menschen beschäftigt, wünscht der deutsche

Historiker den Beitrag klar
herauszustellen, den seine Art Geschichtsforschung

und Geschichtsbetrachtung
bieten kann. «Weltbewusstsein», so
schrieb er im ersten Band, «ist das

eigentliche politische Bewusstsein
unserer Zeit geworden». Gollwitzers
erstaunliche Leistung ist es, zum Thema
weltpolitisches Denken ein Arsenal
von Äusserungen vorzulegen, nicht
bloss Geschriebenes und Gedrucktes;
im Bestreben, «den Begriff des
weltpolitischen Denkens plastisch zu
machen», bereichert der Autor die Arbeit
durch Hinweise auf die verschiedensten

Manifestationen einer weltpolitischen

Gesinnung. Gollwitzer lehnt es

ab, als Nachfolge in die
ideengeschichtliche Schule Meineckes eingereiht

zu werden (da ihm in der Tat ein
als «dogmengeschichtlich» bezeichnetes

Verfahren fremd ist). Er bevorzugt
für sein Vorgehen den Ausdruck «Be-
wusstseinsgeschichte», im Sinne von
Intellectual History, weil diesen
Ausdruck jedermann mit menschlichen
Individualitäten oder Kollektiven
verbindet; «anderseits darf wohl gesagt
sein, dass die Ideengeschichte der letzten

fünfzig Jahre von der Bewusst-
seinsgeschichte rezipiert worden ist»,
und er ergänzt: «Sind etwa Ideologien
keine Realitäten?» Abschliessend
bemerkt der Verfasser, sein «erkenntnisleitendes

Interesse» beziehe «sich pri¬

mär und unmittelbar auf die historische

Bedeutung der Sache», d. h. dass

er auf die psychologische Bedeutung
von Prognosen, auf falsche Aktualisierungen

historischer Tatbestände
keinen Wert legt. Sein Werk ist gedacht
als Beitrag zu einem Charakterbild
unserer Zeit über den bürgerlich nationalen

Rahmen hinaus und nicht
verhaftet einem marxistischen Kosmopolitismus,

sondern verhaftet dem
Phänomen globaler politischer
Auseinandersetzungen auf dieser Erde.

Grossbritannien als klassisches
Land des Imperialismus

Nach einem als Einleitung ausgearbeiteten

Kapitel über «allen imperialistischen

Nationen gemeinsame Positionen

weltpolitischen Denkens» geht
der Autor in einem zweiten gewichtigen

Abschnitt «dem nationalen Blickpunkt

der Metropolen» nach, um zu
sehen, welche Schwerpunktbildungen
sich dabei ergeben. Wie im Abschnitt
zuvor lässt er «die in imperialistischer
Weltanschauung begründeten Emotionen

zutage treten, desgleichen die
gesellschaftlichen Antriebe der
imperialistischen Bewegung», aber Generalthema

dieses Kapitels bleibt «das
Nachdenken darüber, wie man das
nationale Interesse in der Weltpolitik
am besten zur Geltung bringen könne».
Besonderen Nachdruck erhält
«Grossbritannien als klassisches Land des

klassischen Imperialismus». Diese
«Priorität wird nicht zuletzt durch die
zahlreichen kontinentalen
Nachahmungen offenbar, die sich als solche
selbst zu erkennen geben, wie eine
weitläufige Literatur, insbesondere in
Frankreich und dem Deutschen Reich



ZU HEINZ GOLLWITZER 637

bestätigt, die sich mit der imperialistischen

Politik Grossbritanniens als

Vorbild beschäftigte». Die Stichworte
im Kapitel Grossbritannien lauten
«Zwischen Pan-Anglismus und
Empirepolitik»; für Indien gilt das Stichwort

«The Secret of the Mastery of the
World»; für den Fernen Osten «Be

Asiatic, there lies the Future». Im
Abschnitt «Africa» sei jene Aussage
erwähnt, die Südafrika zu einem der
wichtigsten Zentren jener «secular
church» oder «universal church in
politics» erhebt, «als die in Analogie zu
der sie faszinierenden Grösse des
Weltkatholizismus nicht wenige Briten die
angelsächsische Rasse glorifizierten»
(solches übernahmen in unserer Zeit
die Buren für ihre Rasse). Beim
Paragraphen «Grossbritannien und USA»
steht direkt anschliessend der
Kommentar «The Great Rapprochement»,
wovon anschliessend zu reden ist; auf
das «Great Rapprochement» folgt im
Kapitel Grossbritannien als Schluss
«Dem 1. Weltkrieg entgegen». Als
Unterlagen dienen dem Autor die
Äusserungen der grossen Empire-Staatsmänner

der Zeit: Disraeli, Joseph
Chamberlain, Lord Curzon, Cecil Rhodes,
John Morley und politische Figuren
und Publizisten wie W. T. Stead, Sir
V. Chirol, Putnam Weale, I. C. P.
Bland u. a. Von zentraler Bedeutung
sind die Schriften von Charles Dilke
und John Seeley. Den Autor
interessiert das Phänomen «Little Eng-
Iandism», die Manchester Schule, der
Gegensatz «Consolidationists» und
«Forward School», die «Colonial Re-
formers»-Gruppe, das grosse Thema
«Free Trade - Fair Trade». In «Dem
1. Weltkrieg entgegen» kommt die
erwartete Analyse von Sir Eyre Crowes
berühmtem Memorandum (vom 1.1.

1907) weitläufig zur Sprache: die

Denkschrift, die das Deutsche Reich
als Gegner in Aussicht nahm, indem
zuvor schon ein Zusammengehen mit
dem zaristischen Russland (im
Hinblick auf Indien) von einer ganzen
«Schule» (Dilke z. B.) propagiert und
dann in den Verträgen von 1907 eine

Verfestigung der Tripleentente erreicht
wurde. Crowe's Fazit ist «höchste
Wachsamkeit gegenüber Deutschland.
Ausbau der Beziehungen zu Frankreich

und Russland. Deutschland
braucht eine Lektion. Frankreich hat
die seine in Faschoda gelernt. Ob Al-
geciras bei den Deutschen ähnliche
Früchte zeigt, wird sich herausstellen»
(S. 119). Hier macht Gollwitzer eine

Entdeckung mit dem Hinweis auf
einen unter dem Pseudonym
«Washington» in der «National Review»
(1912/13) erschienenen Artikel «The
United States and Anglo-German
Rivalry». Darin wird ausgeführt, dass

eine Vereinbarung zwischen England
und Deutschland ähnlich jener mit
Frankreich und Russland unmöglich
ist. «Ihr Antagonismus enthält nichts
Konkretes ausser ihrem Rivalitätsehrgeiz.

Der Konflikt zwischen beiden
erscheint mehr psychologisch als
wirtschaftlich und mehr europäisch als
kolonial motiviert. Die Flottenfrage wird
nur am Rande erwähnt; ohne Zweifel
wird sie nicht als das Kernstück,
sondern nur als Sympton des Machtgegensatzes

angesehen.» Im Grunde seien
beide «auf ihre Weise im Recht»; sie

folgten nur der Logik ihres
Suprematiestrebens. Als ein Ergebnis moderner
Demokratie meint der Autor
bedauernd, seien es eher die Bevölkerungen

als die Regierungen, die zu
Feindseligkeiten neigten. Den Verlauf des

künftig möglichen Weltkrieges sah der



638 ZU HEINZ GOLLWITZER

Verfasser, ein amerikanischer Diplomat

namens Lewis Einstein, «mit
solcher Treffsicherheit voraus, dass er
den Aufsatz mit gutem Grund unter
dem Titel ,Eine Prophezeiung des

Weltkrieges' 1919 unverändert wieder
veröffentlichen konnte» «Die Felder

Belgiens», so Einstein, «können
noch einmal Zeugen eines Kampfes
werden, in dem diesmal die Nachfahren

Napoleons und Wellingtons Seite
an Seite gegen die Nachkommen
Blüchers stehen.» Auch der Prognose
eines nicht langen Krieges hatte er
nicht zugestimmt, vielmehr einen
furchtbaren und langen Krieg vorausgesagt.

Eurasiatiscb.es Russland

Der Abschnitt Russisches Reich gibt
dem Autor Gelegenheit, das Problem
der Pan-Bewegungen, die ihn immer
wieder beschäftigen, an Hand von N.
J. Danilewskijs Buch «Russland und
Europa» als ein geschichtsphilosophi-
sches Plädoyer zugunsten des
Panslawismus zu deuten. Nikolaj Dani-
lewskij sagte, die «dritte Periode der
orientalischen Frage» werde nur mit
einem Sieg der slawischen Zivilisation
enden können. Er wehrte sich gegen
die Ansicht, dieser Sieg würde auf die
Errichtung der Universalmonarchie
hinauslaufen; im Gegenteil: er wäre
der einzige Schutz vor ihr. Den
«Anschlägen Europas» sei nur durch Russland

und die Vereinigten Staaten Halt
geboten, wobei auf Russlands Schultern

«die Hauptlast der Verteidigung
der Alten Welt» liege.

Den russisch-britischen Weltgegensatz

- vom Goldenen Horn über
Mittelasien bis in den Fernen Osten - lässt
Gollwitzer am Werke des russischen

Völkerrechtlers von Martens Revue
passieren. Dieser wusste wohl, dass

«Russland und England als die einzigen

Vertreter der europäischen Zivilisation

in Zentralasien» zu gelten hätten,

da «ihre Interessen dort im
Grunde genommen solidarisch seien».

Hingegen erlaubte sich von Martens,
zu einer scharfen Kritik englischer
Politik in Ägypten und französischer
Politik in Afrika auszuholen, indem er
London und Paris der Verletzung des

Völkerrechts beschuldigte (Frankreich
als angebliche «grande puissance
africaine»). In der russischen Publizistik
konnte man lesen, dass der Krieg
Japans gegen China und Korea (1894/95)
als Schlag Englands gegen die
Transsibirische Eisenbahn anzusehen sei.

Eindrucksvoll sind des Autors
Ausführungen zur staatsmännischen
Persönlichkeit von S. J. Witte im
Abschnitt «Ökonomischer Imperialismus
und der russische Asiatismus». Der
«Architekt des rasanten industriellen
Aufstiegs in der zweiten Hälfte der
neunziger Jahre», der die Mandschurei,

Sinkiang und die Mongolei der
russischen Einflusssphäre einzuverleiben

bestrebt war, wie er auch Korea
in ein russisches Protektorat verwandelt

wissen wollte, war indirekt an der
Provokation des japanisch-russischen
Krieges (1904/5) mitbeteiligt. Er hat
wohl wie alle «anderen Enthusiasten
des Chinamarktes» die Belebung der
russischen Wirtschaft aus dem
Asiengeschäft überschätzt. Zu Gollwitzers
zentralem Anliegen gehören die
Ausführungen zum Thema einer Gelben
Gefahr oder des Phänomens «Pan-
mongolismus». Darüber hatte er
schon 1962 eine vielbeachtete Studie
geschrieben (Geschichte eines
Schlagwortes). Kaiser Wilhelms Äusserun-



ZU HEINZ GOLLWITZER 639

gen mit dem Motto «Völker Europas
wahret Eure heiligsten Güter» hatten
offensichtlich ein nationalpolitisches
Ziel: die Ablenkung Russlands von
Europa. Aber Russland betrieb
fernöstliche Politik aus eigenem Antrieb,
wie die Werke von V. Wassüiew
(Sinologe) und der Geschichtsphilosophen

K. Leontjew und V. S. Solowjew
belegen. Gegen die «Gelbe Gefahr»-
Einstellung ist «das Phänomen des
harmonisierenden Asiatismus im
weltpolitischen Denken Russlands» zu stellen;

«Russlands Hand über Asien»
hiess «Protektion des asiatischen Islam
gegen das Mandschureich, Schutz des
Buddhismus und am häufigsten
Freundschaft mit dem Chinesentum».
Hier erkennt man deutlich die Distanzierung

des Russentums von West- und
Mitteleuropa (über die Slawophilen
weit hinausgehend), «die unbedingte
Verurteilung jedes Rassenhochmutes,
die Überzeugung, dass Russlands
kulturelle Mittellage dem Zarenreich eine
asiatische Mission nahelege», das im
«Streben nach einer slawisch-asiatischen

Verschmelzung» schliesslich in
ein russisch-chinesisches Bündnis
ausmünden konnte. (Schule der «Ostler»,
Fürst E. Uchtomskij, betont anti-englisch,

anti-westlich.)
Nach dem 1. Weltkrieg wurde die

Lehre des Eurasiertums bei vielen Leuten

populär; «Skythismus» war ein von
russischen Emigranten geprägtes
Schlagwort. Auch Dostojewskij sah
Russland zwischen Europa und Asien
und machte die Bemerkung: «Die
Entdeckung Asiens konnte für Russland
ähnliche Folgen haben wie die Amerikas

durch die Europäer In Europa
waren wir nur Gnadenempfänger und
Sklaven, nach Asien kommen wir als
Herren. In Europa waren wir Tataren,

in Asien sind wir aber Europäer.»
Dostojewskij hat auch schon mit
Begriffen wie «internationale Mächte»
und «Weltverschwörungstheorien»
operiert, was dann Georg von Schönerer

mit den Parolen des Kampfes
gegen «Rom und Juda» für Österreich
übernahm. Dostojewskij,
religionsphilosophisch interessiert, identifizierte

wie andere Katholizismus mit
Romanentum, aber glaubte zu sehen,
dass Frankreich sich darauf vorbereite,
Roms internationale Herrschaftsstellung

zu beerben, während der durch
das Bismarcksche Deutschland und
Russland ausmanövrierte Katholizismus

im «Abfall vom wahren Christentum»

den Sozialismus erzeugt habe.
Denn die letzte Konsequenz der
altrömischen Weltreichsidee und des

katholischen Erbes sei die internationale
Organisation des 4. Standes, der die
«Fahne einer neuen unerhörten
Weltrevolution erheben solle». Obwohl ein
Bewunderer von Bismarcks Werk,
traute er selbst in einer Allianz mit
Deutschland diesem nicht zu, die
«Ungeheuer» des Jahrhunderts, Ultramontanismus

und Sozialismus, auf die
Dauer aufzuhalten. «Zum Stehen bringen

und besiegen wird sie nur der neu
vereinigte Osten und das neue Wort,
das er der Menschheit verkünden
wird.» Dem deutschen Rechtsradikalismus

hat Dostojewskij auch in seiner
Einschätzung des Einflusses des
Judentums in der Welt, «der goldenen
Internationale» (wie er sie nannte),
vorgearbeitet. Das Judentum verdanke
dem «schlechten Prinzip der
westlichen Bourgeoisie» seine Triumphe.
An anderer Stelle meint er zur Frage
jüdischer Selbstbehauptung, die
«treibende Idee (sei) etwas dermassen
Universelles und Tiefes, worüber die



640 ZU HEINZ GOLLWITZER

Menschheit ihr letztes Wort zu sagen
vielleicht noch gar nicht imstande ist»,
und dann «dass das Judentum schon
nicht mehr warte, bis der Messias
seinen Traum erfülle, sondern gründlich
dabei sei, seine Herrschaft über die
Menschen zu errichten und
auszubauen». Gollwitzer meint dazu: «Von
solchen Vorstellungen führte der Weg
zur russischen Fälschung und
weltpolitischen Kolportage der .Protokolle
der Weisen von Zion', denen entsprechende

französische Machwerke
vorausgegangen sind. Im 20. Jahrhundert

ging man im Zeichen von
Kommunismus und Antikommunismus,
Faschismus und Antifaschismus dazu
über, Weltpolitik als das Kampffeld
von Internationalen anzusehen, ein
Verfahren, das offensichtlich für
doktrinäre und aberwitzige Übertreibungen

und Verschwörungshypothesen
anfälliger ist als ein Denken in den
Kategorien von Staaten und Reichen».

Die russische Autokratie hatte ihre
liberalen und friedlichen Züge, wie der
Frederic-de-la-Harpe-Schüler Alexander

I. der Welt schon zeigte. So war es

auch Russland, das den Weg zur Haager

Friedenskonferenz von 1899
gewiesen hat. Der Weg führte dann freilich

von Russland über das Allianzsystem

mit den Westmächten in den
Weltkrieg und nahm nicht die Richtung,

die konservative Diplomaten wie
etwa der Baron F. F. Rosen und der
Gelehrte F. N. Trubetzkoi sich wünschten:

Russland möge als eine «eurasia-
tische Macht» zwischen West-Europa
und Amerika seinem Missionswerk in
Asien den Vorzug geben vor einer
West-Politik, von der man sich die
Stärkung der Position im Nahen Osten,
die Gewinnung Konstantinopels,
versprach.

Amerika. Das «Great Rapprochement»

zu Grossbritannien.
Basis vermehrter und umfassender
Aggressionen

Das Kapitel «Die USA» beginnt mit
dem Paragraphen «Das Jahr 1898»
und schliesst mit «Antineutralistische
Option» nach Analysen zu «(Theodore)
Roosevelt-Ära», «Admiral Mahan»,
«Imperialismus und Internationalismus»,

«Ferner Osten», «Die beiden
Amerika - Panamerikanismus». Die
antineutralistische Option ist ein klarer
Hinweis auf den Abschied vom bisherigen

Amerika, das sich der Farewell
Address (1796) des ersten Präsidenten,
George Washington, und dem darin
enthaltenen Bekenntnis zu grundsätzlicher

Neutralität und Isolationismus
verpflichtet fühlte. Jetzt schwenkte
man ein auf eine Politik des «Great
Rapprochement» zwischen Grossbritannien

und den USA, man entschied
sich für die «Antineutralistische
Option» und gab damit den kontinentalen
Isolationismus auf. Wenn man
bedenkt, dass 1902 England mit Japan
ein Bündnis schliesst und seine «Splendid

Isolation» aufgibt, dass ins «Jahr
1898» der Spanisch-amerikanische
Krieg fällt, 1899-1902 der von England

geführte Burenkrieg, der Krieg
mit Spanien zwar im Jahr 1898 beendigt,

aber im Philippinischen Aufstand
(die Inseln gelangten an die USA,
Hawaii wurde annektiert) seine
Fortsetzung findet (1899-1902), dass 1900
das von allen Grossmächten
unterstützte Expeditionskorps gegen die
Boxer (von einem deutschen
Marschall befehligt) in China eingreift, so
wirkt der japanisch-russische Krieg
1904/5 (von den USA in Portsmouth
USA schliesslich beigelegt) wie ein



ZU HEINZ GOLLWITZER 641

Fanal über dem 20. Jahrhundert, in
dem das Hineinwachsen nationalpolitischer

Interessen in weltpolitische
Dimensionen klar sichtbar wird.

Mit Amerikas Vorstoss in den
expansiven, militärisch-maritim
unterbauten Imperialismus, in Verbindung
bleibend mit dem «formellen», «offenen»

Imperialismus der Manchesterschule

(auf pazifistischer Grundlage),
erhalten alle Formen herrschaftlicher
Besitznahme eine Deckung bei der
einzigen Nation, die einst stolz auf
ihren religiösen Ursprung und der
Abwerfung des Jochs des Kolonialismus
gewesen war. Jetzt ging sie selbst zum
Kolonialismus über, nicht ohne scharfe
Proteste im eigenen Lande und lange
politische wie juridische Debatten in
den Organen der Volksvertretung. Die
Parole «Dollar-Imperialismus»
kennzeichnet den Sonderfall Amerika,
gewiss nicht vorteilhaft, denn man
verbindet damit die Idee, heute allseitig
verbreitet, einer geheimen plutokrati-
schen Weltherrschaft. Jedoch reiht er
sich bei Gollwitzer leicht ein in das
Netz der anderen Parolen expansiver
Politik als eine weitere Variante zu
klassischem, zu radikalem Imperialismus

und zu den Pan-Bewegungen in
allen Kontinenten, sei es auf geopoli-
tischer, kultureller, nationaler,
kirchlicher, wirtschaftlicher oder sozialer
Basis.

Die grossen Staatslenker der politischen

Szene kommen ausgiebig zu
Wort auf Grund ihrer Reden und
Schriften: Wilson, Mussolini, Lenin,
Herbert Hoover, ChurchiU. Bei den
Vertretern der Sache des Sozialismus
stehen neben Marx, Engels, Kautsky
auch Harold Laski, Sidney Webb und
John A. Hobson, Amerikaner wie
Owen Lattimore, der Engländer Nor¬

man Angel; die Sache der Schwarzen
vertritt W. E. B. Du Bois, die Frage
«Afrika» Sir Harry Johnston, Jan
Smuts, Cecil Rhodes, F. Lugard, Leonhard

Woolf, jene Indiens Tagore.
Einen «neo-liberalen» Amerikanismus
vertreten Walter Lippmann und Herbert

Croly (weitgehend Inspiratoren
Wilsons) und gewissermassen auch der
Brite Lord James Bryce. Eigene
Akzente setzt der Spanier Madariaga,
auch der Amerikaner Brooks Adams,
der zum kommenden technischen Zeitalter

Stellung nimmt. Zum Problem
Deutsches Reich - Mitteleuropa kommen

die bekannten Autoren Friedrich
Naumann und Paul Rohrbach, wie
auch betont Graf York von Wartenburg

zu Wort. Den Schweden Kjellén
finden wir bei den Geopolitikern. Karl
Haushofer ist die Leitfigur im
Paragraphen «Macht und Erde». Sun Yat-
sen und Tschiangkaischek repräsentieren

das vor-kommunistische China der
Reform-Ära. Mit Gamaladdin AI-
Afghani kommt die reform-islamische
Bewegung zum Wort, mit Ghandi die

grosse, schliesslich siegreiche indische
Befreiungsbewegung. In der Person
von Oberst Max Bauer wird General
Ludendorffs «rechte Hand» vorgestellt;

mit Iwao Ayushawa ein japanischer

Kriegsprophet (1940).

Imperialismus und Weltkriege

Indem Gollwitzer die Kenntnis des

aussen- und innenpolitischen Geschehens

voraussetzt, auch die Kenntnis
der weltwirtschaftlichen Vorgänge,
vermag er dem Wesen unseres
Zeitalters Züge abzugewinnen, die
üblicherweise «anderen Disziplinen»
zugewiesen werden. Er verweist auf die



642 ZU HEINZ GOLLWITZER

«nervös-hektische Verfassung» unserer
Ära, das Schwanken auf dem Grund
von Materialismus und Wohlergehen -
zwischen Optimismus und Pessimismus,

auf die psychotischen Phänomene

von Angst und Verwirrung und
erklärt, dem Imperialismus liege eine
immanente Untergangsstimmung
zugrunde. Einmal herrscht die Vision
unermesslicher Macht (betr. Ost-Asien,
Latein-Amerika), ein Hochmut des
Europäers gegen Afrika und Asien,
getragen von der Gewissheit, eine grosse
zivilisatorische Mission zu erfüllen.
Ein wirkliches weltpolitisches Denken,
so bemerkte Gollwitzer schon im
ersten Band, ist eine Ausnahmeerscheinung.

So liest sich sein Werk als Suche
nach den Spuren, den Anlässen zu
weltpolitischem Bewusstsein, und es

kann nur verstanden werden als ein
von hoher Warte geschriebener
Kommentar, der hineinleuchtet in die uns
umgebende und die uns eingeprägte
Unruhe eines Zeitalters revolutionärer
Wandlungen. Von der heute
triumphierenden Annahme, dass Imperialismus

Hand in Hand geht mit Hoch-
und Spätkapitalismus, da er das
notwendige Ventil für aus diesem sich
ergebende innere Schwierigkeiten ist,
weicht z. B. der Amerikaner John
Croly (eine Hauptfigur) ab, wenn er
den moralischen Nutzen des politischen

«commitment» darin sieht, dass
die Amerikaner zur Anteilnahme an
den Problemen des Fernen Ostens
gezwungen und so aus ihrer immer noch
bestehenden isolationistischen
Geistesverfassung in Dingen der Weltpolitik
herausgerissen würden. Weltpolitisches
Denken als Erziehungsmittel zu
demokratischem Verhalten im Sinne
weltumfassender Solidarität - diese
Haltung gibt es auch!

Der Ausbruch des Ersten Weltkrieges

wird bei Gollwitzer mit jener von
General Bernhardi niedergelegten
These von der Unvermeidbarkeit des

Krieges im Buch «Weltmacht oder
Niedergang» in Zusammenhang
gebracht, die sich aus der von Gollwitzer
ausdrücklich als zwar nicht beabsichtigten,

aber tatsächlich vorhandenen
Einkreisung Deutschlands ergeben
hatte. Bei Gollwitzer erlebt man, wie
die grossen Kriege als Nationalheilmittel

gedacht, aus der von Gollwitzer
erkannten Grundstimmung einer aufs
Globale zustrebenden Weltordnung zu
Weltkriegen werden mussten. Sehr
eindrucksvoll ist die Behandlung der von
Bethmann Hollwegs Mitarbeiter Riezler

geschriebenen Bücher; Riezler war
eine Hamletfigur, er schwankte: soll's
nicht sein oder muss es sein?

Progressive Weltpolitik und
Arbeiter-Revolution (Wilson und
Lenin) Völkerbund und UNO
und zweite Nachkriegszeit

Wilson und seine progressive Weltpolitik,

gegen Geheimdiplomatie und
Bündnis-Politik gerichtet, wie auch die
Alternative Lenins, durch Arbeiter-
Revolution zum allgemeinen Frieden
zu gelangen (bemerkenswert die Meuterei

bei der französischen
Schwarzmeerflotte, die gegen das Lenin-Regime

eingesetzt werden sollte, 1918);
die Schwäche der Zentralmächteposi-
tion, die dem neuen Weltbild der
Amerikaner mit einem Völkerbund nichts
Ebenbürtiges entgegenzusetzen
vermochten, finden ihre Darstellung.

Der Völkerbund, wie er dann wirklich

realisiert wurde, gibt nicht viel
her, da er vom Land seines Initianten,



ZU HEINZ GOLLWITZER 643

den Vereinigten Staaten, verworfen
wurde. Es erfahren die echten Kämpfer

für die Sache des Bundes, L. Bourgeois

(Frankreich), Sir Edward Grey
(Grossbritannien), Jan Smuts und
Lord Robert Cecil gebührende Beachtung.

In seiner Pro und Contra über-
schriebenen Analyse gelangt der Autor
zum Schluss, dass das Ziel des «enduring

temple of future world government»

in den zwanzig Jahren seiner
Existenz als eine Ubergangslösung
registriert werden kann, aber der Makel
einer «westlich bestimmten und
geführten Weltzivilisation» ihr anhafte,
wie im Schlussparagraphen «Europäismus

und Weltpolitik» genauer dargelegt

wird.
Auf das «Weltpolitische Denken der

Anti-Imperialisten», der liberaldemokratischen

wie der sozialistischen und
die «Anfänge der kolonialen Emanzipation

vor 1914» sowie die gegen 300
Seiten umfassende Ära «Vom Ersten
zum Zweiten Weltkrieg» (Buch II) mit
dem Schlusskapitel «Weltpolitisches
Denken der Afro-Asiatischen Emanzipation»

(Japan, China, Indien, Islamische

Welt - Schwarzafrika) einzugehen,

ist hier nicht möglich. Es mag,
uns näher liegend, als noch fesselnder
empfunden werden als Buchi. Wir
wollen hingegen aus dem gehaltvollen
Ausblick: «Weltpolitisches Denken
seit 1945» (bis 1980) noch einiges
vorlegen, um Gollwitzers Haltung zur
Nachkriegs-Gegenwart nahe zu kommen.

Gollwitzer würdigt die UNO:
«Als Forum und Tribüne der
Weltöffentlichkeit als ein ,kalmieren-
des' Organ in Krisenfällen und Aushilfe

bei diplomatischen Prozeduren,
als Agentur internationaler Kommunikation

sowie humanitärer und techni¬

scher Dienstleistungen ist die Nützlichkeit

der UNO unbestritten.» Aber er
stellt anschliessend fest, dass die
«machtpolitischen Gravitationszentren»

nach wie vor für die Beschäftigung

mit Weltpolitik den Ausgangspunkt

bilden, wie der Aufbau
militärisch-politischer Systeme nach dem
Zusammenbruch der Kriegsallianz
zeigte - NATO, CENTO, Warschauer
Pakt. Man braucht neuerdings
Formulierungen wie Truman-Doktrin, Mac-
Namara-Doktrin, Breschnew-Doktrin.
Gollwitzer registriert die auffallende
Bedeutung schriftstellerischer Leistung
aus dem Lager desillusionierter
Kommunisten und zitiert speziell den
«Konvertiten» (ehemals Trotzkisten) James
Burnham, den Verfasser der
«Managerial Revolution», der einmal die
Zeitschrift «The New International»
herausgegeben hatte.

Raymond Aron wird als ein Mann
ohne kommunistische Vergangenheit
und als «einer der besten Analytiker,
die das weltpolitische Denken des 20.
Jahrhunderts aufzuweisen hat» vorgestellt,

speziell unter Hinweis auf sein
Werk «Le Grand Schisme», 1948, und
sein späteres Werk «Die imperiale
Republik» (s. «Die Probleme einer
Weltmacht», Schweizer Monatshefte, 56.

Jahr, Heft 3, Juni 1976).
Zu einem politischen Bekenntnis

verdichten sich die Schluss-Seiten von
Gollwitzers Werk. In der «Zwischenbilanz

des Kalten Krieges 1980» stellt
er fest, dass die Verantwortlichen im
Westen, ungeachtet der Appelle
einzelner zu weitergehenden Gegenmassnahmen,

nie an mehr als ein containment

gedacht haben. Auch Moskau
scheute vor der Entfesselung eines

neuen grossen Krieges zurück, aber es

blieb ideologisch und gesellschaftspo-



644 ZU HEINZ GOLLWITZER

litisch weiterhin in der Offensive, während

im Westen nur zur Debatte stand,
ob man sich weiterhin strikt defensiv
verhalten oder dem Kommunismus im
«freien Spiel der Kräfte» Zugang als

gleichberechtigten konkurrierenden
Faktor in das eigene System gewähren
und von der Fiktion ausgehen solle, als
wäre auch er a priori auf Pluralismus
angelegt...». «Es ist nicht zu
übersehen, dass der Westen (verglichen mit
den fünfziger Jahren) angesichts der
sowjetischen Geländegewinne in der
afro-asiatischen Welt, des Vorhandenseins

starker kommunistischer Staaten
und des offensichtlichen Unvermögens

breiter Kreise, den Absolutheits-
anspruch des Kommunismus mit allen
Konsequenzen ernst zu nehmen, in
eine ungünstige Position gerückt
ist .»

«Parallel zum Abbau des Kalten
Krieges hat man in einer ausgiebigen
Disengagement-Literatur die Chancen
eines inneren Formwandels des
Kommunismus und des Westens diskutiert»
und gelangte zu einer Konvergenztheorie

(wirtschaftswissenschaftlichen
Ursprungs). «Trotz des Vorhandenseins

beträchtlicher sozioökonomischer
und psychischer Konvergenzsymptome
war deren Umschlag auf die internationale

Politik bisher nicht unmittelbar
zu konstatieren ...». Die unzweifelhaft

vorhandenen Spannungen und
Bruchlinien innerhalb der beiden
Systeme sind jedenfalls nicht in erster
Linie auf Konvergenzprozesse
zurückzuführen.

Spannungen und «Häresien» gibt es

in Ost und West. Der Kreml hat seine
Probleme mit Jugoslawien, hat der
Entstehung eines rivalisierenden
Systems in Peking, der Bildung des
Eurokommunimus zu begegnen gehabt. Der

Westen hat «mit der Indifferenz und
dem Unwillen von Millionen, sich
politisch für die Sache der Demokratie
zu engagieren, mit unaufhörlichen
Spannungen zwischen Washington und
seinen Bundesgenossen und dieser
untereinander» zu rechnen. «Der Mangel
an Selbstgewissheit ist im Westen
verbreiteter als in der kommunistischen
Welt, obwohl er auch dort nicht fehlt».

Lange wurden die Konsequenzen
der Emanzipationsbestrebungen der
Dritten Welt auf westlicher Seite nicht
voll erfasst. Der Zusammenbruch des

Kolonialismus in Asien und in Afrika
liess sich nicht aufhalten. Die
Versuche mit grossen afro-asiatischen
Konferenzen blieben Episode. Jedoch
wurde das Thema «Neutralismus und
Non-Alignment», dem der Block der
Blockfreien seine Existenz verdankt,
aktuell. Selbst die sich als «mündig
geworden» empfindende Dritte Welt
bleibt im Rahmen «weltpolitischer
Koordinatensysteme» gefangen, wie
die Zonen der «frankophonen» und
der «anglophonen» neuen Staaten
beweisen. Der Missionsauftrag der
Kirchen ist neu überdacht und der neuen
Lage angepasst worden mit dem
Ergebnis der Aufspaltung der protestantischen

Kirchen bezüglich Süd-Afrikas
in sich bekämpfende Parteien.

Gollwitzer beschliesst sein Werk mit
einigen hier zu zitierenden Bemerkungen.

Der Nord-Süd-Gegensatz könnte
den Ost-West-Gegensatz überlagern.
Damit im Zusammenhang steht das
Problem der Neuverteilung der
Ressourcen. «Die Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen charakterisiert nach wie
vor und bis zum Bizarren das weltpolitische

Geschehen. Von Ausläufern
des Tribalismus bis zur praktizier-



ZU HEINZ GOLLWITZER 645

ten und organisierten Ökumene einer
Weltzivilisation konkurrieren
ungezählte Spielarten des Politischen. Der
Akzeleration der weltpolitischen
Prozesse geht parallel die Informationsschwemme

unserer Zeit, die das
weltpolitische Bewusstsein kaum
vertieft hat.»

Mit der schlichten Bemerkung der
Zeitgebundenheit aller historischen
Forschung entlässt uns der Verfasser.

- Umgang mit Geschichte mag
Menschen für die Politik zu sensibilisieren
und struktursichtiger zu machen. Aber
nie kann der Historiker dem Politiker
sein Risiko abnehmen Es ist
ausgeschlossen, dass der Geschichtsschreiber

dazu gelangen könnte, einen Kom-
pass für die Fahrt vom Gestern ins
Morgen zu liefern.

«Dass die Menschheit in ein
thermonukleares Zeitalter und in die
Computerepoche eingetreten ist, wurde
bald begriffen, aber alles in allem hat
die Bewusstseinslage der Menschen
mit ihren technischen Möglichkeiten
nicht Schritt gehalten, und dieser
Umstand verdüstert den Horizont.»

Gollwitzer hat aus souveräner Sicht
und in souveräner Haltung
weltgeschichtliche Betrachtung gepflogen. Er
weist auch auf die Zukunft hin:
Weltallgeschichtliche Betrachtung.

Max Silberschmidt

1 Heinz Gollwitzer, Geschichte des

weltpolitischen Denkens, Band II: Zeitalter

des Imperialismus und der
Weltkriege. Vandenhoeck und Ruprecht Verlag,

Göttingen 1982.

Der Wolfenbütteler Psalter

Martin Luthers erste Vorlesung in Wittenberg

Um das Jahr 1640 erwarb Herzog
August von Braunschweig-Wolfenbüttel
von unbekannter Hand das Manuskript

der Glossen der ersten
Psalmenvorlesung Martin Luthers. Diese
Handschrift gehört zu den kostbarsten
Schätzen, die der bibliophile Fürst für
seine Sammlungen gewinnen konnte.
Sie wird bis zum heutigen Tage in der
den Namen ihres Gründers tragenden
Bibliothek in Wolfenbüttel bewahrt.
Ein Faksimiledruck dieser
Handschrift, der aus Anlass des 500.
Geburtstags Luthers erschienen ist, soll
hier angezeigt werden.1

I.

Als Luther im Oktober 1512, 29 Jahre
alt, seine biblische Professur an der
Universität in Wittenberg antrat - er
war der Nachfolger Johannes' von
Staupitz -, wählte er die Psalmen als

Gegenstand seiner ersten Vorlesung.
Über die Gründe für diese Wahl gibt
es keine historische Nachricht. Wenn
Luther das biblische Buch für seine
erste Vorlesung frei hat wählen können,

lag es allerdings nahe, den Psalter
anderen Büchern vorzuziehen. Einem
mittelalterlichen Mönch war er das



646 WOLFENBÜTTELER PSALTER

weitaus vertrauteste Buch der Bibel.
Das klösterliche Stundengebet schrieb
ein wöchentliches Durchbeten des ganzen

Psalters vor. Im Jahr 1512 war
Luther etwa 7 Jahre Augustinermönch,
das heisst, er hatte den Psalter einige
hundert Male repetiert. Der christliche
Mönch Luther, der als Professor
vornehmlich vor Mönchen und
Geistlichen zu lesen hatte, dürfte also nicht
nur genügend vorbereitet, sondern
auch hinreichend interessiert gewesen
sein, einen für das geistliche Leben so
wichtigen Text wissenschaftlicher
Auslegung zu unterziehen. Die Vorlesung
dauerte vom Sommer 1513 bis zum
Frühjahr 1515. Bedenkt man, dass es

Nachrichten von 10-20 Jahre dauernden

Vorlesungen über einzelne biblische

Bücher gibt und dass Luther später

selbst 10 Jahre, wenn auch mit
Unterbrechungen, über das erste Buch
Mose las (1535-1545), so ist die
Vorlesung über die Psalmen verhältnismässig

kurz. Gleichwohl ist sie, vor
der unmittelbar auf sie folgenden
Vorlesung über den Römerbrief des Paulus

(1515/16), das wichtigste Dokument

der Entstehung reformatorischer
Theologie.

Zur Vorbereitung der Vorlesung
liess Luther bei dem Wittenberger
Drucker Johannes Gronenberg, der
seine Werkstatt im Augustinerkloster
hatte, den lateinischen Text des Psalters

drucken, in mehreren Exemplaren,

für sich und seine Hörer. Der
Satzspiegel liess breite Ränder zu beiden

Seiten und über und unter dem in
weitem Zeilenabstand gesetzten Text
frei. Gezählt wird blatt-, nicht seitenweise,

mit römischen Ziffern bis Blatt
XCIX (99). Blatt I und II, Psalm 1 und
2 enthaltend, sind verlorengegangen.
Nach der gelehrten Arbeitsweise der

Zeit schrieb Luther zwischen die Zeilen

die Interlinearglosse, kurze
Worterklärungen, an die Ränder die Mar-
ginalglosse mit ausführlicheren Wort-
und Sacherklärungen und Literaturzitaten.

Diese kommentierenden Glossen

wurden in der Vorlesung den
Hörern diktiert und von diesen in ihren
Text eingetragen. Der «Wolfenbütteler
Psalter» ist also strenggenommen eine
Druckschrift mit Luthers handschriftlich

eingetragener Psalmenerklärung.
Von Luthers Psalterdruck hat sich nur
eben dieses eine, sein eigenes, Exemplar

erhalten, im Unterschied zu anderen

Vorlesungen, von denen nur noch
studentische Nachschriften vorhanden
sind, nachdem das Manuskript der
Römerbrief-Vorlesung in jüngster Zeit
verschollen ist. Die Besonderheit des

Wolfenbütteler Psalters besteht überdies

darin, dass er das einzige erhaltene

grössere Manuskript aus Luthers
immerhin über 30 Jahre währender
akademischer Tätigkeit ist. Er ist freilich

nur die eine Hälfte von Luthers
Niederschrift zur Psalmenvorlesung.
Ausser den in den Druck eingetragenen

Glossen schrieb Luther auf
gesonderten Blättern ausführliche theologische

Erläuterungen, die Scholien.
Auch diese Handschrift ist erhalten,
als selbständiges Konvolut, und wird
als «Dresdner Psalter» in der
Landesbibliothek Dresden verwahrt.

Den Druck des Psalmentextes hat
Luther sorgfältig vorbereitet, und
schon in der Edition des Textes
erkennt man seinen exegetischen Eros.
Ausser auf die ihm bekannten
Bibelausgaben stützt er sich für den
Psalmentext auf das Psalterium quincuplex
des französischen Humanisten Jacobus
Faber Stapulensis (Jacques Lefèvre
d'Etaples, gest. 1536), das er besass



WOLFENBÜTTELER PSALTER 647

und auch mit Randbemerkungen versah.

In diesem «fünffachen» Psalter
hatte Faber fünf verschiedene lateinische

Übersetzungen des Psalters
nebeneinander abgedruckt. Luther, der
dem Urtext nahe kommen wollte, aber
noch kein Hebräisch konnte - er
begann, bald, Hebräisch und Griechisch
zu lernen -, interessierte sich vornehmlich

für das Psalterium Hebraicum,
eine vom Kirchenvater Hieronymus
aus dem hebräischen, nicht dem
griechischen, Text des Psalters hergestellte
lateinische Version. Ausser der Arbeit
am Text selbst stellte Luther die alten
Psalmentitel wieder her, setzte an die
Spitze jedes Psalmes ein Summarium,
eine kurze Inhaltsangabe, und stellte
dem Ganzen eine Vorrede voran. Seine
Bemühungen um den Text, die man
nun an dem Nachdruck selbst unmittelbar

vor Augen hat, gehören in den
Zusammenhang humanistischer und
reformatorischer Erkenntnis von der
Bedeutung guter philologischer Grundlegung

theologischer Arbeit.
Mit leichter, klarer, gestochener

Schrift trug Luther in den Psalmentext,

ebenfalls in lateinischer, der
Gelehrten- und Universitäts-Sprache,
seine erklärenden Glossen ein, selbst
da noch deutlich, wo der Raum knapp
wurde. In seiner Auslegung verbindet
sich Eigenständigkeit mit ausführlicher
Benutzung der reichen exegetischen
Literatur seit den Kirchenvätern.
Auffallend ist die klare Bevorzugung
Augustins. Die Schärfe der eigenen
Exegese und die Selbständigkeit gegenüber

der Tradition erwächst bei
Luther aus einem feinen Ohr für den
eigenen Ton biblischer Sprache, aus
der Hellhörigkeit für die Eigenart des
Hebräischen, die er selbst aus den
lateinischen Übersetzungen noch heraus¬

hört. Immer wieder hebt Luther hervor,

dass die Bibel anders spricht als

die theologische Schulsprache. Diese
sprachliche Sensibilität verdichtet sich
in Folgendem: In einem über alle
traditionellen Vorbilder hinausgehenden
Mass deutet Luther, wo immer es

angeht, das in den Psalmen betende Ich
auf Christus. Das ist neuzeitlichem
historisch-kritischem Bewusstsein
befremdlich, stammen die Psalmen doch,
geschichtlich betrachtet, aus der
Frömmigkeit des Volkes Israel und des
Judentums und nicht von Jesus von
Nazareth. Doch gewinnt Luther den
Zugang zu seiner Auslegung über den
selbst Psalmen betenden Christus am
Kreuz und den sich die Psalmen als

persönliches Gebet zueigen machenden

christlichen Mönch. In einer Vorrede

zum Druck, die er als «Vorrede
Jesu Christi, des Sohnes Gottes und
unseres Herrn, zum Psalter Davids»
stilisiert, gibt er Einblick in die Eigenart

seiner Auslegung. Der Sinn dieser

«christologischen» Exegese, die
Luther sehr bewusst und ausdrücklich
betrieb, ist der: Die Psalmen mit dem

klagenden Ruf des Beters, der
verhüllte, ferne Gott möge sich ihm
zeigen, mit der hymnischen Freude des

Sängers über die Erfahrung Gottes im
Gottesdienst und der Erhörung sprechen

die Grundsituation des Menschen
vor Gott aus: seine angst-, erwartungs-
und freudenvolle Angewiesenheit auf
Gott. Diese Grundsituation des aus
Gott lebenden Menschen ist in Christus

verkörpert. In dem Psalmen
betenden Christus erkennt Luther, dass

der Mensch vor Gott als Empfangender,

nicht als Täter, steht, dass, wer
sich als Täter entwirft, nicht vor Gott
ist. So stellt sich in der Auslegung der
Psalmen auf Christus schon der evan-



648 WOLFENBÜTTELER PSALTER

gelische Ansatz reformatorischer
Theologie ein. Schon diese erste Stufe
zeigt die für Luther bleibend
charakteristische Verbindung religiösen
Fragens mit wissenschaftlicher Forschung,
so dass sein existentielles Suchen und
Grübeln sich immer in der Disziplin
der Exegese vollzog, die sein öffentliches

Amt als Professor und Doktor
der heiligen Schrift ihm auferlegte.
Die Lektüre seiner Glossen nimmt den
Leser hinein in diese sich selbst
entwickelnde Bewegung. Diese Verbindung

ist der Grund für die Lebendigkeit
und zugleich intellektuelle

Faszination, die von diesem Text auf den
Leser übergeht: Das eigene religiöse
Suchen, eine den Psalmisten verwandte
religiöse Leidenschaft und Sprachkraft
dringt tiefer als gewöhnliche Exegese
in den Psalter ein, während umgekehrt
exegetische Strenge und Demut vor
dem Wortlaut der Schrift die religiöse
Leidenschaft theologisch formt und
vor dem Ausufern in Schwärmerei und
Subjektivismus schützt.

IL
Der Rang der ersten Psalmenvorlesung
besteht in einem Mehrfachen. Sie ist
das erste grosse Dokument der
Reformationsgeschichte. Sie gehört zu den
grundlegenden Texten des Theologen
Luther. Sie hat eine hohe Bedeutung
für die Geschichte der biblischen
Exegese, also der Auslegung, aber auch
für die Geschichte der Hermeneutik,
also der Theorie der Textauslegung.
Sie gibt, als Handschrift, Einblick in
eine theologische Werkstatt, aus der
eine weltgeschichtliche Bewegung
hervorging. Den Leser, der nicht so sehr
an ihrer historischen Bedeutung
interessiert ist, zieht das handgeschriebene
Blatt unmittelbar hinein in das Bemü¬

hen um das Verständnis eines der
wichtigsten Bücher unserer Geschichte,
des Psalters, in ein Bemühen, das selbst
den frommen und theologischen
Gebrauch des Psalters in der christlichen
Kirche erneuern half. Und immer
noch gibt Luthers Psalmenvorlesung
dem Leser und Forscher Anlass zu
neuen Erkenntnissen.

Das alles konnte aus Anlass des

Lutherjahres eine Faksimile-Ausgabe
des Wolfenbütteler Psalters rechtfertigen.

Sie ist im Frühjahr 1983 erschienen.

Der erste Band der Edition
enthält das Faksimile von Luthers
Handschrift. Er gibt aber nicht nur sie wieder,

sondern alle Zutaten, die das
Fatum, welches Bücher haben, auch dieser

Handschrift hinzugefügt hat. Das
sind bibliothekarische Bemerkungen,
Eintragungen von Vorbesitzern, zwei
eingeklebte Lutherbilder, das Bildnis
eines der früheren Besitzer, Jakob
Propsts, dem Luther selbst die
Handschrift schenkte, schliesslich am Ende

sogar ein Bild Melanchthons. Hinzugefügt

wurde, als Ersatz für die
verlorengegangenen beiden ersten Blätter,
eine Auslegung von Psalm 1 und 2 aus
der Feder des Lutherschülers Tile-
mann Hesshus. Der zweite Band,
umfangreicher als der erste, bringt ein
Geleitwort des Direktors der Herzog-
August-Bibliothek in Wolfenbüttel,
Paul Raabe, ein Vorwort von Gerhard
Ebeling, das die kirchengeschichtliche
und theologische Bedeutung von
Luthers erster Vorlesung skizziert, und
eine ausführliche Einleitung von Reinhard

Schwarz. Den Hauptteil macht
die von Eleanor Roach erarbeitete
Umschrift der Handschrift Luthers
aus, eine Arbeit, ohne welche die Lektüre

der Handschrift Luthers den meisten

Lesern unmöglich wäre. Diese



WOLFENBÜTTELER PSALTER 649

Umschrift ist ein wesentlicher
Fortschritt gegenüber der alten Edition in
der Weimarer Ausgabe der Werke
Luthers, die nicht fehlerfrei ist. Durch
verschiedene Drucktypen sind der
Psalmentext und Luthers Glosse
gegeneinander abgesetzt. Die Zeilenglosse

ist an entsprechender Stelle in
den fett gedruckten Psalmtext gesetzt,
die Randglosse ist separat gesetzt und
wird mit hochgestellten Ziffern genau
dem Text zugeordnet. Auf dem äusseren

Seitenrand findet man Blatt- und
Zeilenzahlen der faksimilierten
Handschrift, jedoch nicht die römische Zählung

von Luthers Druck, sondern eine
spätere arabische Paginierung des ganzen

Konvolutes in seinem heutigen
Zustand, so dass beide Bände leicht
parallel gelesen werden können. Der
Anhang bietet einen kritischen Apparat

der Bearbeiter, zum Text des Psal¬

terdrucks (T), zu Luthers Handschrift
(H), mit Nachweis der Zitate, die
Luther bringt (Z). Die Ausgabe präsentiert

sich in schlichtem und würdigem
Gewand. (Der Faksimile-Band ist in
begrenzter Zahl in teurem Ledereinband

lieferbar.) Dem Erforscher und
Liebhaber grosser religiöser Texte ist
sie in ihrer Verbindung von Anschaulichkeit

und kritischer Herausgeberarbeit

als Lesetext und Arbeitsinstrument

willkommen.

Walter Mostert

1 Martin Luther, Wolfenbütteler Psalter,

1513-1515. Herausgegeben von Eleanor

Roach und Reinhard Schwarz unter
Mitarbeit von Siegfried Raeder. Geleitwort

von Paul Raabe, Vorwort von
Gerhard Ebeling, Einleitung von Reinhard
Schwarz, 2 Bände, Insel Verlag, Frankfurt

am Main 1983.

Jaspers und Heidelberg

Die zunehmend vertrauensvolle
freundschaftliche Beziehung zwischen
dem Chirurgen und Onkologen K. H.
Bauer - die Vornamen sind an keiner
Stelle ausgeschrieben - und dem
Philosophen Karl Jaspers im Zeichen der
Neubegründung unter amerikanischer
Kontrolle der Universität Heidelberg
ist ein menschlich wie zeitgeschichtlich
bedeutendes, sympathisches Zeugnis,
das bis zu den verschiedenen Gnaden
des damals sogenannten «Nullpunktes»

führt und von dort aus aufwärts.
Die chronische Krankheit, die

Jaspers hinderte, die ihm zugedachte
Würde anzunehmen, hat seine för¬

dernde Teilnahme nicht gemindert.
Der abwechselnd als «Verehrter
Kollege», «Verehrter Herr Bauer» und
auch als «Magnifizenz» Angeredete
war für diese Schätzung und persönliche

Verbindung dankbar.
Herausgeber dieses Briefwechsels1-

es wurden nicht alle Briefe abgedruckt,
aber man darf darauf vertrauen, dass

nichts Wesentliches fehlt - ist der aus
Catanzaro stammende Renato de Rosa,
der schon 1940/41 als Zwanzigjähriger

Jaspers in Heidelberg besucht hatte
und zu einem engen Freund des

Ehepaares wurde. Über diese Beziehung
hat er im Buch «Erinnerungen an Karl



650 JASPERS UND HEIDELBERG

Jaspers» (Piper 1974) aufschlussreich
Rechenschaft gegeben.

Da de Rosa in Heidelberg keinen
befriedigenden Lehrer fand, empfahl
ihn Jaspers an Heidegger in Freiburg -
ungeachtet der menschlichen und
geistigen Entfremdung zwischen den beiden

«Existentialisten», und es ist ein
bezeichnender Zug. Doch auch bei
Heidegger wurde de Rosa nicht glücklich.

Er wechselte schliesslich zur
Medizin und wurde Chirurg.

Für die Betreuung des Briefwechsels
zwischen dem befreundeten Philosophen

und dem hochangesehenen
Chirurgen qualifizierte de Rosa also vieles.

Auch sind die 29 enggedruckten
Seiten der von de Rosa erstellten
Anmerkungen weit über die einzelnen
erhellenden Hinweise hinaus aufschlussreich.

Wir erfahren, wie die Inschrift
über dem Kollegiengebäude «Dem
lebendigen Geist» - einst von Gundolf
konzipiert, dem «nichtarischen»
Germanisten, zu dessen Studenten Joseph
Goebbels gehörte - 1936 durch die
Inschrift «Dem deutschen Geist» ersetzt
wurde, und wie sich Benedetto Croce
darüber in der Berner Wochenzeitung
«Die Nation» geäussert hat. Wir lesen

von einem Physiologen Achelis, der
die Hochschule aus dem Geist der SA
erneuern wollte, der sich aber trotz der
Opposition des Regimes für Bauers
Berufung nach Heidelberg erfolgreich
eingesetzt hat - Beispiel der
Widersprüchlichkeiten jener Zeit. Eigenartig,
dass Bauer 1957 Jaspers als Festredner
nach Leipzig vorschlug; es überrascht
nicht, dass die dortigen Behörden den
Vorschlag ablehnten.

Am Beginn des Bandes stehen die
zuhanden der amerikanischen
Militärbehörden 1946 geschriebenen Lebensläufe

der beiden Korrespondenten.

Jaspers teilt mit, dass er zwei grosse
Arbeiten vorhabe, eine «Philosophische

Logik» und eine «Weltgeschichte
der Philosophie». Von letzterer sind
jüngst drei stattliche Bände, von Hans
Saner betreut, aus dem Nachlass
erschienen (Piper).

Trotz der aufrüttelnden Schrift über
die Schuldfrage konnte Jaspers nicht
voraussehen, wie weit er sich von der
«Atombombe» über die Frage der
«Wiedervereinigung» - was er damals
zum besonderen Unwillen der
Sozialdemokraten schrieb, wurde später in
dieser Partei Allgemeingut - bis zu den
beiden Warnrufen über den Weg der
Bundesrepublik in die politische
Publizistik einlassen würde.

Bauer und Jaspers waren auf
verschiedene Weise religiöse Menschen,
doch vermied Jaspers jeden Zwist über
den Unterschied. Bauer hatte Ärger
mit Gewerkschaften, Betriebsräten,
einmal wegen seiner Formulierung:
«Für die Universität gilt zuvörderst
der Satz: zurück zur Religion.» Jaspers
antwortete auf Bauers Klage verbindlich:

«Den Unsinn, dass wissenschaftliche

Einsicht auf Religion gegründet
sei, haben Sie natürlich nicht behauptet,

wohl aber, dass die menschliche
Haltung des Forschers in der Religion
oder in der Philosophie, was im
Grunde eines ist, ihren Boden haben
müssen.» Man darf von einer
«Wunschdeutung» sprechen.

Rektor Bauer, der von Breslau kam,
bestand in einem Schreiben an die
Militärregierung in Württemberg-Baden

auf der Erhaltung Schlesiens als
«unerlässliche Stütze der agrarwirt-
schaftlichen Bedürfnisse Deutschlands».

Er wollte den nach Basel
gezogenen Jaspers für die moralische
Unterstützung einer Initiative der Univer-



JASPERS UND HEIDELBERG 651

sitäten für die deutsche Einheit gewinnen.

Doch Jaspers war grundsätzlich
gegen diesen Appell und teilte Bauer
mit, dass er im Sommer 1919 sich als
einziges Mitglied des Senats geweigert
hatte, einen Protest gegen das
Versailler Diktat zu unterschreiben: «Man
war verstimmt über meine Meinung,
niemand stimmte mir zu. Nur auf dem
Nachhauseweg sagte der Schweizer
Professor Ernst, Dekan der medizinischen

Fakultät: «Sie haben völlig
recht, aber ich als Schweizer konnte in
der Sache nicht Stellung nehmen.»

Ob Rektor Bauer zu jenen gehörte,
von denen de Rosa in den Erinnerungen

berichtet, Jaspers habe sie vor dem
Entschluss des Umzugs nach Basel
konsultiert? Laut de Rosa sei Jaspers
damals von der konservativen
Grundhaltung an der Universität Heidelberg
enttäuscht gewesen - die Korrespondenz

mit dem Rektor lässt das nicht
erkennen - und er habe sich von der
politischen Schweizer Tradition einen
günstigeren Wirkungskreis versprochen.

Dolf Sternberger meinte in
einem Zentenaraufsatz in der «Frankfurter

Allgemeinen», persönliche
Gründe seien für das Ehepaar wohl
massgebender gewesen als politische
Überlegungen.

In nobler Weise wird im Januar
1968 die entgegengesetzte Auffassung
über den Antritt des Bundeskanzlers
Kiesinger ausgetragen. Jaspers lehnt
ihn wegen seiner NSDAP-Vergangen¬

heit grundsätzlich ab, Bauer verteidigt
Kiesinger aus persönlicher Verbundenheit

und schreibt über ihn einen
Satz, den man sich merkt: «Er gehört
zu der Kategorie von Menschen,
denen man verzeihen muss, will man
ihnen nicht Unrecht tun.»

Der letzte Brief, Nr. 71, wurde
entweder flüchtig geschrieben oder war
schwer entzifferbar. Da steht «dekoriert»

für «decouvriert»; der letzte
Absatz, S. 78, ist unverständlich. Im
vorletzten Brief schreibt Jaspers: «Ich
lebe politisch nicht mit der Mehrheit
der Bundesrepublikaner.» Dabei war
es damals sein Vorwurf gegen die
Parteioligarchie, dass sie diese Mehrheit
am Ausdruck hindere. Zu jenem
Vorwurf bleibt ein Gespräch mit Fritz
René Allemann im Band «Provokationen,

Gespräche und Interviews» (Piper
1969) besonders aufschlussreich.

In Rolf Hochhuths Zentenaraufsatz
in «Die Zeit» wird Jaspers posthum für
die Friedensbewegung mobilisiert. Das
ist bestenfalls Hypothese. Da fällt auf,
dass eine Arbeit über die Gesamtheit
von Karl Jaspers' politischen Schriften
und Äusserungen noch aussteht. Die
wiUkommene Veröffentlichung des

Briefwechsels Jaspers/Bauer macht
diese Lücke wiederum bewusst.

François Bondy

1 Karl Jaspers, K. H. Bauer, Briefwechsel

1945-1968, Springer Verlag, Berlin/
Heidelberg/New York.



652 ZU JEAN STAROBINSKI

Lebensumweg

Jean Starobinski über Montaigne

Montaigne, Vorbüd des Denkens und
Schreibens und vor allem Vorbild des

Lebens - so zeigt ihn der in Genf
lehrende Literaturkritiker Jean Starobinski

in einer vor kurzem erschienenen

Studie: «Montaigne en
mouvement».1 Bewegung - das Prinzip von
Montaignes 1571 begonnenen «Essais»
und von Starobinskis Buch: in sieben
Kapiteln ein Dialog mit Montaigne,
der nie vom gleichen Ort antwortet,
vielmehr also ein Tanz mit ihm; er
zwingt Kritiker und Leser zu Wendungen.

Die Wendungen machen das
Leben aus: Einmal scheint es leicht,
einmal schwer, einmal fehlt etwas, das
auch zuviel sein kann, es geht vom
Einen zum Ganzen, von nichts zu
etwas, und umgekehrt. Die Umkehrungen

hat Montaigne erfasst.
Der erste Schritt: La dissimulation

est des plus notables qualitez de ce
siede...» Lügen, Masken, alles
Schein. Ein ethischer Topos, solange
man auf ihm beharrt. Nicht
Montaigne: Um die Wahrheit geht es, um
das wahre Ich, das - überraschende
Wendung - nicht in der Abkehr von
der Welt zu finden ist. In der Abkehr
das Chaos: «. tant de chimères et
monstres fantasques les uns sur les

autres, sans ordre et sans propos .»
heisst es im «Essai» über die Einsamkeit.

Die geistige Nacht, unheimlich,
wer nicht beten kann, muss zu menschlichen

Mitteln greifen: schreiben. Die
Wahrheit schreibend finden: ein Paradox,

denn Sprache ist Medium,
fliessend, weich, sie den Phänomenen
anpassend und sie auch verratend. Und

doch bleibt nur sie, soll aus dem Chaos
etwas werden, soll das Ich aus seiner
beunruhigenden Zersplitterung zur
Einheit finden. «Montaigne ne renonce
pas à l'identité», schreibt Starobinski.
«Mais il a découvert qu'il ne peut y
accéder directement.»

Schreiben ist Umweg von sich zu
sich. Umweg über die Welt, über die
Verhältnisse der Welt: Freundschaft,
Liebe, Freiheit, Sprache, öffentliches
Leben. Montaigne bleibt davon
entfernt, ist aber nicht mehr weggewandt.
Erste und grundlegende Synthese:
Durch die Rückwendung wird
Abwesenheit wieder zu Präsenz, durch
Rückschau auf das bisherige Leben
soll das zukünftige Ich entworfen werden,

das Viele und Zerstreute garantiert

die Identität. Und die Wahrheit?
Die Welt des Scheins hält uns gefangen,

sagt Montaigne, die Essenz der
Dinge bleibt verborgen. Verborgen
und auch nicht: Schein und Sein sind
nicht zu trennen, sind verschiedene
Aspekte des Einen; Sein ist das Eine,
Schein seine Vielheit. Wer, wie
Montaigne, das absolute Wissen in Frage
stellt, wer sich, wie er, der Bewegung
des Vielen hingibt, bewegt sich in der
Wahrheit. «Le scepticisme est mouvement

vers la vérité», heisst es,
Starobinski weist darauf hin, bei Merleau-
Ponty.

Wie aber sich - das Ziel - bei der
Vielfalt der Bewegungen nicht verlieren,

wie den Kreis schliessen? Der
Umweg führt über die Welt, aber um
welchen Mittelpunkt herum? Um das,

was nicht erscheint, was Nichts ist: um



ZU JEAN STAROBINSKI 653

den Tod. Montaignes Projekt hat
Form angenommen, weil sein Vater
gestorben war und sein Freund La
Boëtie, weil die zweifache Leere die
Gedanken ansog, sie konzentrierte auf
die Fülle der Einzelheiten. «Montaigne
se résigne à laisser un vide central.
En périphérie, le fond vide appelle une
prolifération de formes libres On
peut vraiment parler d'une paradoxale
fécondité du vide», schreibt
Starobinski. Und: «Le consentement à la
mort n'est que la contrepartie nécessaire

d'une conversion totale à la vie.»
Rückwende zum Leben, Einverständnis

mit dem Tod, dem eigenen, der
sich über das Leben erstreckt, sich Tag
für Tag seiner Vollendung nähert. Das
Leben vollendet sich im Tod, nicht erst
am letzten, sondern an jedem Tag: So
leben als sei man schon tot, sagt
Montaigne, weil sich dem die Fülle offenbart,

der nicht an einzelnem festhält.
Schreibend die Fülle ordnen heisst
«continuer dans la durée propre du
langage la vie et le mouvement que
l'on croyait arrêtés», wie Starobinski

sagt. Schreiben wegen dem Tod gegen
den Tod, das Leben schreiben, «nostre
grand et glorieux chef d'oeuvre».

Montaigne hat, dafür ist er bekannt,
der abendländischen Literatur das Ich
entdeckt. Er hat es auch, das zeigt
Starobinski, dem Abendland vorgegeben:

ein Ich, fähig, sich aus der Spannung

einer Vielzahl von Paradoxen
selbst zu schaffen, fähig, seine
Existenz aus dem eigenen Nichtsein zu
begründen, fähig, noch über sich hinaus

er selbst zu bleiben: Die «Essais»
sind nicht ein Spiegel, sondern das Ich
en acte.

Starobinski legt Montaigne nicht
aus - er legt ihn nahe als Vorbüd
des Lebens, was - hier wird es offenbar

- das gleiche ist wie Vorbild des

Denkens und Schreibens.

Christine Mäder-Viragh

1 Jean Starobinski: Montaigne en
mouvement. Editions Gallimard, Paris 1982,
ausgezeichnet mit dem Preis der
europäischen Essais 1982 der Charles-Veillon-
Stiftung.

Frankreich - griffig

Der Frankreich-Brockhaus, Wiesbaden

Jeder, der ein Nachschlagewerk im
Hinblick auf bestimmte Themenkreise
befragt, wird auf Lücken und Irrtümer
stossen. Und wer den Gegenstand seiner

Interessen für den wichtigsten hält,
ist in Gefahr, seine Kritik zu überziehen.

Das halte ich mir vor, wenn ich im
folgenden den preis- und preisenswer-

ten «Frankreich-Brockhaus» in
Einzelheiten beanstande.

Zunächst das Positive: Geographie,
Geschichte, viele Personen, Institutionen,

wissenschaftliche, künstlerische
Leistungen kommen in Eintragungen
und allgemeinen Darstellungen zu
ihrem Recht. Die Charakterisierungen



654 FRANKREICH

sind treffend, oft brillant. Das gilt z. B.
auf Seite 16 für «art déco», «Assignaten»,

«Atlantikwall», «Agrippa d'Au-
bigné». Auch ist die jüngste politische
Entwicklung berücksichtigt: die
Namen der vier kommunistischen Minister

in Pierre Mauroys Regierung fehlen

so wenig wie das neue Statut
Korsikas. So weit, sehr gut.

Doch in den relevanten Bereichen -
Eintragungen, Charakterisierung,
Gewichtung - fallen Lücken und Mängel
auf, von denen einige gravierend,
manche gar unbegreiflich sind.

Zwei in der Presse oft genannte
spezifisch französische Institutionen
haben keine eigene Eintragung erhalten,
obgleich sie in anderem Zusammenhang

genannt werden. 7.. Die Ecole
Nationale d'Administration, abgekürzt
«ENA», deren Absolventen, die Minister

und hohe Beamte wurden, scherzhaft

«Enarchen» - «énarques» -
genannt werden; sie ist die wichtigste
nach dem Krieg geschaffene Institution.

Sie hat im Gegensatz zur «Ecole
Normale Supérieure» keine eigene
Eintragung, ebensowenig wie die Gesamtheit

der Eliteschulen, die «Grandes
Ecoles». 2. Die «prud'hommes», eine
mittelalterliche, unter Napoleon
kodifizierte Einrichtung, wird im Brockhaus

unter «Conseil» eben nur
genannt, nicht unter «prud'hommes», wo
man sie suchen würde, und nicht als
das paritätisch von Arbeitgebern und
Arbeitnehmern gewählte Arbeitsgericht

charakterisiert, dessen Wahlen
übrigens auch Aufschluss über die
relative Stärke der verschiedenen
Gewerkschaften und Unternehmerverbände

geben. Es ist eine demokratische,

spezifisch französische Institution.

Im Lexikon der Schlüsselbegriffe

* ist sie zutreffend dargestellt.

Offenbar bezieht sich keine Eintragung

auf Frankreichs internationale
Einbindungen - die europäischen
sowenig wie die atlantischen. Es fehlt:
fédéralisme, Europäismus, Europäische

Gemeinschaft, Atlantikpakt, «at-
lantiste» - für dessen Anhänger. Das
sind politisch und ideologisch
spannungsreiche, wesentliche Begriffe.

«Dezentralisierung» - die regionali-
stische Reform, die seit Jahrzehnten
diskutiert, jetzt vollbracht wurde -
kommt nur unter «Gaston Defferre»
vor, «Region» nirgends und «Regionalismus»

nur als literarische Schule.
Auch «Okzitanismus» ist nicht
eingetragen.

Eine krasse Fehlinformation findet
sich unter «Kommunistische Partei
Frankreichs». Sie habe, so lesen wir,
an Léon Blums Volksfrontregierung
von 1936 «entsprechend der von der
Komintern beschlossenen Volksfrontstrategie»

teilgenommen. Das hat sie,

entsprechend eben dieser Strategie,
nicht getan. Trotz des Drängens der
Bündnispartner weigerte sie sich,
Minister zu stellen. Ihr Argument: sie
sei selber «das Ministerium der
Massen», auf die sie damit ein Monopol
anmeldete, und sie wolle von aussen
her «hilfreichen» Druck ausüben.
Diese Erinnerung war 1981 für François

Mitterrand ein Grund mehr, diesmal

die Kommunisten in die Pflicht
zu nehmen. Im Schlüsselwort-Lexikon
ist der Vorgang richtig dargestellt.

Die «agrégation» wird mit der
Habilitation gleichgesetzt, doch ist sie ein
Wettbewerb, erlaubt zwar die Berufung

auf einen Lehrstuhl, gibt aber nur
Anspruch auf die Stellung eines
Gymnasiallehrers, professeur de Lycée.

In der Nennung der gegenwärtig
einflussreichsten französischen Intel-



FRANKREICH 655

lektuellen ist Brockhaus mit Recht
selektiv, ist es aber zu sehr, wenn er
zwar Lévi-Strauss und Althusser
Eintragungen gönnt, nicht aber dem
Psychoanalytiker Jacques Lacan, dem
Erforscher indoeuropäischer Ordnungen

Georges Dumézil, dem Historiker
Fernand Braudel, dem Philosophen
Michel Foucault.

Was die Gegenwartsliteratur
betrifft, überrascht die Gewichtung.
Achtzehn Zeilen für Claude Mauriac
mit Nennung aller Werke gegen vier
Zeilen für Aragon ohne Erwähnung
eines einzigen Titels - das ist unver¬

ständlich. Drittrangige sind beachtet,
aber der hochbedeutende Dichter Yves
Bonnefoy nicht - er fehlt allerdings
auch in Rowohlts Literaturlexikon.
Unter lebenden Künstlern wurde ein
Grosser vergessen: Balthus. Da konnte
man eher auf den Schöpfer «geistreicher

Terracotta-Karikaturen» Dantan
(1800-1869) verzichten.

F. B.

1B. Schmidt, J. Doli, F. Fekl, S. Loewe,
Frankreich-Lexikon 1 «Académie - Jours
de France», Erich Schmidt, Berlin.

Hinweise

Luthers Leben in Bildern
und Texten

Zum Luther-Jahr 1983 ist in erster
Auflage eine Bildbiographie erschienen,

für die Gerhard Ebeling, Gerhard
Bott und Bernd Moeller als Herausgeber

zeichnen. Gerhard Ebeling hat die
Einleitung geschrieben: eine essayistisch

geraffte Biographie und Würdigung

des Reformators, seines Werks
und seiner Wirkung. Die Methode der
Darstellung, nach der das prächtige
Buch gestaltet ist, kennen wir von früher

erschienenen Bildbiographien, so
derjenigen Sigmund Freuds oder
Johann Wolfgang Goethes. In zum Teil
farbigen Reproduktionen und einer
Vielzahl von schwarz-weissen
Bilddokumenten kann der Betrachter die
Stationen von Luthers Leben
aufsuchen und dazu Quellentexte oder
erläuternden Kommentar zur Kenntnis
nehmen, die das Bildwerk begleiten.

Es beginnt mit einer Farbaufnahme
des Dorfs Möhra in Thüringen, in der
Nähe von Eisenach, aus dem Luthers
Vorfahren stammten. Dazu dann die
Stelle aus den «Tischreden»: «Ich bin
ein Bauernsohn. Mein Urgrossvater,
Grossvater, Vater sind rechte Bauern
gewest...» Ebenfalls in Farbaufnahme

wird Luthers Geburtshaus in
Eisenach gezeigt und dazu eine Briefstelle

bei Melanchthon sowie der
Ausschnitt eines Gesprächs zwischen
Luther und Melanchthon über ihr
genaues Alter abgedruckt. Erfurt, der
Dom und St. Severi, das Augustiner-
Kloster, dann eine Rötelstudie zum
Bildnis des Papstes Julius II. von Raffael:

so entfaltet sich in Bilddokumenten
die Welt des jungen Mönchs, so

prägt sich dem Betrachter die Zeit ein,
in die Luthers Kampf einfällt und die
Welt verändert. Aus dem «Wolfenbütteler

Psalter» ist das Scholion zu
Psalm 94,9 faksimiliert wiedergegeben



656 HINWEISE

und daneben transkribiert. Da sieht
man den Theologieprofessor an der
Arbeit vor den Studenten. Hier kann
nicht nacherzählt werden, was das
schöne Buch in Text und Bild vorführt
bis hin zu der abschliessenden Bronzeplatte

von Luthers Grab in der Schlosskirche

zu Wittenberg. Dazu ist ein
Abschnitt aus Melanchthons Leichenrede

gesetzt: «Daher offenbar ist, dass
die Hartigkeit, so er wider die Feinde
der reinen Lehre in Schriften
gebraucht, nicht eines zänkischen und
boshaften Gemüts, sondern eines grossen

Ernsts und Eifers zu der Wahrheit
gewesen ist.» Im Anhang findet sich
eine tabellenartig gestaltete Zeittafel,
auf der Zeitereignisse, Lebensdaten
und Erscheinungsdaten der wichtigsten

Werke Luthers nebeneinanderstehen.

Sein Leben in Bildern und
Texten nicht nur bietet dieses Buch,
sondern eine anschauliche Geschichte
der Reformation (Insel Verlag, Frankfurt

am Main).

Kulturpolitisches Wörterbuch

Über achthundert zweispaltig
bedruckte Seiten, ein Hand- und Wörterbuch

aus der Feder von Fachleuten:
Wolfgang R. Langenbucher, Ralf Ryt-
lewski und Bernd Weyergraf haben es
als Herausgeber betreut, das Autorenregister

umfasst eine lange Liste. Der
Plan war ursprünglich, eine kritische
Bestandesaufnahme des kultureUen
Spektrums in beiden deutschen Staaten

zu versuchen, und so ist denn
zu jedem Stichwort immer auch
ausgeführt, wie es sich in der
Bundesrepublik und wie in der DDR darstellt.
Denn gerade auf dem Gebiet der
Kulturpolitik zeichnet sich die unter¬

schiedliche Entwicklung in den beiden
deutschen Staaten besonders deutlich
ab. Kunstförderung, Kritik, Bildungswesen,

aber auch zum Beispiel die
Frauenfrage haben unterschiedlichen
Stellenwert und eine unterschiedliche
Geschichte. Sodann ist aber auch
festzuhalten, dass seit Ende der sechziger
Jahre sozialpsychologische
Betrachtungsweisen in der Kulturpolitik der
Bundesrepublik Fuss gefasst haben,
dass der Kulturbegriff neu umschrieben

worden ist. Das Buch gibt seinen
Benutzern in fundierten Lexikonartikeln

(mit bibliographischen Anhängen)

Auskunft über folgende
Hauptgruppen von Stichwörtern: Kulturpolitik,

Kulturvermittlung,
Voraussetzungen und Grundlagen dazu,
Alltagskultur, ästhetische Produktion,
Kultursoziologie, historische und
politische Aspekte, philosophische und
sozialpsychologische Aspekte. Das
Wörterbuch ist ein Hilfsmittel, das
einerseits knappe Orientierung und
Darstellung, anderseits aber Hinweise
zum weiterführenden Selbststudium
bietet. Verwaltung, kulturelle Stiftungen,

Animatoren und Publizisten werden

davon mit Vorteil Gebrauch
machen. Wäre es nicht an der Zeit, einen
ähnlichen Versuch auch für die
Schweiz in die Wege zu leiten? (J. B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung,
Stuttgart 1983).

Baskische Legenden

Unter dem Titel «Wie man den Teufel
und andere Menschen überlistet»
haben Peter Frey und Gunter
Brettschneider zweisprachig Legenden aus
dem Baskenland herausgegeben. Der
pendo-verlag (Zürich) eröffnet damit
eine Reihe, die den deutschsprachigen



HINWEISE 657

Leser auf die Bedeutung der baskischen

Kultur aufmerksam machen
soll, unter anderem auf die baskischen
Bardendichter, die ihre balladenartigen

Lieder oder Wettgesänge improvisieren,

Stegreifdichter, die bei
festlichen Anlässen zur Unterhaltung
beitragen, dann auch auf die baskische
Prosa und Poesie, auf die Folklore
und auf die Kulturgeschichte. Der
erste Band liegt seit einiger Zeit vor,
und Gunter Brettschneider zeichnet
dabei nicht nur als Übersetzer des

überlieferten Legendengutes, sondern
hat dem hübschen zweisprachigen
Band einen Anhang über einige
Besonderheiten des Baskischen angefügt.
Die Legende besagt, der Teufel selbst
habe die Wette verloren, als er sich
anheischig machte, die baskische Sprache

zu erlernen. Sie wird in dem
Gebiet zwischen Bilbao, Bayonne, Mauleon

und Pamplona gesprochen, wobei
Bilbao, Bayonne und Pamplona schon
ausserhalb des baskischen Sprachgebiets

liegen. Zu diesem gehören die
spanischen Provinzen Alava, Vizcaya,
Navarra teüweise und die Provinz
Guipüzcoa gesamthaft, aber auch
beträchtliche Teile des Départements
Basses-Pyrénées auf französischer
Seite. In den letzten Jahrzehnten ist
die Verbreitung der Sprache ständig
zurückgegangen. Wie das Rätoromanische

in der Schweiz ist es zudem in
verschiedene Dialekte aufgeteilt. Und
woher es eigentlich komme, bleibt
noch immer ungeklärt. Der Kenner
(Baskologe) Brettschneider befürchtet,
die Geschichte des Baskischen sei an
einen kritischen Wendepunkt gelangt.
Fruchtbare Erneuerung oder Untergang

seien die einzige Alternative. Die
Reihe «pendo-euskariana» soll der
Erneuerung Impulse geben. Und der

erste Band, die baskischen Legenden,
macht jedenfalls einen hochinteressanten

und höchst vergnüglichen Anfang
damit. In den Musterehen und Anekdoten

spielt, neben dem Teufel, ein
baskischer Eulenspiegel seine Rolle,
Fernando mit Namen. Einmal ist er
beim Pfarrer zum Essen eingeladen,
nicht aber der Sohn, den er darum ge-
heissen hat, vor der Tür des Pfarrhofs
zu warten. Fernando spricht das

Tischgebet «im Namen des Vaters und
des Heiligen Geistes», und da ihn der
Pfarrer fragt, wo er denn den Sohn

gelassen habe, antwortet er, der sei

unten vor der Tür, er hole ihn gleich.
Von dieser Art sind die baskischen
Legenden. Wer will, kann versuchen,
ihre lautliche Urgestalt zu erforschen.
«Wo hast du den Sohn gelassen?»
heisst da «Non dezu semea?» «Er wird
gleich kommen» heisst baskisch «be-
reala etorriko da». Die Schwierigkeit
der Sprache beruht allein schon auf
der grossen Anzahl Verbformen, von
denen mehrere Tausend gezählt worden

sind. Was zum Beispiel im Deutschen

mit Hilfsverben und kombinierten

Formen ausgedrückt wird («ihr
hättet sie uns geben können»), wird
baskisch in der bizarren Form «eman
zenezazkiguketean» geleistet.
Brettschneider gibt im Anhang durch
derartige Beispiele einen knappen Begriff
davon, welche Schwierigkeiten sich da
auftürmen. Eine kleine europäische
Kultur- und Sprachenklave, der
immerhin nachgesagt wird, ihre Seefahrer

und Walfänger hätten lange vor
Kolumbus Amerika entdeckt und
Simon Bolivar sei ein Baske gewesen,
hat in den ins Deutsche übersetzten
Legenden einen ersten literarischen
Zeugen in deutscher Sprache (pendo-
verlag, Zürich).



658 HINWEISE

Thomas Bernhard: Die Stücke

Das «Weisse Programm» des Suhr-
kamp-Verlages, nämlich anlässlich des

33. Jahrs der Firma einzelne bedeutende

Werke neu aufzulegen, die in
diesem Zeitraum erschienen sind, hat
bei der Ankündigung viel zu reden
gegeben. Was wir von Zeit zu Zeit selber

gerne machen, nämlich, statt den aller-
neusten Neuigkeiten nachzurennen,
ein wichtiges Buch von gestern oder
vorgestern einmal wieder zu lesen,
verordnet Suhrkamp seinen Lesern durch
die List, dass er das Alte als
Neuerscheinung präsentiert. Nicht in
jedem Fall wird man darauf eingehen.
Aber da nun in der prächtig
ausgestatteten Reihe des «Weissen
Programms im 33. Jahr» auch - auf über
tausend Seiten - das volle Dutzend
Theaterstücke von Thomas Bernhard
gesammelt erscheint, ist ein Hinweis
mindestens angezeigt. Wir haben sie

fast alle bei ihrem Erscheinen gewürdigt,

einige davon sahen wir auf dem
Theater und schrieben darüber. «Die
Macht der Gewohnheit» mit Minetti
in der Rolle des Zirkusdirektors Cari-
baldi bleibt unvergesslich, eine der
nachhaltigsten Impressionen, ein ferner

Theaterabend, der noch immer
nachwirkt. Und ausserdem weckt er
Assoziationen, ruft Szenen aus anderen

Stücken Bernhards in Erinnerung,
aus «Ein Fest für Boris», aus «Der
Ignorant und der Wahnsinnige», aus
«Der Weltverbesserer» oder «Am
Ziel». Zwölf Stücke sind es in der
neuen Ausgabe in einem Band, ein
erstaunliches, gewichtiges Werk neben
dem ebenso erstaunlichen epischen
Schaffen des Schriftstellers, neben den
Romanen und Erzählungen ebenso
wie neben den autobiographischen Bü¬

chern, darunter so meisterliche Texte
wie der neueste, «Wittgensteins
Neffe». Bernhards Theaterstücke
leben von der Musikalität, womit in
seinem Fall nicht allein die Sprache,
nicht allein der Klang und der Rhythmus

seiner Sätze gemeint ist, sondern
der Bau, die Komposition, die kunstvolle

Führung und Verschränkung der
Motive. Vielleicht liegt eines der
Geheimnisse dieses Autors eben darin,
dass er die verlorenen Existenzen, die
Todeskandidaten, die Wahnsinnigen
und die Spinner, die seine Bühnenwelt
bevölkern, in formvollendeten Spielen
vorführt. Sein Totentanz hat die
Zierlichkeit eines Menuetts von Mozart.
Und das ist nicht Spielerei, sondern
tiefer Ernst: das Kunststück über dem
Abgrund.

Lob der Frau

Ein Insel-Buch vom Lob der Frau hat
Katja Behrens zusammengestellt, eine

Anthologie aus Texten der
verschiedenartigsten Herkunft, geistliche Lieder

sowohl wie weltliche Hymnen,
Texte aus vielen Jahrhunderten bis
hin zu einem längeren Abschnitt aus
dem «Butt» von Grass, der Äbtissin
Margarete Rusch gewidmet. Die
Herausgeberin gesteht, sie habe viel
gelernt, als sie diese Auswahl
zusammengestellt habe. Das bezieht sich
zweifellos darauf, dass sich das
Frauenbild gewandelt hat, vorwiegend
allerdings erst in unserem
Jahrhundert, weswegen mancher der hier
versammelten Texte einem Wunschbild

entspricht, das durch die
Wirklichkeit kaum noch gedeckt ist. Die
Frage wäre, ob das Durchbrechen
eines anerzogenen Rollenbildes, die



HINWEISE 659

Befreiung aus einem Schema, das
«überholt» und «repressiv» genannt
wird, etwas an dem ändere, was für
alle anonymen und bekannten
Verfasser der hier ausgewählten Texte der
tiefere Grund zu ihrem Lob der Frau
war, durch alle Jahrhunderte
hindurch. Heinrich von Meissen,
genannt Frauenlob, unterscheidet sich
darin nicht so sehr von Friedrich
Rückert, obgleich die individuellen
Spielarten ihrer Zahl nach unendlich
sind (Insel Verlag, Frankfurt am
Main 1982).

Der Mythos der Neuzeit

Unter dem Titel «Der Mythos der
Neuzeit» legt Karl S. Guthke eine
breitangelegte Studie darüber vor,
dass der Glaube, wir seien nicht allein,
es gebe menschenähnliche oder doch
intelligenzbegabte Lebensformen auf
anderen Planeten, in der Gegenwart
eine Ersatzreligion geworden ist. Sie
hat ihre Vorgeschichte. Giordano
Bruno wurde wegen seines Glaubens
an die Existenz ausserirdischer Wesen
zum Tod auf dem Scheiterhaufen
verurteilt. Wie aus der Irrlehre eine Art
Frohe Botschaft von heute wurde,
versucht Guthke in seinem Buch
darzustellen. Es ist einleuchtend, dass der
Gedanke, der Weltraum sei nicht nur
gerade von den Menschen auf der
Erde belebt, durch die kopernikanische

Wendung aufgekommen ist. Von
Giordano Bruno über Kepler und Galilei

verfolgt der Verfasser die Entstehung

der «Mehrheitsidee», zeigt an
Beispielen wie Donne, Pascal,
Gryphius und Milton, wie Ratlose, Orthodoxe,

Halbherzige und Schwärmer
zwischen Ketzerei und Gottesdienst

ihren Weg suchten, untersucht - zum
Teil auch in der Lyrik von Brockes bis
Schiller - den Wandel und die Variationen

des Gedankens in der Aufklärung

und behandelt schliesslich die
Moderne: die Romane der Jahrhundertwende,

die Weltraumliteratur des späten

neunzehnten und die des zwanzigsten

Jahrhunderts sind in die
Untersuchung einbezogen. Das Buch
schliesst mit dem Abschnitt über Kurd
Lasswitz und H. G. Wells: Invasion als

Hoffnung und Furcht. Dass die Frage
des Menschen nach sich selbst in der
imaginierten Konfrontation mit
extraterrestrischen Wesen gestellt wird, ist
am Ende auch eine Flucht vor der
Auseinandersetzung mit dem, was uns
jetzt und hier bedroht (Francke Verlag,

Bern).

Die Universität Zürich 1833-1983

Zum 150. Jahr ihres Bestehens ist eine
Festschrift erschienen, die den
Jubiläumsband von 1938 auf die hundertjährige

Universität Zürich fortsetzt.
Damals, als es darum gegangen war,
die ersten hundert Jahre Universitätsgeschichte

darzusteUen, bestritten die
Historiker Ernst Gagliardi und Hans
Nabholz den Hauptteil der Arbeit.
Diesmal sind es wiederum zwei
Vertreter der Geschichtswissenschaft, welche

die Geschichtsschreibung über die
Jahre von 1919 bis 1957 (Peter Stadler)

und von 1957 bis zur Gegenwart
(Hans Conrad Peyer) übernommen
haben. Hinzu kommen Silvia Herken-
rath, die sich zur Geschichte der
Assistentenschaft seit 1968 äussert, und
Christine Weber-Hug mit einem Kapitel

über die Studentenschaft von 1933
bis 1983. Haben es die Historiker mit



660 HINWEISE

Entwicklungsproblemen, mit Fragen
der baulichen Erweiterung, der
Finanzierung, der gewaltigen Zunahme der
Studentenzahlen zu tun, so geht es in
den beiden zuletzt genannten Kapiteln
mehr um die innere Verfassung der
Universität, um Mitbestimmungsrechte,

um soziale Besserstellung der
Assistenten und natürlich um die
Fluktuationen des politischen Bewusstseins
unter den Studentengenerationen seit
1933. Die Universität Zürich, mit
ihren hundertfünfzig Jahren noch
nicht besonders alt, ist eine Institution,
die Eigengewicht und Profil hat. Es
mochte seit den sechziger Jahren
manchmal scheinen, der Lehrbetrieb
sei fast gefährdet, die Unruhen seien
fast wichtiger. Aber diese Ereignisse,
wie sie jetzt in der reich illustrierten
Festschrift dargestellt sind, erweisen
sich als die durchaus legitime und
lebendige Teilnahme der studierenden
Jugend an den Strömungen und
Gegenströmungen der Zeit. Da ist ein
steter Wandel zu beobachten, auch ein
Kommen und Gehen natürlich. Die
Institution hat sich, auch in schwierigen

Situationen, bewährt. Und was sie

leistet, ist dem zweiten, zwei Drittel
des ganzen Umfangs des Buches
einnehmenden Hauptteil zu entnehmen,
in dem sich die Fakultäten selber
vorstellen. Ein Namenregister und ein
statistischer Anhang mit aufschlussreichen

graphischen Darstellungen
ergänzen den Band (Copyright Universität

Zürich 1983).

lag in München die Faksimile-Ausgabe

der «Musikalischen Albumblätter
der Luise Avé-Lallemant zu Leipzig»
übernommen, die anlässlich der
Eröffnung des neuen Gewandhauses
1981 in der Edition Leipzig erschienen

ist. Eine Kostbarkeit, mit Geleitwort,

Einführung und Kommentar
versehen. Kurt Masur, Christoph Hell-
mundt und Wolfgang Orf haben sich
um die Edition bemüht, die dem
musikalischen Album einer Pianistin und
Verehrerin der grossen Meister gilt.
Ein rührendes, ein wertvolles Dokument

aus einer grossen Epoche des

Leipziger Gewandhausorchesters ist
damit faksimiliert zugänglich. Felix
Mendelssohn Bartholdy, Gewandhauskapellmeister

von 1835 bis 1847,
eröffnet die Eintragungen mit einer Art
Zeugnis für die junge Pianistin, die er
zur Erteilung eines «gründlichen und
soliden Unterrichts auf dem Piano»
für entschieden befähigt hält. Ferdinand

Hiller, Ferdinand David, die
Sängerin Charlotte Ann Birch, der
Geiger und Komponist Carl Friedrich
Becker und andere haben dem Fräulein

Lallemant zur Erinnerung ins
Album geschrieben, meist auf Notenpapier,

meist kleine Kompositionen,
und vereinzelt ist selbst eine
Haarsträhne des Schreibers beigefügt. Die
Edition dieses Unikats aus der
Autographensammlung der Universitätsbibliothek

Leipzig hat bibliophilen
Wert.

Musikalische Albumblätter

Im Alleinvertrieb für die
Bundesrepublik Deutschland und das westliche

Ausland hat der G. Henle Ver-

« Der blaue Traum»

Am Bildschirm, in der illustrierten
Presse, oft auch in der Tageszeitung
lösen Berichte von Weltumsegelungen
meist gegensätzliche Reaktionen aus.



HINWEISE 661

Die einen halten nichts davon, dass

man jahrelang auf einem kleinen Boot
und unter manchmal schwerer Gefahr,
oft indessen auch in paradiesischen
Gefilden und dem Nichtstun hingegeben

einfach das Leben geniesst.
Andere beneiden die segelnden
Globetrotter, vor allem, wenn ihre Berichte
und Bildreportagen aus der Südsee
kommen. Einer, der auf vier derartige

Reisen zurückblickt, die er teüs
allein, teils mit Frau und mit Frau und
Kind zurückgelegt hat, ist Wilfried
Erdmann. Vom Leben in der Südsee
handelt sein Buch «Der blaue Traum»,
in Text und Bild eine umfassende Dar¬

stellung dessen, was wohl stets mit
negativen oder positiven Vorurteilen
belastet sein wird. Erdmann klärt
darüber auf, dass die Südsee kein
Segelgebiet für jedermann ist, dass es oft
weniger aufs Geld als auf die Fähigkeit

ankommt, sich Freunde zu gewinnen.

Was ihn betrifft, so hat er festgestellt:

Wer das Südmeer mit einem
Boot bereist, der wird auch heute noch
freundliche Insulaner, unberührte
Natur, unvergleichliche Insel-Archipele

finden. Aber er muss bereits ein

wenig länger suchen als früher (Verlag

Kiepenheuer und Witsch, Köln
1983).

¦

Ihr täglicher
Vitaminspender

PURGOLD
der 100% naturreine Orangensaft

Von dar OVO 8910 Affoltern a.A.


	Das Buch

