Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)
Heft: 6
Rubrik: Diskussion

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Die Verantwortung der Medien

Antwort an Leo Schiirmann

In den Schweizer Monatsheften vom
Mirz 1983 hat Leo Schiirmann seine
Auffassung iiber «Die Verantwortung
der Medien» erldutert. Zweifellos ist
es das unbestreitbare Recht des ober-
sten Verantwortlichen der Schweize-
rischen Radio- und Fernsehgesell-
schaft (SRG), das Hohelied von der
braven Institution zu singen. Nach der
Darstellung Schiirmanns préasentiert
sich die Situation auf dem Gebiete der
elektronischen Massenmedien in der
Schweiz geradezu als eine préstabi-
lierte Harmonie. Zuriick bleibt das un-
gute Gefiihl, dass die eigentlichen Pro-
bleme, die uns die modernen Massen-
medien stellen, doch eher verdeckt als
offengelegt wurden. Und auch die
philosophische Verpackung, in die das
ganze Konzept eingewickelt wurde,
erweist sich als fragwiirdig.

Welche Probleme stellen uns heute
die elektronischen Massenmedien?
Nur wenn wir versuchen, den gewalti-
gen Wandel zu ermessen, der durch
die rasante Entwicklung der Massen-
medien fiir unser Leben entstanden ist,
gewinnen wir den zureichenden Hori-
zont, in dem sich die grundsitzlichen
Probleme stellen. Wir miissen davon
ausgehen, dass die Medien der Mas-
senkommunikation in einer explosiven
Expansion begriffen sind und unser
aller Leben immer umfassender durch-
dringen. Nach der neuesten Statistik
betrigt in den USA die tigliche Ein-

schaltzeit der Fernsehgerite durch-
schnittlich bereits sieben Stunden! Wir
befinden uns auf dem Wege in die
«totale Kommunikationsgesellschaft».
Die elektronischen Massenmedien
konnen ihren Charakter als Macht-
und Herrschaftsinstrumente immer
weniger verbergen. Insbesondere wer-
fen die offentlichen Medien mit Mo-
nopolcharakter eine Reihe von grund-
satzlichen Fragen auf, wie etwa:

— Wer darf an den Hebel dieser
Macht?

— Wer kontrolliert diese Machtaus-
iibung und wacht iiber den Macht-
missbrauch?

— Wer kontrolliert die Kontrolleure?

— Was heisst Autonomie der Sende-
anstalten?

— Was heisst Programm-Monopol?

— Welches ist die Aufgabe von Ra-
dio und Fernsehen in unserem demo-
kratisch verfassten Staate?

— Wie sind die elektronischen Mas-
senmedien in unser demokratisches
Gemeinwesen zu integrieren, damit sie
weder Staatsmedien noch Staat im
Staate werden konnen?

— Wie verhilt sich das Recht der
freien Meinungsausserung des Medien-
schaffenden zum Recht des Biirgers,
sich seine eigene Meinung frei bilden
zu konnen?



532 DISKUSSION

— Welcher Begriff von Verantwor-
tung ist der Arbeit der Programm-
schaffenden zugrunde zu legen?

In seiner Darstellung «Die Verant-
wortung der Medien» meidet Schiir-
mann solch klares Fragen. Fiir seine
Definition der Begriffe «Funktion»
und «Verantwortung» nimmt Schiir-
mann Zuflucht bei der soziologischen
Systemtheorie. Die Weltgeschichte
lehre, wie rasch sich moralische Vor-
stellungen und Haltungen als blosse
Voreingenommenheit und schlecht
kaschierte Interessenvertretung erwie-
sen hitten. Da sich «Sittlichkeit» als
wandelbar, triigerisch und briichig er-
weise, konne die Verantwortung der
Medien nicht darauf basieren. Es sei
die Funktion innerhalb eines Systems,
die den Stellenwert der Verantwortung
ausmache. Die Verantwortung miisse
funktionieren . . .

Wir glauben nicht, dass die Flucht
in diese systemtheoretische Begriffs-
welt helfen wird, die Problematik der
modernen Massenkommunikation bes-
ser zu erfassen. Besonders deutlich
wird das am Verhiltnis der Medien
zur Freiheit offenbar. Die Medien
seien eine unmittelbare Manifestation
der Freiheit, meint Schiirmann. Der
Staat habe ihre Freiheit zu garantie-
ren, sonst hatten die Medien nichts mit
dem Staate zu tun. Der Freiheit der
Medien liege primir die Meinungsaus-
serungsfreiheit der Medienschaffenden
zugrunde. Und Schiirmann liebdugelt
mit jenen Richtungen der modernen
Soziologie, fiir die Wahrheit allein
durch Kommunikation entsteht. Sol-
che Wahrheitstheorie ist natiirlich
Wasser auf die Miihle der Laissez-
faire-Medienpolitiker. Man braucht
nur alle Schleusen der Kommunika-

tion zu 6ffnen, und durch den Diskurs
in der umfassenden und herrschafts-
freien Kommunikationsgemeinschaft
stellt sich dann die Wahrheit sozusa-
gen als Konsens aller von selbst ein.

Der in Giessen lehrende Philosoph
Odo Marquard hat auf die verhdngnis-
vollen Folgen dieser Diskursphiloso-
phie aufmerksam gemacht. Und wir
miissen beifligen: Besonders verhidng-
nisvoll sind die Folgen solchen Den-
kens in der Medienpolitik. Die Utopie
der Diskursphilosophen besteht im
Glauben, die Wahrheit lasse sich
durch rationalen Diskurs erreichen,
wenn nur die intersubjektive Kommu-
nikation umfassend und ungehindert
funktioniere. Sie verwerfen deshalb
alle iiberkommenen Normen und wol-
len nur noch «diskursiv einlosbare
Geltungsanspriiche» anerkennen (Jiir-
gen Habermas). Demgegeniiber warnt
Marquard eindringlich, dass das Le-
ben des Menschen viel zu kurz sei, um
die Diskurse der «unbegrenzten Kom-
munikationsgemeinschaft» abzuwar-
ten. Wenn alles, was ist und war, um-
gestossen werde, um es erst wieder
durch Diskurs neu begriinden zu wol-
len, stiirze man den Menschen in ein
existentielles Vakuum. Der Mensch
miisse doch an das «ankniipfen» kon-
nen, was er geschichtlich war. Unter
den Zeitnotbedingungen unserer vita
brevis miisse die Beweislastregel um-
gekehrt werden. Statt mit dem bisher
Ublichen und Giiltigen einfach tabula
rasa zu machen, miisse umgekehrt der
Veridnderer seine Vorschlage auswei-
sen und begriinden.

Und genau dies ist nun der entschei-
dende Punkt, in dem sich auch die
Auffassungen iiber die Verantwortung
der Medien grundsitzlich unterschei-
den. Wer konnte die heutigen Tenden-



DISKUSSION 533

zen lbersehen, die den Massenmedien
auch bei uns immer mehr die utopi-
sche Rolle im Sinne der Diskursphilo-
sophen zuweisen wollen? Danach
kime den Massenmedien die Aufgabe
eines Dauertribunals zu, vor dem alles
und jedes in Frage zu stellen sei. Alles,
was Geltung beanspruchen diirfe, sei
vorerst vor diesem obersten Gericht zu
begriinden und zu legitimieren. Aus
solcher Sicht kann dann auch der Ruf
nach einer «anwaltschaftlichen Rolle»
der Medienschaffenden nicht mehr er-
staunen, wonach sie vor diesem Ge-
richt insbesondere als Verteidiger der
Minderheiten und Oppositionsgruppen
aufzutreten hitten. Ganz abgesehen
davon, dass die Aufgabe einer hoch-
sten Gerichtsinstanz die Medienver-
antwortlichen hoffnungslos iiberfor-
dern wiirde, wiaren die Folgen ver-
héngnisvoll. Eine solche «Ubertribu-
nalisierung der Wirklichkeit» (Mar-
quard) fiihrt letzten Endes zur Selbst-
zerstorung unserer offenen Gesell-
schaft.

Nachdem Schiirmann den Begriff
der Verantwortung der Medien von
der ethischen auf die rein funktionale
Ebene abgedringt hat, stellt sich ihm
die Frage der publizistischen Wahrheit
nur noch unter dem Aspekt des jour-
nalistischen Handwerks. Mehr als
sorgfiltig recherchieren und korrekt
darstellen konne man nicht verlangen,
meint Schiirmann. Hier ridcht sich nun
die Verkiirzung des Verantwortungs-
begriffes auf die bloss funktionale
Ebene. Beispielsweise besteht die «Un-

wahrheit» des Boulevard-Journalismus
ja nicht darin, dass die einzelnen In-
formationen unsorgfiltig recherchiert
und unkorrekt dargestellt werden.
Vielmehr ist es der einseitige Informa-
tionscocktail als Ganzes (Auswahl der
Informationen, Setzen der Akzente,
Verschweigen von Informationen), der
zur Verzerrung der Wirklichkeit und
damit zur Unwahrheit fiihrt. Offen-
sichtlich konnen wir nicht ausreichend
iiber die Verantwortung der Medien
sprechen, wenn wir nicht zuvor ihre
Aufgabe und Zielsetzung im Verhalt-
nis zur Offentlichkeit und zum Staat
grundsatzlich gekliart haben.

In seiner Apologie versucht Schiir-
mann den Faden seiner Argumenta-
tion auf hochster philosophischer
Ebene festzumachen. Sein Aufsatz be-
ginnt mit Martin Heidegger, auf den
er sich bei der Ableitung seiner Pra-
missen beruft. Uns scheint aber ein
ganz grosses Missverstindnis der
Denkbemiihungen von Heidegger vor-
zuliegen, wenn ausgerechnet mit sei-
nem Denken Verantwortung rein
funktional, das heisst unter Verzicht
auf das Prinzip der Moralitit, definiert
werden soll. Auch die Kirchen werden
Schiirmanns rein funktionales Ver-
stindnis der Medienverantwortung
nicht teilen konnen, schreiben sie doch
in ihren Thesen 1983 zur Entwicklung
der Massenmedien: «Je klarer die
Massenmedien ethischen Werten ver-
pflichtet sind, desto besser werden sie
ihren Aufgaben gerecht.»

Armin Baumgartner



	Diskussion

