
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 6

Rubrik: Diskussion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verantwortung der Medien

Antwort an Leo Schürmann

Diskussion

In den Schweizer Monatsheften vom
März 1983 hat Leo Schürmann seine
Auffassung über «Die Verantwortung
der Medien» erläutert. Zweifellos ist
es das unbestreitbare Recht des obersten

Verantwortlichen der Schweizerischen

Radio- und Fernsehgesellschaft

(SRG), das Hohelied von der
braven Institution zu singen. Nach der
Darstellung Schürmanns präsentiert
sich die Situation auf dem Gebiete der
elektronischen Massenmedien in der
Schweiz geradezu als eine prästabi-
lierte Harmonie. Zurück bleibt das
ungute Gefühl, dass die eigentlichen
Probleme, die uns die modernen Massenmedien

stellen, doch eher verdeckt als
offengelegt wurden. Und auch die
philosophische Verpackung, in die das

ganze Konzept eingewickelt wurde,
erweist sich als fragwürdig.

Welche Probleme stellen uns heute
die elektronischen Massenmedien?
Nur wenn wir versuchen, den gewaltigen

Wandel zu ermessen, der durch
die rasante Entwicklung der Massenmedien

für unser Leben entstanden ist,
gewinnen wir den zureichenden Horizont,

in dem sich die grundsätzlichen
Probleme stellen. Wir müssen davon
ausgehen, dass die Medien der
Massenkommunikation in einer explosiven
Expansion begriffen sind und unser
aller Leben immer umfassender
durchdringen. Nach der neuesten Statistik
beträgt in den USA die tägliche Ein¬

schaltzeit der Fernsehgeräte
durchschnittlich bereits sieben Stunden! Wir
befinden uns auf dem Wege in die
«totale Kommunikationsgesellschaft».
Die elektronischen Massenmedien
können ihren Charakter als Macht-
und Herrschaftsinstrumente immer
weniger verbergen. Insbesondere werfen

die öffentlichen Medien mit
Monopolcharakter eine Reihe von
grundsätzlichen Fragen auf, wie etwa:

- Wer darf an den Hebel dieser
Macht?

- Wer kontrolliert diese Machtausübung

und wacht über den
Machtmissbrauch?

- Wer kontrolliert die Kontrolleure?

- Was heisst Autonomie der
Sendeanstalten?

- Was heisst Programm-Monopol?

- Welches ist die Aufgabe von Radio

und Fernsehen in unserem
demokratisch verfassten Staate?

- Wie sind die elektronischen
Massenmedien in unser demokratisches
Gemeinwesen zu integrieren, damit sie

weder Staatsmedien noch Staat im
Staate werden können?

- Wie verhält sich das Recht der
freien Meinungsäusserung des
Medienschaffenden zum Recht des Bürgers,
sich seine eigene Meinung frei bilden
zu können?



532 DISKUSSION

- Welcher Begriff von Verantwortung

ist der Arbeit der
Programmschaffenden zugrunde zu legen?

In seiner Darstellung «Die
Verantwortung der Medien» meidet Schürmann

solch klares Fragen. Für seine
Definition der Begriffe «Funktion»
und «Verantwortung» nimmt Schürmann

Zuflucht bei der soziologischen
Systemtheorie. Die Weltgeschichte
lehre, wie rasch sich moralische
Vorstellungen und Haltungen als blosse

Voreingenommenheit und schlecht
kaschierte Interessenvertretung erwiesen

hätten. Da sich «Sittlichkeit» als

wandelbar, trügerisch und brüchig
erweise, könne die Verantwortung der
Medien nicht darauf basieren. Es sei
die Funktion innerhalb eines Systems,
die den Stellenwert der Verantwortung
ausmache. Die Verantwortung müsse
funktionieren...

Wir glauben nicht, dass die Flucht
in diese systemtheoretische Begriffswelt

helfen wird, die Problematik der
modernen Massenkommunikation besser

zu erfassen. Besonders deutlich
wird das am Verhältnis der Medien
zur Freiheit offenbar. Die Medien
seien eine unmittelbare Manifestation
der Freiheit, meint Schürmann. Der
Staat habe ihre Freiheit zu garantieren,

sonst hätten die Medien nichts mit
dem Staate zu tun. Der Freiheit der
Medien liege primär die
Meinungsäusserungsfreiheit der Medienschaffenden
zugrunde. Und Schürmann liebäugelt
mit jenen Richtungen der modernen
Soziologie, für die Wahrheit allein
durch Kommunikation entsteht. Solche

Wahrheitstheorie ist natürlich
Wasser auf die Mühle der Laissez-
faire-Medienpolitiker. Man braucht
nur alle Schleusen der Kommunika¬

tion zu öffnen, und durch den Diskurs
in der umfassenden und herrschaftsfreien

Kommunikationsgemeinschaft
stellt sich dann die Wahrheit sozusagen

als Konsens aller von selbst ein.
Der in Giessen lehrende Philosoph

Odo Marquard hat auf die verhängnisvollen

Folgen dieser Diskursphilosophie
aufmerksam gemacht. Und wir

müssen beifügen: Besonders verhängnisvoll

sind die Folgen solchen Denkens

in der Medienpolitik. Die Utopie
der Diskursphilosophen besteht im
Glauben, die Wahrheit lasse sich
durch rationalen Diskurs erreichen,
wenn nur die intersubjektive Kommunikation

umfassend und ungehindert
funktioniere. Sie verwerfen deshalb
alle überkommenen Normen und wollen

nur noch «diskursiv einlösbare
Geltungsansprüche» anerkennen (Jürgen

Habermas). Demgegenüber warnt
Marquard eindringlich, dass das
Leben des Menschen viel zu kurz sei, um
die Diskurse der «unbegrenzten
Kommunikationsgemeinschaft» abzuwarten.

Wenn alles, was ist und war, um-
gestossen werde, um es erst wieder
durch Diskurs neu begründen zu wollen,

stürze man den Menschen in ein
existentielles Vakuum. Der Mensch
müsse doch an das «anknüpfen» können,

was er geschichtlich war. Unter
den Zeitnotbedingungen unserer vita
brevis müsse die Beweislastregel
umgekehrt werden. Statt mit dem bisher
Üblichen und Gültigen einfach tabula
rasa zu machen, müsse umgekehrt der
Veränderer seine Vorschläge ausweisen

und begründen.
Und genau dies ist nun der entscheidende

Punkt, in dem sich auch die
Auffassungen über die Verantwortung
der Medien grundsätzlich unterscheiden.

Wer könnte die heutigen Tenden-



DISKUSSION 533

zen übersehen, die den Massenmedien
auch bei uns immer mehr die utopische

Rolle im Sinne der Diskursphilosophen

zuweisen wollen? Danach
käme den Massenmedien die Aufgabe
eines Dauertribunals zu, vor dem alles
und jedes in Frage zu stellen sei. Alles,
was Geltung beanspruchen dürfe, sei

vorerst vor diesem obersten Gericht zu
begründen und zu legitimieren. Aus
solcher Sicht kann dann auch der Ruf
nach einer «anwaltschaftlichen Rolle»
der Medienschaffenden nicht mehr
erstaunen, wonach sie vor diesem
Gericht insbesondere als Verteidiger der
Minderheiten und Oppositionsgruppen
aufzutreten hätten. Ganz abgesehen
davon, dass die Aufgabe einer höchsten

Gerichtsinstanz die
Medienverantwortlichen hoffnungslos überfordern

würde, wären die Folgen
verhängnisvoll. Eine solche «Übertribu-
nalisierung der Wirklichkeit»
(Marquard) führt letzten Endes zur
Selbstzerstörung unserer offenen Gesellschaft.

Nachdem Schürmann den Begriff
der Verantwortung der Medien von
der ethischen auf die rein funktionale
Ebene abgedrängt hat, stellt sich ihm
die Frage der publizistischen Wahrheit
nur noch unter dem Aspekt des
journalistischen Handwerks. Mehr als

sorgfältig recherchieren und korrekt
darstellen könne man nicht verlangen,
meint Schürmann. Hier rächt sich nun
die Verkürzung des Verantwortungsbegriffes

auf die bloss funktionale
Ebene. Beispielsweise besteht die «Un¬

wahrheit» des Boulevard-Journalismus
ja nicht darin, dass die einzelnen
Informationen unsorgfältig recherchiert
und unkorrekt dargestellt werden.
Vielmehr ist es der einseitige
Informationscocktail als Ganzes (Auswahl der
Informationen, Setzen der Akzente,
Verschweigen von Informationen), der
zur Verzerrung der Wirklichkeit und
damit zur Unwahrheit führt.
Offensichtlich können wir nicht ausreichend
über die Verantwortung der Medien
sprechen, wenn wir nicht zuvor ihre
Aufgabe und Zielsetzung im Verhältnis

zur Öffentlichkeit und zum Staat
grundsätzlich geklärt haben.

In seiner Apologie versucht Schürmann

den Faden seiner Argumentation
auf höchster philosophischer

Ebene festzumachen. Sein Aufsatz
beginnt mit Martin Heidegger, auf den
er sich bei der Ableitung seiner
Prämissen beruft. Uns scheint aber ein

ganz grosses Missverständnis der
Denkbemühungen von Heidegger
vorzuliegen, wenn ausgerechnet mit
seinem Denken Verantwortung rein
funktional, das heisst unter Verzicht
auf das Prinzip der Moralität, definiert
werden soll. Auch die Kirchen werden
Schürmanns rein funktionales
Verständnis der Medienverantwortung
nicht teilen können, schreiben sie doch
in ihren Thesen 1983 zur Entwicklung
der Massenmedien: «Je klarer die
Massenmedien ethischen Werten
verpflichtet sind, desto besser werden sie
ihren Aufgaben gerecht.»

Armin Baumgartner


	Diskussion

