Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 6

Artikel: Horvath statt Brecht : eine Fallstudie
Autor: Wehrli, Beatrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beatrice Wehrli

Horvath statt Brecht

Eine Fallstudie

Die seit Mitte der sechziger Jahre zu beobachtende Horvath-Renaissance
ist in eine neue Phase getreten. Was in den letzten zwei Jahrzehnten
Zeitungen, Journale und wissenschaftliche Biicher besorgten, hat das
Theater jetzt selbst iibernommen: Christopher Hamptons «Tales from
Hollywood», ein Stiick iiber deutsche Emigranten in Los Angeles, be-
schéftigt sich in fiktiver Weise mit einer ungewohnlichen Rivalitdt. Horvath
und Brecht, zwei Images, die seit der Wiederentdeckung des Kleistpreis-
tragers von 1931 durch die Literaturwissenschaft miteinander im Streit
liegen, erhalten in Hollywood literarische Dignitét.

Hampton, der schon mit seiner Ubersetzung der «Geschichten aus dem
Wienerwald» Aufsehen erregt hat, dokumentiert seine Horvath-Kenntnisse
in einem neuen Biihnenerfolg, auf den man wohl gespannt sein darf. Wie
man Leonhard Fiedlers Bericht von der Urauffiihrung in Hollywood ent-
nehmen kann, werden in dem Stiick mit beachtlicher literarischer Kenner-
schaft und enormem technischem Aufwand quasi-authentisch jene Exil-
existenzen wieder ins Leben gerufen, die damals tatsdchlich in Hollywood
verkehrten 1. Statt Handlung gibt es Prominentenauftritte in Hiille: hier ein
Hand-Shaking des Tarzandarstellers Johnny Weissmiiller mit Thomas
Mann, dort eine Tennispartie der Marx Brothers mit Arnold Schonberg,
wihrend, verfolgt von Reportern, die Garbo vorbeirauscht.

Besondere Beachtung jedoch verdient Hamptons dramaturgischer Kunst-
griff, mit dem er offenbar den fehlenden dramatischen Konflikt der
lockeren Szenenabfolge auszugleichen sucht. Er lasst Horvath, der ja be-
kanntlich 1938 in Paris von einem herabstiirzenden Baumast erschlagen
worden war, nach Amerika auswandern, um ihn in seinen Hollywood-
Geschichten zum Beobachter, Conférencier und omniprédsenten Acteur zu
machen. Nach der Devise «leben und leben lassen, sich anpassen, ohne
seine Seele zu verkaufen» iibersteht er als einziger das Exil, ohne zu leiden
und ohne sich zu kompromittieren, wihrend seinem riicksichtslosen und
stets zu Verallgemeinerungen neigenden Gegenspieler Brecht die Rolle des
Polit-Clowns zufillt. Ein cleveres Konzept, wenn man sich an die Aktualitiit



306 HORVATH STATT BRECHT

dieser ungewohnlichen literarischen Vorliebe erinnert, die, wie es scheint,
bei Wissenschaftlern und Theaterleuten unvermindert anhilt. Horvath, der
Publikumsliebling der letzten Jahrzehnte, triumphiert einmal mehr iiber
Brecht, den zum Clown verkommenen Reprisentanten einer herunter-
gekommenen politischen Idee.

Wie immer man Hamptons Stiick beurteilen wird — die fiir Herbst 1982
bei Faber angekiindigte Veroffentlichung steht noch aus, wiahrend Martin
Walser bereits eine deutsche Ubersetzung vorgelegt hat (vgl. Spectaculum
36) —, die dokumentar-realistische Intention der «Hollywood Tales» legt
es nahe, die Figuren, an denen exemplarisch je verschiedene Arten der
Exilexistenz vorgefiihrt werden, an ihrer historischen Realitdt zu messen.

Wenn man die Horvéath-Renaissance bis an ihren Ursprung zuriick-
verfolgt, dann stellt man fest, dass die Aufwertung des Volksstiickautors
von allem Anfang an mit einer Abwertung Brechts einhergeht. Joseph
Strelka eroffnet 1962 mit seinem Buch «Brecht, Horvdth, Diirrenmatt.
Wege und Abwege des modernen Dramas» die Reihe der berufsmaissigen
Horvath-Exegeten. Obwohl man in der Forschung die Arbeit kaum noch,
und wenn, dann nur widerwillig zur Kenntnis nimmt, findet sich in Strelkas
Buch beinahe schon alles, was man in den darauffolgenden Jahren der
Horvath-Rezeption wiederhoren sollte.

In Strelkas Optik, die der Forscher nirgends zu verschleiern sucht,
musste Brechts Entscheid fiir den Marxismus und dessen kritische Theorie
als «Abweg» erscheinen. Um Brecht aber fiir eine konservative Literatur-
wissenschaft zu retten, wird er auseinanderdividiert in den Dichter und den
Ideologen, man kreiert die Formel vom «Dichter wider Willen». Im Zuge
der Totalitarismustheorie der fiinfziger und sechziger Jahre gewinnt Brechts
«Irrweg» dann exemplarische Bedeutung.

Fiir Hannah Arendt, deren epochemachendes Buch von 1951 «The
Origins of Totalitarianism» einem heilsgeschichtlich begriindeten Anti-
Kommunismus den Boden bereitet, wird Brecht zum «Siinder», weil er,
sozusagen vorsitzlich, sein Werk durch seine ideologische Parteinahme
beschéddigt habe2. Strelka spricht vom «grossen Irrtum» und «schlechthin
Bosen seiner rationalen Theorie, ... (vom) Zwiespalt zwischen dem
genialen Outlaw und dem eifrigen Apostel sikularisierten Glaubens eines
diesseitigen Totalitarismus» (S. 68). Man erinnert sich, dass es zum Wesen
der Totalitarismustheorie gehort, Nationalsozialismus und Kommunismus
als wesensgleich zu beschreiben. Antifaschistische Stimmungen lenkten sich
so in antikommunistische Bahnen.

Brechts dialektisches Theater als Ausdruck jener unaufloslichen Wech-
selbeziehung zwischen marxistischem Weltverstindnis und dichterischem
Ausdruck wird hier zum Siindenfall. Wo die Ddmonie des Systems den



HORVATH STATT BRECHT 507

Geschichtsgang bestimmt, dem der einzelne zum Opfer fallt, gewinnt der
Anti-Kommunismus philosophische Dignitat. Die Totalitarismusthese traf,
wie von Bormann schreibt, «diffuse und prizise Bediirfnisse zugleich und
bedeutete, im Namen des ... Dimonischen, eine Freisprechung von gross
und klein, die spiirbar entlastend wirkte. Der massenhaft nicht stattgehabte
Antifaschismus holte sich nun massenhaft als Antikommunismus nach» 3.

In der Literaturwissenschaft ist dann weiter zu verfolgen, wie der wieder-
entdeckte Horvath in Harmonisierung mit Brecht aufgebaut wird. Wie
Brecht erscheint er als erkldrter Gegner «eines reinen Amiisiertheaters»,
und wie Brecht zeigt er sich in hohem Masse beeinflusst von der Volks-
komik, wie Strelka meint.

Anders als bei Brecht stimmt jedoch bei dem neuentdeckten Horvath
alles. Seine Realitdtsgestaltung erscheine nicht «erzwungen und erkimpft»,
schreibt Strelka, weil er «dem Unbewussten, Dichterischen in sich freien
Laufe (lasse)». Sein Realismus bestehe darin, illusionslos mit «unbestech-
licher Schiirfe die dunklen, heillosen und verzweiflungsvollen Seiten des
menschlichen Lebens» zu sehen und zu gestalten (S. 109).

Ein Jahr spater nimmt sich dann Emrich des Wiederentdeckten an. Der
Grundton bleibt: Horvath, «viel realistischer als Brecht», heisst es wortlich,
weil er «seine dichterische Analyse des kleinbiirgerlichen Bewusstseins ...
nicht abschnitt durch eine dkonomische Theorie». Und weiter: «Seine
Stiicke lassen sich nicht zuspitzen und auswalzen zu Thesen, Lehrstiicken
oder schauererregend abgriindigen Einblicken ins absurde Dasein und
nichtende Nichts.» Seine Sprache besitze «die kritisch entlarvende Gewalt
eines Karl Kraus oder Bert Brecht, ohne jede Imitation oder Abhdngigkeit
und mit schérferer Prizision als etwa Max Frisch oder Diirrenmatt» 4. Wie
man riickblickend feststellt, datiert von da Horvaths «notierbarer Borsen-
wert auf dem Handelsmarkt der Literaturproduktions.

Einem naiven Realismusbegriff verpflichtet, wie man ihn aus der Roman-
theorie des 19.Jahrhunderts kennt, erlebt der theorieferne Horvath, der
sich auf nichts als seine Beobachtung und sein Vertrauen in seine Objek-
tivitdt verldsst, seine Aufwertung zu ungunsten Brechts. Zwischen der ideo-
logischen Irritation brechtschen Theaters und den formalistischen Strapazen
einer absurden Avantgarde finden Horvaths Volksstiicke offenbar ihren
Weg zum Publikum.

Die Wirkungsgeschichte hélt auch im folgenden an der gezeigten Linie
fest: wihrend Horvath weiter zum «grossen, furchtlosen Wirklichkeits-
schilderer in die Nihe Shakespeares» aufriickt, sinkt Brecht schliesslich
zum «Trivialautor» abs. Horvéth ist zu einer Grosse geworden, die auto-
matisch die erforderlichen Assoziationen liefert: Volksstiick, Demaskierung
des kleinbiirgerlichen Bewusstseins, Bildungsjargon, scharfsichtige Analytik



508 HORVATH STATT BRECHT

pra-faschistischen Bewusstseins. Es entsteht eine literarische Mode. Was
sich als realistische Biihnenavantgarde profiliert, wird als neuer Horvath
begriisst. So ist etwa Franz Xaver Kroetz, der Dramatiker des Jahres fiir die
erste Spielsaison der achtziger Jahre als «Horvdth von heute fiir heute» in
die Theatergeschichte der siebziger Jahre eingegangen. Er hat sich ja auch
ganz besonders auf Horvath berufen, so dass ihm noch 1971 dessen Stiicke
«politischer und weiterweisender fiir die neue Dramatik erschienen als die
Brechts» °. Seit seinem politischen Kurswechsel begniigt sich Kroetz dann
aber nicht mehr mit dem horvathschen Realismus. Im Programmheft zur
Hamburger Stallerhof-Auffiihrung verlangt er, der «Realismus (miisse)
erkldren, wer die Frau Meyer seufzen macht und was». Im weiteren bleibt
es bei Kroetz allerdings bei verbalen Anbiederungen an Brecht, was seine
Stiicke zeigen, lduft Brechts Kunstauffassung kontréar entgegen.

In der wissenschaftlichen Horvath-Rezeption der siebziger und achtziger
Jahre beherrscht die sprachkritische Forschung das Feld. Gesellschafts-
kritik wird hier zuriickgebunden an entlarvende Sprachkunst, angebliche
Ideologiefreiheit verbiirgt Wahrheit. Wie sehr Horvath einer nicht zuletzt
aus den geschichtlichen Erfahrungen abgeleiteten gegenwirtigen Interessen-
disposition entgegenkommt, zeigen jene zahlreichen wissenschaftlichen
Arbeiten, die, wie Hajo Kurzenberger, Horvaths Theater «die er-
schreckende und damit erst heilsame Einsicht»> verdanken mdchte, «dass
die entscheidenden Bewusstseinsinderungen iiberhaupt nicht durch
Theorien, Programme und Losungen realisiert werden konnen, worin ihm
die Geschichte recht (gebe)» 7. Horvaths unbefangenem, weil iiber allen
Parteien stehendem Realismus traut man jene gesellschaftskritische Spreng-
kraft zu, die sich Brecht von seinem dialektischen Theater vergeblich
erhoffte.

«Der Mensch wird erst lebendig durch die Sprache», heisst es in Hor-
vaths «Gebrauchsanweisung» 8 zu seinen Volksstiicken, deren Empfehlun-
gen den Kritiker allerdings oft mehr in Verwirrung stiirzen miissen, als
dass sie ihm beim Textverstandnis behilflich sein konnten. Immer wieder
hat die Forschung die horvathschen Figuren zu Opfern einer inflationierten
Sprache stilisiert — man spricht von «linguistischen und gestischen Fall-
stricken, in denen Horvdths Menschen zappeln», von einem «Jargon der
Uneigentlichkeit» ist die Rede, wo die Phrase den drischt, der sie zu
dreschen meint®, und man iibersieht dabei ganz, dass sich diese Figuren
immer erfolgreich und oft schon virtuos ihres Idioms bedienen, wenn es
darum geht, den andern zum Opfer oder aber zum Komplizen zu machen.
Und darum geht es, wie die folgenden Textstellen zeigen, bei Horvath alle-
mal: die Friuleins sind die Opfer, die Méanner die Komplizen.

Karl, ein halbherziger Marxist, der auf der republikanischen italienischen



HORVATH STATT BRECHT 509

Nacht nicht aufs Tanzen verzichten mochte, wie es die radikalen Linken
aus Protest beschlossen hatten, ist melancholisch, weil er sich zwischen
Marxismus und Sex nicht entscheiden kann. Er sitzt mit seiner Leni auf
einer Bank neben der Bediirfnisanstalt — Horvaths bevorzugtes Szenarium
fiir Grundsatzgespriche !

Karl
Leni
Karl

Leni
Karl

Leni
Karl
Leni
Karl

Leni

Karl
Leni
Karl

Leni

Karl

Leni

Karl

Leni

Karl

Leni

Jetzt mdcht ich am liebsten nicht mehr leben.
Warum denn?

Ich hab halt ein zu scharfes Auge. Ich seh, wie sich die Welt entwickelt,
und dann denk ich mir, wenn ich nur ein paar Jahre jiinger wdr, dann
konnt ich noch aktiv mittun an ihrer Verbesserung — aber ich bin halt
verdorben. Und miid.

Das redst du dir nur ein

Ein halber Mensch! Nur die eine Hiilfte hat Sinn fiir das Gute, die an-
dere Hilfte ist reaktiondr.

Nicht deprimiert sein —

Ich glaub, ich bin verflucht —
Nein, nicht!

(erhebt sich) Doch!

Stille

Glaubst du an Gott? (Karl schweigt) Es gibt einen Gott, und es gibt
auch eine Erldsung.

Wenn ich nur wiisst, wer mich verflucht hat.
Lass mich dich erlosen.
Du? Mich?

Ich hab viertausend Mark, und wir griinden eine Kolonialwarenhand-
lung —

Wir?

Ich und du.
Stille

In bar?

Ja

Stille

Was denkst du jetzt? Denkst du jetzt an eine Ehegemeinschaft? Nein,
dazu bist du mir zu schad!

Oh Mann, sprich doch nicht so hartherzig! Ich kenn dich ja schon durch
und durch, wenn ich dich auch erst kurz kenn! (Sie wirft sich ihm an
den Hals; grosse Kussszene)

1,144 f.



510

HORVATH STATT BRECHT

Oder eine Szene aus den «Geschichten aus dem Wienerwald», wo der
Strizzi Alfred die dem Fleischhauer Oskar verlobte Marianne ausgerechnet
auf dem Verlobungspicknick verfiihrt.

«Es spielt (der lieben Tante ihr Reisegrammophon den Friihlings-
stimmen-Walzer’ von Johann Strauss. Alfred in Bademantel und Strohhut
— er blickt vertrdumt auf das andere Ufer. Marianne steigt aus der schonen
blauen Donau).» Nach kurzer, inniger Bekanntschaft fragt Alfred:

Alfred Liebst du mich?

Marianne  Sehr.

Alfred So wie du solltest? Ich meine, ob du mich verniinftig liebst?

Marianne Verniinftig?

Alfred Ich meine, ob du keine Uniiberlegtheiten machen wirst — denn dafiir
konnt ich keine Verantwortung iibernehmen.

Marianne = Oh Mann, griibl doch nicht — griibl nicht, schau die Sterne — die werden
noch droben hingen, wenn wir drunten liegen —

Alfred Ich lass mich verbrennen.

Marianne Ich auch — du, oh du — du —

Stille.
Du — wie der Blitz hast du in mich eingeschlagen und hast mich gespal-
ten — jetzt weiss ich es aber ganz genau.

Alfred Was?

Marianne Dass ich ihn nicht heiraten werde —

Alfred Mariann!

Marianne Was hast du denn?

Stille.

Alfred Ich hab kein Geld.

Marianne  Oh warum sprichst du jetzt davon?!

Alfred Weil das meine primitivste Pflicht ist! Noch nie in meinem Leben hab
ich eine Verlobung zerstort, und zwar prinzipiell! Lieben ja, aber da-
durch zwei Menschen auseinanderbringen — nein! Dazu fehlt mir das
moralische Recht! Prinzipiell!

Stille.
Marianne  Ich hab mich nicht getduscht, du bist ein feiner Mensch. Jetzt fiihl ich

mich doppelt zu dir gehorig —
I, 189.

Und im folgenden ein Gespriach unter Ménnern, ebenfalls aus den «Ge-

schichten». Alfred, nachdem er Marianne mit seinem Kind in einer hoff-
nungslosen Lage hat sitzen lassen — sie verdient ihren Unterhalt als so-
genannte Nackttidnzerin in einem Nachtlokal —, trifft auf Oskar, der nur
darauf wartet, die gebeutelte Marianne zu ehelichen, hat er ihr doch voraus-
gesagt, dass sie seiner Liebe nicht entgehen wiirde.



Oskar
Alfred

Oskar

Alfred
Oskar

Alfred

HORVATH STATT BRECHT 511

Das ist halt die grosse Liebe gewesen.

Oh nein! Dazu hab ich schon gar kein Talent. — Ich war nur zu weich.
Ich kann halt nicht nein sagen, und dann wird so eine Liaison auto-
matisch immer drger. Ich wollt nimlich seinerzeit Ihre Verlobung wirk-
lich nicht auseinanderbringen — aber die liebe Mariann bestand auf dem
Alles-oder-Nichts-Standpunkt. Verstehens mich?

Leicht. Der Mann ist ja nur der scheinbar aktive Teil und das Weib nur
der scheinbar passive — wenn man da niiher hineinleuchtet —

Abgriinde tun sich auf.

Und sehens, deshalb war ich Ihnen personlich eigentlich nie so recht
bds — Ihnen hab ich nie etwas Bioses gewiinscht — wihrend die Mariann
— Er lichelt. Ja, die hat bitter biissen miissen, das arme Hascherl — fiir
die grosse Leidenschaft ihres Lebens —

Nein, soviel Leut ins Ungliick zu stiirzen! Wirklich: wir Mdnner miissten

mehr zusammenhalten.
I, 251.

Und schliesslich exemplarisch einen Dialogausschnitt zum Volksstiick-
Kernthema. Oskar tritt mit seinem Metzgergehilfen aus der Fleischhauerei:

Oskar

Havlitschek
Oskar
Havlitschek

Oskar

tritt aus seiner Fleischhauerei: Dass du es nur ja nicht vergisst: wir miis-
sen heut noch die Sau abstechen. — Stichs du, ich hab heut keinen Spass
daran.

Pause.
Darf ich einmal ein offenes Worterl reden, Herr Oskar?
Dreht sichs um die Sau?

Es dreht sich schon um eine Sau, aber nicht um dieselbe Sau. — Herr
Oskar, bittschon, nehmens IThnen das nicht so zu Herzen, das mit Ihrer
gewesenen Friulein Braut, schauns, Weiber gibts wie Mist! Ein jeder
Kriippel findt ein Weib und sogar die Geschlechtskranken auch! Und
die Weiber sehen sich ja in den entscheidenden Punkten alle dhnlich,
glaubens mir, ich meine es ehrlich mit Ihnen! Die Weiber haben keine
Seele, das ist nur dusserliches Fleisch! Und man soll so ein Weib auch
nicht schonend behandeln, das ist ein Versiumnis, sondern man soll ihr
nur gleich das Maul zerreissen oder so!

Pause.

Das Weib ist ein Riitsel, Havlitschek. Eine Sphinx. Ich hab mal der
Mariann ihre Schrift zu verschiedenen Graphologen getragen — und der
erste hat gesagt, also das ist die Schrift eines Vampirs, und der zweite
hat gesagt, das ist eine gute Kameradin, und der dritte hat gesagt, das

ist die ideale Hausfrau in persona. Ein Engel.
1,194 f.

Liest man die Berichte der zahlreichen Auffiihrungen, so scheint immer
das Komische den Stiicken ihren Erfolg zu garantieren. Man lacht regel-
missig, und zwar auch dann, wenn es laut sachverstandiger Kritik nichts zu
lachen gibt. Als «reizvollen Bierulk» geniesst schon das Publikum von 1931



512 HORVATH STATT BRECHT

die «Italienische Nacht» — es lacht, anstatt dass ihm das kalte Gruseln den
Riicken hinunterlauft —, und tatsdchlich geféllt auch dem Berliner Publi-
kum der sechziger Jahre die «ltalienische Nacht» so sehr, dass sie von allen
in Berlin aufgefiihrten Komddien die ldngste Spieldauer zu verzeichnen
habe, berichtet Aubricht in seinen «Aufzeichnungen eines Berliner Theater-
direktors». Sie beruhige die Menschen «wegen der ironischen Beurteilung
der politischen Lage>».

In den «Geschichten aus dem Wienerwald» lacht man «vor so viel
trauriger Zoologie», wie ein Berliner Kritiker zu berichten weiss, und
Henning Rischbieter schreibt zur Ziircher Auffithrung von 1967: «Wogen
von Geldichter gingen durch den Zuschauerraum. Ich registriere sie nicht
ohne ein Gefiihl von Peinlichkeit, sie scheinen gemischt mit Schadenfreude
und Uberheblichkeit.»® Schliesslich hat die Publikumswirkung der
Schenkschen Inszenierung der «Geschichten aus dem Wienerwald» beim
Berliner Theatertreffen von 1967 Geschichte gemacht. Ein Rezensent
schreibt: «Einmal kippte Odon von Horvdths bitteres, satirisches Volks-
stiick in die falsche Fidulitas. Das Berliner Publikum nahm die unleidige
Gemiiitlichkeit des Heurigen-Bildes ernst. Es klatschte die Schrammellieder
mit. Viel hdtte nicht gefehlt, es wire die reine Schunkelstimmung im Par-
kett ausgebrochen. Was gallenbitter verhohnt werden sollte, erregte pures
Plisier.» 11

Seither unternimmt die Regie alles, um Horvéths Volksstiicke in analyti-
scher Distanz zu halten. Man verbannt von der Biihne, was an Wiener
Atmosphire erinnert, man versetzt Horvaths traurige Zoologie in die «ein-
schiichternde Unwirtlichkeit eines naturwissenschaftlichen Museums», die
landliche Idylle der Wachau wird umgebaut zur archaischen Schlangen-
grube — die Welt der Miitter —, und konsequent ldsst man die Gross-
mutter den Spielplatz durch ein Erdloch betreten, in das sie, wenn sie nicht
auf der Szene bendtigt wird, wieder verschwindet 2. Was hier an Distanz
gewonnen ist, muss, wie man leicht sieht, an horvathscher Eigenart ver-
lorengehen. «Demaskierung betreibe ich in erster Linie, weil sie mir Spass
macht», erkliart der Volksstiickautor in der schon erwahnten «Gebrauchs-
anweisung», der «Komik des Unterbewussten» gelte sein priméres In-
teresse. Ob ihn diese Vorliebe fiir das Komische aber auch schon zum
kritischen Realisten macht, wird im weiteren zu fragen sein.

Uber die Komddie und die Kategorie des Komischen ist viel geredet
worden. Bekannt ist Diirrenmatts Vorliebe fiir das Komische. «Uns kommt
nur noch die Komaodie bei», schreibt er 1955 zum Anlass der in Darmstadt
tagenden Dramaturgenkonferenz. Die Begriindung fiir seinen Entscheid
liefert sein Argument von der distanziiberwindenden Wirkung der Tragodie,
die Vergangenes als gegenwirtig vorstelle, und der distanzschaffenden



HORVATH STATT BRECHT 513

Komddie, die — nach Aristophanischem Vorbild — Gegenwart abbilde,
um sich von dieser zu distanzieren. Solche Vereinfachung und Vereinseiti-
gung des Problems dient nicht allein der Aufwertung der seit altersher dis-
kriminierten Komodie, vielmehr wird damit auch eine Gleichung von
Komik und Emanzipation eingespielt, die nicht zuletzt fiir die politische
Einschédtzung von Diirrenmatts eigenem (Euvre Folgen haben musste: In
der naiven Gleichsetzung von Komik und Kritik wird Diirrenmatt auch
dort zum politisch emanzipatorischen Schriftsteller, wo er sich auf das bloss
Geistreiche zuriickzieht.

Besonders interessant — wenn auch strapazios durch Umfang und
terminologische Uberfrachtung — ist m. E. die jiingste Auseinandersetzung
um das Komische. Aus der Perspektive einer sozialtheoretisch fundierten
Hermeneutik riickt die Frage ins Zentrum, inwiefern das Komische aus der
Wechselwirkung von sozialer Integration und Emanzipation zu begreifen
sei, wieweit es an das gesellschaftlich Giiltige gebunden bleibe oder im
Gegenteil sich daraus freisetze.

So beschreibt etwa Arntzen die Komddie als dramatische Intention (was
er aus einer vergleichenden Analyse an Aristophanes, Shakespeare und
Molicre ableitet), die in dialektischer Weise Kritik und Utopie miteinander
verbinde, wobei die Geschichte der Komodienintention zu zeigen habe, wo
die Kritik den einzelnen Unangepassten und wo sie die Gesellschaft als
ganze treffe. Im Anschluss an seine Bestimmung kann Arntzen dann
Brechts episches Theater als «spezifische Fortsetzung der Komddien-
geschichte in diesem Jahrhundert»> begreifen 3. So klug Arntzens Theorie
der Komdédienintention auch ist, sie muss sich von anderer Seite die Kritik
«normativer Uberfremdung» gefallen lassen. Was sich ndmlich Arntzens
verfremdendem Blick als Kritik und Utopie darstellt (etwa die Darstellung
der verwirrten und versShnten Welt bei Shakespeare oder die Gefdhrdung
der Mitte durch den Einzelnen und ihre Zufriedenstellung bei Moliere),
erscheint in anderer Perspektive als «Ausgrenzung von und Einvernehmen
mit gesellschaftlicher Norm» 14, Zwar beschreibt auch Warning die Distanz
«als die dem Komischen adiquate Einstellungsweise». Eine Grundambi-
valenz komischer Gegenwelten scheine aber darin zu liegen, «dass sie als
Gegenwelten Vergniigen bereiten, Vergniigen sich aber nur einstellt, wo
alle Kritik eingebunden bleibt in ein fundamentales Einverstindnis mit dem
Gegebenen ... Der bewusste Austritt aus den Zwdngen der Alltagswelt,
das bewusste Unsinnmachen, die Apologie alles normativ Ausgegrenzten»
konne in der Tat als «die elementarste kommunikative Intention der Ko-
maodie» gelten. In den Festen des Dionysos und in den ludi romani habe die
Komddie «ihren Sitz im Leben». Weil Warning die Komddie primidr vom
«gattungsindifferenten Komischen» her beschreibt und ihr ausschliesslich



514 HORVATH STATT BRECHT

kultische Substrate unterlegt, kommt er zum Ergebnis: «Komische Gegen-
welten sind Parasiten. Sie leben vom Einvernehmen der Kommunikations-
partner, sie leben von der Norm, die sie verletzen und der sie gleichwohl
gehorchen.»

So verschieden die Resultate bei Arntzen und Warning auch sein mdgen
— Warning konstatiert folgerichtig das Ende der Komddie als Hohenkamm-
literatur im 20. Jahrhundert, wahrend sich fiir Arntzen ebenso folgerichtig
die Komodie als die «zentrale Erscheinungsform» des deutschen Dramas
seit dem Naturalismus erweist —, eines machen die beiden Forschungen
gleichermassen deutlich: die blosse Existenz komischer Elemente im Drama
besagt noch nichts iiber dessen gesellschaftliche Funktion. Parasitdres und
Revolutionares riicken sich ndher in einer Welt, der nur noch die Komdodie
beikommt.

Dass sich Horvath und Brecht gleichermassen der Volkskomik ver-
pflichtet wissen, wurde bereits gesagt. Ihre Einhelligkeit in der Vorliebe fiir
die komische Gattung jedoch tduscht. Wihrend Horvath Komdodien
schreibt, «eingedenk der Tatsache, dass im ganzen genommen das mensch-
liche Leben immer ein Trauerspiel, nur im einzelnen eine Komaddie» 'S sei,
geht Brecht davon aus, «dass die Tragodie die Leiden der Menschen
haufiger auf die leichte Achsel nimmt als die Komddie» 19, Fiir Brecht ist
das Komische die «antitragische dsthetische Form des Humors» 17, der als
Ausdruck und Kennzeichen des Glaubens an eine bessere und gerechtere
Welt zutiefst in Brechts Geschichtsverstandnis verankert ist. Solche Komik
lebt aus der Dialektik von Kritik und Utopie. Wenn Brecht seinen bei
Niichternheit riicksichtslosen Puntila finster sagen lasst: «Ein Mensch ohne
Humor ist gar kein Mensch» 18, dann wird dieser nicht nur dadurch
komisch, dass die verbale Maxime zu seinem finstern Ausdruck in Wider-
spruch steht, vielmehr demonstriert Brecht in diesem Widerspruch —
gleichsam in doppelter Negation — auch schon die Aufhebung des Wider-
spruchs. Brecht schreibt: «Eine verfremdende Abbildung ist eine solche,
die den Gegenstand zwar erkennen, thn aber doch zugleich fremd erschei-
nen lasst.>» Und Manfred Wekwerth kommentiert: «,Verfremdung® ist die
Aufhebung der Distanz zwischen dem Dargestellten und dem Publikum auf
hoherer Ebene. Verfremdung ist eine Moglichkeit, jeder Erscheinung die
JFremdheit’ zu nehmen ... Verfremden ist also wirkliches Bekannt-
machen ...»1° Puntilas Schizophrenie — riicksichtslos ist er ndmlich nur
in niichternem Zustand, wihrend er im Rausch human wird, «da er dann
seine Interessen vergisst» — ist Gestus dialektischer Verfremdung und ent-
hilt jene Komik, auf die es Brecht ankommt. So ist es denn kein Zufall,
wenn Brecht in den unmittelbar nach dem «Puntila» entstandenen «Fliicht-
lingsgesprichen» seinen Ziffel ein Kolleg iiber den «Humoristen» Hegel



HORVATH STATT BRECHT 515

halten lasst. Da heisst es: «Er hat das Zeug zu einem der grossten Humo-
risten unter den Philosophen gehabt, wie sonst nur der Sokrates, der eine
dhnliche Methode gehabt hat ... Er hat einen solchen Humor gehabt, dass
er so etwas wie Ordnung z.B. gar nicht hat denken konnen ohne Un-
ordnung ... Er hat bestritten, dass eins gleich eins ist, nicht nur, indem
alles, was existiert, unaufhaltsam und unermiidlich in was anderes iiber-
geht, und zwar in sein Gegenteil, sondern weil iiberhaupt nichts mit sich
selber identisch ist. Wie jeden Humoristen hat ihn besonders interessiert,
was aus den Dingen wird ... Sein Buch ,Die grosse Logik® ... ist eines der
grossten humoristischen Werke der Weltliteratur ... Ich habe ndmlich
noch keinen Menschen ohne Humor getroffen, der die Dialektik des Hegel
verstanden hat.» 2°

Nicht nur der Verweis auf Hegel und dessen methodisches Prinzip einer
spekulativen Interpretation des Seins, das Brecht fiir seine Dramaturgie
iibernimmt, ist in Ziffels Exkurs bemerkenswert. Im expliziten Anschluss
an die sokratische Methode riickt Brecht sein Verfremdungsprogramm ein
in eine humanistische Tradition, die im Glauben an eine geschichts-
maéchtige Vernunft Wahrheitsfindung der dialogischen Rede anvertraut?.

Anders liegen die Dinge bei Horvath. Sieht man einmal davon ab, dass
Horvath seine komische Demaskierung betreibt, weil sie ihm Spass macht,
wie er sagt, so gibt es in der «Gebrauchsanweisung» doch auch einen Ver-
such, die Theaterpraxis dramentheoretisch abzusichern. Wenn der Leser
den wirren und widerspriichlichen Vorstellungen Horvaths vom «Wesen
des Theaters» aber nicht so recht folgen kann, so liegt das nicht allein an
Horvéths langst unbestrittener Theorieunféhigkeit, die jene Forschung nicht
zu beklagen braucht, der Theorieschwiache immer schon als vielverspre-
chendste Voraussetzung fiir den Dichterberuf gilt. Es ist Horvaths Un-
entschiedenheit, mit der er seinen Figuren, ihren kleineren und grosseren
Bosheiten, ihrer liistern-sentimentalen Riihrseligkeit, ja ihrer allgegen-
wartigen Kitschigkeit gegeniibersteht, was sich nicht zuletzt auch in seinem
Theorieversuch abbildet. Einerseits ist ihm das Theater, in ferner Anleihe
an Sigmund Freud, Welt der Phantasie, «Ventil fiir Wiinsche» — «asoziale
Triebe ... meist hochst primitive» — nennt er sie, die durch das Illusions-
erlebnis abgefiihrt wiirden, so dass der Besucher gebessert das Theater ver-
lasse; andrerseits nun aber will Horvath mit seiner Demaskierung gerade
eine Storung dieser Triebabfuhr erreichen. Die hoffnungslose Verwirrung,
die er vor dem Leser ausbreitet, bricht er apodiktisch mit dem Satz ab:
«Es gibt fiir mich ein Gesetz, und das ist die Wahrheit.» 22 Damit zieht er
sich auf die zu Anfang beschriebene Position jenes Realisten zuriick, der
Wabhrhaftigkeit seinem souverdnen Standort und seiner objektiven Beobach-
tung verdanken mochte. Eben diese Haltung findet sich auch in Horvaths



516 HORVATH STATT BRECHT

Volksstiicken: ein realistisches Theater, das den Eindruck von Unbefangen-
heit erweckt, eine Kritik, die frei von Ideologie erscheint.

Als Volksstiickautor debiitiert Horvath mit der «Revolte auf Cote 3018»,
seinem wohl gesellschaftskritischsten Stiick, das noch weitgehend frei von
Komik ist und kaum Erfolg hat. Der Dichter setzt sich hier, wie er selbst
sagt, mit dem «Kampf zwischen Kapital und Arbeitskraft» auseinander. Es
wird der Prolet gezeigt, der sich auf seine Muskelkraft verldsst, wenn es
darum geht, sich unter seinesgleichen durchzusetzen. Man haut mit der
Faust auf den Tisch, krud und anspruchslos triumphiert die primitive Ge-
walt iiber die «Spriich» vom Klassenkampf. Immerhin, Moser, der vitale
Held, der noch in Zuckmayers so erfolgreichem «Frohlichen Weinberg» in
der Figur des Gunderloch als strahlender Sieger aus seinen Schlédgereien
und Weibergeschichten hervorgeht, scheitert in Horvaths Anti-Volksstiick,
und mit ihm scheitern auch alle andern. Was einzig das krude Spiel iiber-
dauert, ist die Einsicht: «Vieher san wir alle.»

Erfolgreich wird Horvath mit seinem n#chsten Stiick «Die italienische
Nacht». Hier sichert er sich die Gunst des Publikums mit durchgehender,
meist possenhaft-greller Komik, die von rechts bis links jeden und alles
trifft, was sich zu diesem Bierulk versammelt hat. Verschont wird nur einer:
der iiber aller Parteilichkeit stehende Autor und natiirlich sein Publikum,
das diese Souverinitiit bereitwillig mit ihm teilt.

«Nichts gibt so sehr das Gefiihl der Unendlichkeit als wie die Dumm-
heit» steht gleichsam parodistisch als Motto iiber den «Geschichten aus
dem Wienerwald», und tatsdchlich kann den Rezipienten nichts daran
hindern, in diesem gegliickten Wort mit seiner eigenartigen Melancholie
heruntergekommener Innerlichkeit sich selbst zu geniessen. Mit der
«Dummheit» meint Horvath das Kitschgefiihl seiner Figuren, wie aus der
«Randbemerkung» zu «Glaube, Liebe, Hoffnung» deutlich wird. Es heisst
dort: «Verfdlscht, verniedlicht und nach masochistischer Manier geil auf
Mitleid» seien die Gefiihlsdusserungen der Menschen, und so versteht es
der Autor als seine «vornehmste Aufgabe, ... riicksichtslos gegen Dumm-
heit und Liige» zu sein. Er entldsst den Leser der «Randbemerkung» mit
den Worten: «Erkenne dich bitte selbst! Auf dass du dir jene Heiterkeit
erwirbst, die dir deinen Lebens- und Todeskampf erleichtert.» Was folgt,
ist eine Bibelstelle aus Moses I, 8.2 Auch bei dieser durchaus ernst ge-
meinten Anmerkung gleitet Horvath ab in Parodie und Kitsch. Er lebt ganz
im Jargon seiner Figuren, wenn er dem «nosce te ipsum» auch noch das
«bitte» beifiigt. Der Kitsch im Gefiihlsleben, den Emrich einmal sehr
treffend beschrieben hat als «Ausweitung eines unbegriffenen, ungenauen
Gefiihls ins unendliche, unbestimmte Schweben, das euphorisch als eine
Pseudobefreiung erlebt wird» 24, macht auch vor Autor und Publikum nicht



HORVATH STATT BRECHT 517

halt. Wie man seit Ludwig Giesz «Phdnomenologie des Kitsches» weiss, ist
das Kitscherleben soziologisch nicht an eine bestimmte Schicht gebunden.
Karl Markus Michels schreibt zur «Allgegenwirtigkeit» des Kitsches:
«Selbst einem, der sich gegen jede Infektion gefeit glaubt, laufen mitunter
Trinen die Wangen hinab, obwohl er ganz genau weiss, welch erbidrmliches
Riihrstiick ithn da iiberwiltigt. ,Wirf den Kerl hinaus, er bricht mir das
Herz" — des von einem Bittsteller bedringten reichen Mannes Wort zu
seinem Diener ist auch die Gebdrde des Intellektuellen, wenn der Kitsch ihn
heimsucht. So stark scheint das Bediirfnis nach Kitsch zu sein, dass es sich
sogar noch in der Verurteilung des Kitsches und dem Lob der Kunst Be-
friedigung verschafft.» 25

In der Tat, der Genuss, den Horvaths Stiicke seinem Publikum gewihren,
ist vielschichtig. Kitsch und Komik machen es moglich, dass sich Horvaths
Zuschauer, zum Arger aller Kritiker, trotz boser Demaskierungsabsichten
— denn solche gibt es tatsdchlich — ihren Spass nicht nehmen lassen.
Horvaths ubiquitdre und parasitire Komik kann ihren Gegenstand nicht
transzendieren; es fehlt ihr das utopische Moment. Demaskierung betreibt
er, weil sie ihm Spass macht. Im Glauben an das «ewige Schlachten» und
den «aussichtslosen Kampjf» einer bestialischen Menschheit, wie es in der
«Randbemerkung» heisst, verzichtet Horvath auf Parteinahme. Seine Teil-
nahme an seinen Figuren beschrinkt sich auf deren Welt des Kitsches.

Horvaths Realismus, dem es gelingt, ideologiekritisch zu erscheinen,
ohne sich selber der Ideologie verdichtig zu machen, fehlt die gesellschafts-
theoretische Reflexion. Einen Ausblick auf ein positives geschichtliches
Prinzip gibt es nicht, aber es gibt auch kein Mitleid mit der gequilten
Kreatur. Kitsch und Komik miissen den Zuschauer verschnen mit jener
heilsgeschichtlichen Wahrheit, die es Horvath angetan hat: «Nichts gibt so
sehr das Gefiihl von Unendlichkeit als wie die Dummbheit.» — Was bleibt
da mehr als der souveridne Gestus eines Autors, der es versteht, sich und
sein Publikum iiber die Dummbheit seiner Kleinbiirger zu erheben, um sich
am Anblick ihrer kldglichen Existenz schadlos zu halten ?

1 Vgl. Theater heute 9/1982, S. 15 ff. —
2Vgl. K. Volker, Bertolt Brecht. Eine
Biographie. Miinchen 1976, S. 392. -3 Vgl.
A. von Bormann, Der kalte Krieg und
seine literarischen Auswirkungen. In: Li-
teratur nach 1945 I, hrsg. von Jost Her-
mand, S.66. — 4Vgl. W. Emrich, Die
Dummbheit oder das Gefiihl der Unend-
lichkeit. Odon von Horviths Kritik. In:
W. E.,, Geist und Widergeist. Wahrheit
und Liige der Literaturstudien. Frankfurt

1965, S. 185 ff. — 5Vgl. Materialien zu
Odon von Horvath, S. 179f. — ¢Vgl
Theater heute 12/1971, S. 13 f. -7 Vgl. H.
Kurzenberger, Horvaths Volksstiicke.
Miinchen 1974, S. 122. — 8 Vgl. im folgen-
den: Odon von Horvath. Gesammelte
Werke 8 Bde. (es). Hier Bd. 8, S. 659 ff. —
9 Vgl. Materialien zu den «Geschichten
aus dem Wienerwald», S. 243 und 236. -
10 Ebd., S. 189. — 11 Vgl. H. Kurzenberger,
Moglichkeiten Horvath zu spielen - keine



518 HORVATH STATT BRECHT

Gebrauchsanweisung. In: Horvath-Dis-
kussion, Kronberg 1976, S. 89. — 12 Ebd,,
S. 52. — 13Vgl. H. Arntzen, Komddie
und episches Theater. In: Wesen und
Formen des Komischen im Drama.
Darmstadt 1975, S. 454. — 4 Vgl. R. War-
ning, Elemente einer Pragmasemiotik der
Komdodie. In: Das Komische. Miinchen
1976, S. 279-333. — 15 Vgl. Materialien zu
Odon von Horvith, S. 192. — 16 Vgl. Ber-
tolt Brecht. Gesammelte Werke, Bd. 17,
S.1178. - 7 Vgl. H. Jendreiek, Bertolt
Brecht — Drama der Verinderung. Diis-
seldorf 1969, S. 67. — 8 Vgl. GW Bd. 4,

S.1679. — ° Vgl. dazu R. Grimm, Komik
und Verfremdung. In: Wesen und For-
men des Komischen im Drama, S. 253 ff.
- 20Vgl. GW Bd. 14, S.1460f. — 2 Vgl
B. Wehrli, Kommunikative Wahrheitsfin-
dung. Zur Funktion der Sprache in Les-
sings Drama. Tiibingen 1983 (Hermaea
Bd. 46), dort v. a. das Kap. «Wahrheit im
Horizont von Vernunft und Sprache»,
S. 22 ff. und auch S. 70. - 22 Vgl. GW Bd.
8, S.161f. — 2 Vgl. GW Bd. 1, S. 327 ff. -
24 A.a.0., S.188. — 25 Vgl. L. Giesz, Pha-
nomenologie des Kitsches. Miinchen
1971, S. 19.

Flr Hygiene und Sauberkeit...

UNLIGH

Qualitatsprodukte aus Olten.

OMO - ALL - CORALL
VIA - RADION - COMFORT
SOLO - SUN
VIM - VIF - FLUP - SANITOS
LUX-Seife - SUNLIGHT-Seife

Lintas SK 282




	Horváth statt Brecht : eine Fallstudie

