
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 6

Artikel: Horváth statt Brecht : eine Fallstudie

Autor: Wehrli, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beatrice Wehrli

Horvath statt Brecht

Eine Fallstudie

Die seit Mitte der sechziger Jahre zu beobachtende Horvâth-Renaissance
ist in eine neue Phase getreten. Was in den letzten zwei Jahrzehnten
Zeitungen, Journale und wissenschaftliche Bücher besorgten, hat das

Theater jetzt selbst übernommen: Christopher Hamptons «Tales from
Hollywood», ein Stück über deutsche Emigranten in Los Angeles,
beschäftigt sich in fiktiver Weise mit einer ungewöhnlichen Rivalität. Horvath
und Brecht, zwei Images, die seit der Wiederentdeckung des Kleistpreisträgers

von 1931 durch die Literaturwissenschaft miteinander im Streit
liegen, erhalten in Hollywood literarische Dignität.

Hampton, der schon mit seiner Übersetzung der «Geschichten aus dem
Wienerwald» Aufsehen erregt hat, dokumentiert seine Horvâth-Kenntnisse
in einem neuen Bühnenerfolg, auf den man wohl gespannt sein darf. Wie
man Leonhard Fiedlers Bericht von der Uraufführung in Hollywood
entnehmen kann, werden in dem Stück mit beachtlicher literarischer Kennerschaft

und enormem technischem Aufwand quasi-authentisch jene
Exilexistenzen wieder ins Leben gerufen, die damals tatsächlich in Hollywood
verkehrten1. Statt Handlung gibt es Prominentenauftritte in Hülle: hier ein
Hand-Shaking des Tarzandarstellers Johnny Weissmüller mit Thomas
Mann, dort eine Tennispartie der Marx Brothers mit Arnold Schönberg,
während, verfolgt von Reportern, die Garbo vorbeirauscht.

Besondere Beachtung jedoch verdient Hamptons dramaturgischer Kunstgriff,

mit dem er offenbar den fehlenden dramatischen Konflikt der
lockeren Szenenabfolge auszugleichen sucht. Er lässt Horvath, der ja
bekanntlich 1938 in Paris von einem herabstürzenden Baumast erschlagen
worden war, nach Amerika auswandern, um ihn in seinen Hollywood-
Geschichten zum Beobachter, Conférencier und omnipräsenten Acteur zu
machen. Nach der Devise «leben und leben lassen, sich anpassen, ohne
seine Seele zu verkaufen» übersteht er als einziger das Exil, ohne zu leiden
und ohne sich zu kompromittieren, während seinem rücksichtslosen und
stets zu Verallgemeinerungen neigenden Gegenspieler Brecht die Rolle des

Polit-Clowns zufällt. Ein cleveres Konzept, wenn man sich an die Aktualität



506 HORVATH STATT BRECHT

dieser ungewöhnlichen literarischen Vorliebe erinnert, die, wie es scheint,
bei Wissenschaftlern und Theaterleuten unvermindert anhält. Horvath, der
Publikumsliebling der letzten Jahrzehnte, triumphiert einmal mehr über
Brecht, den zum Clown verkommenen Repräsentanten einer
heruntergekommenen politischen Idee.

Wie immer man Hamptons Stück beurteilen wird - die für Herbst 1982
bei Faber angekündigte Veröffentlichung steht noch aus, während Martin
Walser bereits eine deutsche Übersetzung vorgelegt hat (vgl. Spectaculum
36) -, die dokumentär-realistische Intention der «Hollywood Tales» legt
es nahe, die Figuren, an denen exemplarisch je verschiedene Arten der
Exilexistenz vorgeführt werden, an ihrer historischen Realität zu messen.

Wenn man die Horvâth-Renaissance bis an ihren Ursprung
zurückverfolgt, dann stellt man fest, dass die Aufwertung des Volksstückautors
von allem Anfang an mit einer Abwertung Brechts einhergeht. Joseph
Strelka eröffnet 1962 mit seinem Buch «Brecht, Horvath, Dürrenmatt.
Wege und Abwege des modernen Dramas» die Reihe der berufsmässigen
Horvâth-Exegeten. Obwohl man in der Forschung die Arbeit kaum noch,
und wenn, dann nur widerwillig zur Kenntnis nimmt, findet sich in Strelkas
Buch beinahe schon alles, was man in den darauffolgenden Jahren der
Horvâth-Rezeption Wiederhören sollte.

In Strelkas Optik, die der Forscher nirgends zu verschleiern sucht,
müsste Brechts Entscheid für den Marxismus und dessen kritische Theorie
als «Abweg» erscheinen. Um Brecht aber für eine konservative
Literaturwissenschaft zu retten, wird er auseinanderdividiert in den Dichter und den
Ideologen, man kreiert die Formel vom «Dichter wider Willen». Im Zuge
der Totalitarismustheorie der fünfziger und sechziger Jahre gewinnt Brechts
«Irrweg» dann exemplarische Bedeutung.

Für Hannah Arendt, deren epochemachendes Buch von 1951 «The
Origins of Totalitarianism» einem heilsgeschichtlich begründeten
AntiKommunismus den Boden bereitet, wird Brecht zum «Sünder», weil er,
sozusagen vorsätzlich, sein Werk durch seine ideologische Parteinahme
beschädigt habe2. Strelka spricht vom «grossen Irrtum» und «schlechthin
Bösen seiner rationalen Theorie, (vom) Zwiespalt zwischen dem
genialen Outlaw und dem eifrigen Apostel säkularisierten Glaubens eines
diesseitigen Totalitarismus» (S. 68). Man erinnert sich, dass es zum Wesen
der Totalitarismustheorie gehört, Nationalsozialismus und Kommunismus
als wesensg/ej'c/z zu beschreiben. Antifaschistische Stimmungen lenkten sich
so in antikommunistische Bahnen.

Brechts dialektisches Theater als Ausdruck jener unauflöslichen
Wechselbeziehung zwischen marxistischem Weltverständnis und dichterischem
Ausdruck wird hier zum Sündenfall. Wo die Dämonie des Systems den



HORVATH STATT BRECHT 507

Geschichtsgang bestimmt, dem der einzelne zum Opfer fällt, gewinnt der
Anti-Kommunismus philosophische Dignität. Die Totalitarismusthese traf,
wie von Bormann schreibt, «diffuse und präzise Bedürfnisse zugleich und
bedeutete, im Namen des Dämonischen, eine Freisprechung von gross
und klein, die spürbar entlastend wirkte. Der massenhaft nicht stattgehabte
Antifaschismus holte sich nun massenhaft als Antikommunismus nach» 3.

In der Literaturwissenschaft ist dann weiter zu verfolgen, wie der
wiederentdeckte Horvath in Harmonisierung mit Brecht aufgebaut wird. Wie
Brecht erscheint er als erklärter Gegner «eines reinen Amüsiertheaters»,
und wie Brecht zeigt er sich in hohem Masse beeinflusst von der
Volkskomik, wie Strelka meint.

Anders als bei Brecht stimmt jedoch bei dem neuentdeckten Horvath
alles. Seine Realitätsgestaltung erscheine nicht «erzwungen und erkämpft»,
schreibt Strelka, weil er «dem Unbewussten, Dichterischen in sich freien
Laufe (lasse)». Sein Realismus bestehe darin, illusionslos mit «unbestechlicher

Schärfe die dunklen, heillosen und verzweiflungsvollen Seiten des

menschlichen Lebens» zu sehen und zu gestalten (S. 109).
Ein Jahr später nimmt sich dann Emrich des Wiederentdeckten an. Der

Grundton bleibt: Horvath, «viel realistischer als Brecht», heisst es wörtlich,
weil er «seine dichterische Analyse des kleinbürgerlichen Bewusstseins
nicht abschnitt durch eine ökonomische Theorie». Und weiter: «Seine
Stücke lassen sich nicht zuspitzen und auswalzen zu Thesen, Lehrstücken
oder schauererregend abgründigen Einblicken ins absurde Dasein und
nichtende Nichts.» Seine Sprache besitze «die kritisch entlarvende Gewalt
eines Karl Kraus oder Bert Brecht, ohne jede Imitation oder Abhängigkeit
und mit schärferer Präzision als etwa Max Frisch oder Dürrenmatt» 4. Wie
man rückblickend feststellt, datiert von da Horvâths «notierbarer Börsenwert

auf dem Handelsmarkt der Literaturproduktion».
Einem naiven Realismusbegriff verpflichtet, wie man ihn aus der Romantheorie

des 19. Jahrhunderts kennt, erlebt der theorieferne Horvath, der
sich auf nichts als seine Beobachtung und sein Vertrauen in seine Objektivität

verlässt, seine Aufwertung zu Ungunsten Brechts. Zwischen der
ideologischen Irritation brechtschen Theaters und den formalistischen Strapazen
einer absurden Avantgarde finden Horvâths Volksstücke offenbar ihren
Weg zum Publikum.

Die Wirkungsgeschichte hält auch im folgenden an der gezeigten Linie
fest: während Horvath weiter zum «grossen, furchtlosen Wirklichkeits-
schilderer in die Nähe Shakespeares» aufrückt, sinkt Brecht schliesslich
zum «Trivialautor» ab5. Horvath ist zu einer Grösse geworden, die
automatisch die erforderlichen Assoziationen liefert: Volksstück, Demaskierung
des kleinbürgerlichen Bewusstseins, Bildungsjargon, scharfsichtige Analytik



508 HORVATH STATT BRECHT

prä-faschistischen Bewusstseins. Es entsteht eine literarische Mode. Was
sich als realistische Bühnenavantgarde profiliert, wird als neuer Horvath
begrüsst. So ist etwa Franz Xaver Kroetz, der Dramatiker des Jahres für die
erste Spielsaison der achtziger Jahre als «Horvath von heute für heute» in
die Theatergeschichte der siebziger Jahre eingegangen. Er hat sich ja auch

ganz besonders auf Horvath berufen, so dass ihm noch 1971 dessen Stücke
«politischer und weiterweisender für die neue Dramatik erschienen als die
Brechts» 6. Seit seinem politischen Kurswechsel begnügt sich Kroetz dann
aber nicht mehr mit dem horvâthschen Realismus. Im Programmheft zur
Hamburger Stallerhof-Aufführung verlangt er, der «Realismus (müsse)
erklären, wer die Frau Meyer seufzen macht und was». Im weiteren bleibt
es bei Kroetz allerdings bei verbalen Anbiederungen an Brecht, was seine
Stücke zeigen, läuft Brechts Kunstauffassung konträr entgegen.

In der wissenschaftlichen Horvâth-Rezeption der siebziger und achtziger
Jahre beherrscht die sprachkritische Forschung das Feld. Gesellschaftskritik

wird hier zurückgebunden an entlarvende Sprachkunst, angebliche
Ideologiefreiheit verbürgt Wahrheit. Wie sehr Horvath einer nicht zuletzt
aus den geschichtlichen Erfahrungen abgeleiteten gegenwärtigen Interessendisposition

entgegenkommt, zeigen jene zahlreichen wissenschaftlichen
Arbeiten, die, wie Hajo Kurzenberger, Horvâths Theater «die
erschreckende und damit erst heilsame Einsicht» verdanken möchte, «dass
die entscheidenden Bewusstseinsänderungen überhaupt nicht durch
Theorien, Programme und Lösungen realisiert werden können, worin ihm
die Geschichte recht (gebe)»1. Horvâths unbefangenem, weil über allen
Parteien stehendem Realismus traut man jene gesellschaftskritische Sprengkraft

zu, die sich Brecht von seinem dialektischen Theater vergeblich
erhoffte.

«Der Mensch wird erst lebendig durch die Sprache», heisst es in
Horvâths «Gebrauchsanweisung» 8 zu seinen Volksstücken, deren Empfehlungen

den Kritiker allerdings oft mehr in Verwirrung stürzen müssen, als
dass sie ihm beim Textverständnis behilflich sein könnten. Immer wieder
hat die Forschung die horvâthschen Figuren zu Opfern einer inflationierten
Sprache stilisiert - man spricht von «linguistischen und gestischen
Fallstricken, in denen Horvâths Menschen zappeln», von einem «Jargon der
Uneigentlichkeit» ist die Rede, wo die Phrase den drischt, der sie zu
dreschen meint9, und man übersieht dabei ganz, dass sich diese Figuren
immer erfolgreich und oft schon virtuos ihres Idioms bedienen, wenn es
darum geht, den andern zum Opfer oder aber zum Komplizen zu machen.
Und darum geht es, wie die folgenden Textstellen zeigen, bei Horvath allemal:

die Fräuleins sind die Opfer, die Männer die Komplizen.
Karl, ein halbherziger Marxist, der auf der republikanischen italienischen



HORVATH STATT BRECHT 509

Nacht nicht aufs Tanzen verzichten mochte, wie es die radikalen Linken
aus Protest beschlossen hatten, ist melancholisch, weil er sich zwischen
Marxismus und Sex nicht entscheiden kann. Er sitzt mit seiner Leni auf
einer Bank neben der Bedürfnisanstalt - Horvâths bevorzugtes Szenarium
für Grundsatzgespräche

Karl Jetzt mächt ich am liebsten nicht mehr leben.

Leni Warum denn?

Karl Ich hab halt ein zu scharfes Auge. Ich seh, wie sich die Welt entwickelt,
und dann denk ich mir, wenn ich nur ein paar Jahre jünger war, dann
könnt ich noch aktiv mittun an ihrer Verbesserung - aber ich bin halt
verdorben. Und müd.

Leni Das redst du dir nur ein

Karl Ein halber Mensch! Nur die eine Hälfte hat Sinn für das Gute, die an¬
dere Hälfte ist reaktionär.

Leni Nicht deprimiert sein -
Karl Ich glaub, ich bin verflucht -
Leni Nein, nicht!

Karl (erhebt sich) Doch!

Stille

Leni Glaubst du an Gott? (Karl schweigt) Es gibt einen Gott, und es gibt
auch eine Erlösung.

Karl Wenn ich nur wüsst, wer mich verflucht hat.

Leni Lass mich dich erlösen.

Karl Du? Mich?

Leni Ich hab viertausend Mark, und wir gründen eine Kolonialwarenhand¬
lung-

Karl Wir?

Leni Ich und du.

Stille

Karl ln bar?

Leni Ja

Stille

Karl Was denkst du jetzt? Denkst du jetzt an eine Ehegemeinschaft? Nein,
dazu bist du mir zu schad!

Leni Oh Mann, sprich doch nicht so hartherzig! Ich kenn dich ja schon durch
und durch, wenn ich dich auch erst kurz kenn! (Sie wirft sich ihm an
den Hals; grosse Kussszene)

L, 144 f.



510 HORVATH STATT BRECHT

Oder eine Szene aus den «Geschichten aus dem Wienerwald», wo der
Strizzi Alfred die dem Fleischhauer Oskar verlobte Marianne ausgerechnet
auf dem Verlobungspicknick verführt.

«Es spielt (der lieben Tante ihr Reisegrammophon den ,Frühlings-
stimmen-Walzer' von Johann Strauss. Alfred in Bademantel und Strohhut

- er blickt verträumt auf das andere Ufer. Marianne steigt aus der schönen
blauen Donau).» Nach kurzer, inniger Bekanntschaft fragt Alfred:

Alfred Liebst du mich?

Marianne Sehr.

Alfred So wie du solltest? Ich meine, ob du mich vernünftig liebst?

Marianne Vernünftig?
Alfred Ich meine, ob du keine Unüberlegtheiten machen wirst - denn dafür

könnt ich keine Verantwortung übernehmen.

Marianne Oh Mann, grübl doch nicht - grübt nicht, schau die Sterne - die werden
noch droben hängen, wenn wir drunten liegen -

Alfred Ich lass mich verbrennen.

Marianne Ich auch - du, oh du- du-
Stille.

Du - wie der Blitz hast du in mich eingeschlagen und hast mich gespalten

- jetzt weiss ich es aber ganz genau.
Alfred Was?

Marianne Dass ich ihn nicht heiraten werde -
Alfred Mariann!
Marianne Was hast du denn?

Stille.
Alfred Ich hab kein Geld.
Marianne Oh warum sprichst du jetzt davon?!

Alfred Weil das meine primitivste Pflicht ist! Noch nie in meinem Leben hab
ich eine Verlobung zerstört, und zwar prinzipiell! Lieben ja, aber
dadurch zwei Menschen auseinanderbringen - nein! Dazu fehlt mir das
moralische Recht! Prinzipiell!
Stille.

Marianne Ich hab mich nicht getäuscht, du bist ein feiner Mensch. Jetzt fühl ich
mich doppelt zu dir gehörig -

1,189.

Und im folgenden ein Gespräch unter Männern, ebenfalls aus den
«Geschichten». Alfred, nachdem er Marianne mit seinem Kind in einer
hoffnungslosen Lage hat sitzen lassen - sie verdient ihren Unterhalt als

sogenannte Nackttänzerin in einem Nachtlokal -, trifft auf Oskar, der nur
darauf wartet, die gebeutelte Marianne zu ehelichen, hat er ihr doch vorausgesagt,

dass sie seiner Liebe nicht entgehen würde.



HORVATH STATT BRECHT 511

Oskar

Alfred

Oskar

Alfred
Oskar

Alfred

Das ist halt die grosse Liebe gewesen.
Oh nein! Dazu hab ich schon gar kein Talent. - Ich war nur zu weich.
Ich kann halt nicht nein sagen, und dann wird so eine Liaison
automatisch immer ärger. Ich wollt nämlich seinerzeit Ihre Verlobung wirklich

nicht auseinanderbringen - aber die liebe Mariann bestand auf dem

Alles-oder-Nichts-Standpunkt. Verstehens mich?

Leicht. Der Mann ist ja nur der scheinbar aktive Teil und das Weib nur
der scheinbar passive — wenn man da näher hineinleuchtet -
A bgründe tun sich auf.
Und sehens, deshalb war ich Ihnen persönlich eigentlich nie so recht
bös - Ihnen hab ich nie etwas Böses gewünscht - während die Mariann
- Er lächelt. Ja, die hat bitter büssen müssen, das arme Hascherl - für
die grosse Leidenschaft ihres Lebens -
Nein, soviel Leut ins Unglück zu stürzen! Wirklich: wir Männer mussten
mehr zusammenhalten.

I, 251.

Und schliesslich exemplarisch einen Dialogausschnitt zum Volksstück-
Kernthema. Oskar tritt mit seinem Metzgergehilfen aus der Fleischhauerei:

Oskar tritt aus seiner Fleischhauerei: Dass du es nur ja nicht vergisst: wir müs¬

sen heut noch die Sau abstechen. - Stichs du, ich hab heut keinen Spass
daran.

Pause.

Havlitschek Darf ich einmal ein offenes Wörterl reden, Herr Oskar?

Oskar Dreht sichs um die Sau?

Havlitschek Es dreht sich schon um eine Sau, aber nicht um dieselbe Sau. - Herr
Oskar, bittschön, nehmens Ihnen das nicht so zu Herzen, das mit Ihrer
gewesenen Fräulein Braut, schauns, Weiber gibts wie Mist! Ein jeder
Krüppel findt ein Weib und sogar die Geschlechtskranken auch! Und
die Weiber sehen sich ja in den entscheidenden Punkten alle ähnlich,
glaubens mir, ich meine es ehrlich mit Ihnen! Die Weiber haben keine
Seele, das ist nur äusserliches Fleisch! Und man soll so ein Weib auch
nicht schonend behandeln, das ist ein Versäumnis, sondern man soll ihr
nur gleich das Maul zerreissen oder so!

Pause.

Oskar Das Weib ist ein Rätsel, Havlitschek. Eine Sphinx. Ich hab mal der
Mariann ihre Schrift zu verschiedenen Graphologen getragen - und der
erste hat gesagt, also das ist die Schrift eines Vampirs, und der zweite
hat gesagt, das ist eine gute Kameradin, und der dritte hat gesagt, das
ist die ideale Hausfrau in persona. Ein Engel.

1,194 f.

Liest man die Berichte der zahlreichen Aufführungen, so scheint immer
das Komische den Stücken ihren Erfolg zu garantieren. Man lacht
regelmässig, und zwar auch dann, wenn es laut sachverständiger Kritik nichts zu
lachen gibt. Als «reizvollen Bierulk» geniesst schon das Publikum von 1931



512 HORVATH STATT BRECHT

die «Italienische Nacht» - es lacht, anstatt dass ihm das kalte Gruseln den
Rücken hinunterläuft -, und tatsächlich gefällt auch dem Berliner Publikum

der sechziger Jahre die «Italienische Nacht» so sehr, dass sie von allen
in Berlin aufgeführten Komödien die längste Spieldauer zu verzeichnen
habe, berichtet Aubricht in seinen «Aufzeichnungen eines Berliner
Theaterdirektors». Sie beruhige die Menschen «wegen der ironischen Beurteilung
der politischen Lage».

In den «Geschichten aus dem Wienerwald» lacht man «vor so viel
trauriger Zoologie», wie ein Berliner Kritiker zu berichten weiss, und
Henning Rischbieter schreibt zur Zürcher Aufführung von 1967: «Wogen
von Gelächter gingen durch den Zuschauerraum. Ich registriere sie nicht
ohne ein Gefühl von Peinlichkeit, sie scheinen gemischt mit Schadenfreude
und Überheblichkeit.»10 Schliesslich hat die Publikumswirkung der
Schenkschen Inszenierung der «Geschichten aus dem Wienerwald» beim
Berliner Theatertreffen von 1967 Geschichte gemacht. Ein Rezensent
schreibt: «Einmal kippte ödön von Horvâths bitteres, satirisches Volksstück

in die falsche Fidulitas. Das Berliner Publikum nahm die unleidige
Gemütlichkeit des Heurigen-Bildes ernst. Es klatschte die Schrammellieder
mit. Viel hätte nicht gefehlt, es wäre die reine Schunkelstimmung im Parkett

ausgebrochen. Was gallenbitter verhöhnt werden sollte, erregte pures
Pläsier.» n

Seither unternimmt die Regie alles, um Horvâths Volksstücke in analytischer

Distanz zu halten. Man verbannt von der Bühne, was an Wiener
Atmosphäre erinnert, man versetzt Horvâths traurige Zoologie in die
«einschüchternde Unwirtlichkeit eines naturwissenschaftlichen Museums», die
ländliche Idylle der Wachau wird umgebaut zur archaischen Schlangengrube

- die Welt der Mütter -, und konsequent lässt man die
Grossmutter den Spielplatz durch ein Erdloch betreten, in das sie, wenn sie nicht
auf der Szene benötigt wird, wieder verschwindet12. Was hier an Distanz

gewonnen ist, muss, wie man leicht sieht, an horvâthscher Eigenart
verlorengehen. «Demaskierung betreibe ich in erster Linie, weil sie mir Spass
macht», erklärt der Volksstückautor in der schon erwähnten «Gebrauchsanweisung»,

der «Komik des Unterbewussten» gelte sein primäres
Interesse. Ob ihn diese Vorliebe für das Komische aber auch schon zum
kritischen Realisten macht, wird im weiteren zu fragen sein.

Über die Komödie und die Kategorie des Komischen ist viel geredet
worden. Bekannt ist Dürrenmatts Vorliebe für das Komische. «Uns kommt
nur noch die Komödie bei», schreibt er 1955 zum Anlass der in Darmstadt
tagenden Dramaturgenkonferenz. Die Begründung für seinen Entscheid
liefert sein Argument von der distanzüberwindenden Wirkung der Tragödie,
die Vergangenes als gegenwärtig vorstelle, und der distanzschaffenden



HORVATH STATT BRECHT 513

Komödie, die - nach Aristophanischem Vorbild - Gegenwart abbilde,
um sich von dieser zu distanzieren. Solche Vereinfachung und Vereinseitigung

des Problems dient nicht allein der Aufwertung der seit altersher
diskriminierten Komödie, vielmehr wird damit auch eine Gleichung von
Komik und Emanzipation eingespielt, die nicht zuletzt für die politische
Einschätzung von Dürrenmatts eigenem Œuvre Folgen haben müsste: In
der naiven Gleichsetzung von Komik und Kritik wird Dürrenmatt auch
dort zum politisch emanzipatorischen Schriftsteller, wo er sich auf das bloss
Geistreiche zurückzieht.

Besonders interessant - wenn auch strapaziös durch Umfang und
terminologische Überfrachtung - ist m. E. die jüngste Auseinandersetzung
um das Komische. Aus der Perspektive einer sozialtheoretisch fundierten
Hermeneutik rückt die Frage ins Zentrum, inwiefern das Komische aus der
Wechselwirkung von sozialer Integration und Emanzipation zu begreifen
sei, wieweit es an das gesellschaftlich Gültige gebunden bleibe oder im
Gegenteil sich daraus freisetze.

So beschreibt etwa Arntzen die Komödie als dramatische Intention (was
er aus einer vergleichenden Analyse an Aristophanes, Shakespeare und
Molière ableitet), die in dialektischer Weise Kritik und Utopie miteinander
verbinde, wobei die Geschichte der Komödienintention zu zeigen habe, wo
die Kritik den einzelnen Unangepassten und wo sie die Gesellschaft als

ganze treffe. Im Anschluss an seine Bestimmung kann Arntzen dann
Brechts episches Theater als «spezifische Fortsetzung der Komödiengeschichte

in diesem Jahrhundert» begreifen13. So klug Arntzens Theorie
der Komödienintention auch ist, sie muss sich von anderer Seite die Kritik
«normativer Überfremdung» gefallen lassen. Was sich nämlich Arntzens
verfremdendem Blick als Kritik und Utopie darstellt (etwa die Darstellung
der verwirrten und versöhnten Welt bei Shakespeare oder die Gefährdung
der Mitte durch den Einzelnen und ihre Zufriedenstellung bei Molière),
erscheint in anderer Perspektive als «Ausgrenzung von und Einvernehmen
mit gesellschaftlicher Norm»14. Zwar beschreibt auch Warning die Distanz
«als die dem Komischen adäquate Einstellungsweise». Eine Grundambivalenz

komischer Gegenwelten scheine aber darin zu liegen, «dass sie als
Gegenwelten Vergnügen bereiten, Vergnügen sich aber nur einstellt, wo
alle Kritik eingebunden bleibt in ein fundamentales Einverständnis mit dem
Gegebenen Der bewusste Austritt aus den Zwängen der Alltagswelt,
das bewusste Unsinnmachen, die Apologie alles normativ Ausgegrenzten»
könne in der Tat als «die elementarste kommunikative Intention der
Komödie» gelten. In den Festen des Dionysos und in den ludi romani habe die
Komödie «ihren Sitz im Leben». Weil Warning die Komödie primär vom
«gattungsindifferenten Komischen» her beschreibt und ihr ausschliesslich



514 HORVATH STATT BRECHT

kultische Substrate unterlegt, kommt er zum Ergebnis: «Komische Gegenwelten

sind Parasiten. Sie leben vom Einvernehmen der Kommunikationspartner,

sie leben von der Norm, die sie verletzen und der sie gleichwohl
gehorchen.»

So verschieden die Resultate bei Arntzen und Warning auch sein mögen

- Warning konstatiert folgerichtig das Ende der Komödie als Höhenkamm-
literatur im 20. Jahrhundert, während sich für Arntzen ebenso folgerichtig
die Komödie als die «zentrale Erscheinungsform» des deutschen Dramas
seit dem Naturalismus erweist -, eines machen die beiden Forschungen
gleichermassen deutlich: die blosse Existenz komischer Elemente im Drama
besagt noch nichts über dessen gesellschaftliche Funktion. Parasitäres und
Revolutionäres rücken sich näher in einer Welt, der nur noch die Komödie
beikommt.

Dass sich Horvath und Brecht gleichermassen der Volkskomik
verpflichtet wissen, wurde bereits gesagt. Ihre Einhelligkeit in der Vorliebe für
die komische Gattung jedoch täuscht. Während Horvath Komödien
schreibt, «eingedenk der Tatsache, dass im ganzen genommen das menschliche

Leben immer ein Trauerspiel, nur im einzelnen eine Komödie»1S sei,

geht Brecht davon aus, «dass die Tragödie die Leiden der Menschen
häufiger auf die leichte Achsel nimmt als die Komödie»16. Für Brecht ist
das Komische die «antitragische ästhetische Form des Humors»17, der als

Ausdruck und Kennzeichen des Glaubens an eine bessere und gerechtere
Welt zutiefst in Brechts Geschichtsverständnis verankert ist. Solche Komik
lebt aus der Dialektik von Kritik und Utopie. Wenn Brecht seinen bei
Nüchternheit rücksichtslosen Puntila finster sagen lässt: «Ein Mensch ohne
Humor ist gar kein Mensch»16, dann wird dieser nicht nur dadurch
komisch, dass die verbale Maxime zu seinem finstern Ausdruck in Widerspruch

steht, vielmehr demonstriert Brecht in diesem Widerspruch -
gleichsam in doppelter Negation - auch schon die Aufhebung des
Widerspruchs. Brecht schreibt: «Eine verfremdende Abbildung ist eine solche,
die den Gegenstand zwar erkennen, ihn aber doch zugleich fremd erscheinen

lässt.» Und Manfred Wekwerth kommentiert: «,Verfremdung' ist die
Aufhebung der Distanz zwischen dem Dargestellten und dem Publikum auf
höherer Ebene. Verfremdung ist eine Möglichkeit, jeder Erscheinung die
,Fremdheit' zu nehmen Verfremden ist also wirkliches Bekanntmachen

...»19 Puntilas Schizophrenie - rücksichtslos ist er nämlich nur
in nüchternem Zustand, während er im Rausch human wird, «da er dann
seine Interessen vergisst» - ist Gestus dialektischer Verfremdung und
enthält jene Komik, auf die es Brecht ankommt. So ist es denn kein Zufall,
wenn Brecht in den unmittelbar nach dem «Puntila» entstandenen
«Flüchtlingsgesprächen» seinen Ziffel ein Kolleg über den «Humoristen» Hegel



HORVATH STATT BRECHT 515

halten lässt. Da heisst es: «Er hat das Zeug zu einem der grössten Humoristen

unter den Philosophen gehabt, wie sonst nur der Sokrates, der eine
ähnliche Methode gehabt hat ...Er hat einen solchen Humor gehabt, dass

er so etwas wie Ordnung z.B. gar nicht hat denken können ohne
Unordnung ...Er hat bestritten, dass eins gleich eins ist, nicht nur, indem
alles, was existiert, unaufhaltsam und unermüdlich in was anderes übergeht,

und zwar in sein Gegenteil, sondern weil überhaupt nichts mit sich
selber identisch ist. Wie jeden Humoristen hat ihn besonders interessiert,
was aus den Dingen wird Sein Buch ,Die grosse Logik' ist eines der
grössten humoristischen Werke der Weltliteratur Ich habe nämlich
noch keinen Menschen ohne Humor getroffen, der die Dialektik des Hegel
verstanden hat.» 20

Nicht nur der Verweis auf Hegel und dessen methodisches Prinzip einer
spekulativen Interpretation des Seins, das Brecht für seine Dramaturgie
übernimmt, ist in Ziffels Exkurs bemerkenswert. Im expliziten Anschluss
an die sokratische Methode rückt Brecht sein Verfremdungsprogramm ein
in eine humanistische Tradition, die im Glauben an eine geschichts-
mächtige Vernunft Wahrheitsfindung der dialogischen Rede anvertraut21.

Anders liegen die Dinge bei Horvath. Sieht man einmal davon ab, dass

Horvath seine komische Demaskierung betreibt, weil sie ihm Spass macht,
wie er sagt, so gibt es in der «Gebrauchsanweisung» doch auch einen
Versuch, die Theaterpraxis dramentheoretisch abzusichern. Wenn der Leser
den wirren und widersprüchlichen Vorstellungen Horvâths vom «Wesen
des Theaters» aber nicht so recht folgen kann, so liegt das nicht allein an
Horvâths längst unbestrittener Theorieunfähigkeit, die jene Forschung nicht
zu beklagen braucht, der Theorieschwäche immer schon als vielversprechendste

Voraussetzung für den Dichterberuf gilt. Es ist Horvâths
Unentschiedenheit, mit der er seinen Figuren, ihren kleineren und grösseren
Bosheiten, ihrer lüstern-sentimentalen Rührseligkeit, ja ihrer allgegenwärtigen

Kitschigkeit gegenübersteht, was sich nicht zuletzt auch in seinem
Theorieversuch abbildet. Einerseits ist ihm das Theater, in ferner Anleihe
an Sigmund Freud, Welt der Phantasie, «Ventil für Wünsche» - «asoziale
Triebe meist höchst primitive» - nennt er sie, die durch das Illusionserlebnis

abgeführt würden, so dass der Besucher gebessert das Theater
verlasse; andrerseits nun aber will Horvath mit seiner Demaskierung gerade
eine Störung dieser Triebabfuhr erreichen. Die hoffnungslose Verwirrung,
die er vor dem Leser ausbreitet, bricht er apodiktisch mit dem Satz ab:
«Es gibt für mich ein Gesetz, und das ist die Wahrheit.» 22 Damit zieht er
sich auf die zu Anfang beschriebene Position jenes Realisten zurück, der
Wahrhaftigkeit seinem souveränen Standort und seiner objektiven Beobachtung

verdanken möchte. Eben diese Haltung findet sich auch in Horvâths



516 HORVATH STATT BRECHT

Volksstücken: ein realistisches Theater, das den Eindruck von Unbefangenheit

erweckt, eine Kritik, die frei von Ideologie erscheint.
Als Volksstückautor debütiert Horvath mit der «Revolte auf Côte 3018»,

seinem wohl gesellschaftskritischsten Stück, das noch weitgehend frei von
Komik ist und kaum Erfolg hat. Der Dichter setzt sich hier, wie er selbst

sagt, mit dem «Kampf zwischen Kapital und Arbeitskraft» auseinander. Es
wird der Prolet gezeigt, der sich auf seine Muskelkraft verlässt, wenn es

darum geht, sich unter seinesgleichen durchzusetzen. Man haut mit der
Faust auf den Tisch, krud und anspruchslos triumphiert die primitive
Gewalt über die «Spruch» vom Klassenkampf. Immerhin, Moser, der vitale
Held, der noch in Zuckmayers so erfolgreichem «Fröhlichen Weinberg» in
der Figur des Gunderloch als strahlender Sieger aus seinen Schlägereien
und Weibergeschichten hervorgeht, scheitert in Horvâths Anti-Volksstück,
und mit ihm scheitern auch alle andern. Was einzig das krude Spiel
überdauert, ist die Einsicht: «Vieher san wir alle.»

Erfolgreich wird Horvath mit seinem nächsten Stück «Die italienische
Nacht». Hier sichert er sich die Gunst des Publikums mit durchgehender,
meist possenhaft-greller Komik, die von rechts bis links jeden und alles

trifft, was sich zu diesem Bierulk versammelt hat. Verschont wird nur einer:
der über aller Parteilichkeit stehende Autor und natürlich sein Publikum,
das diese Souveränität bereitwillig mit ihm teilt.

«Nichts gibt so sehr das Gefühl der Unendlichkeit als wie die Dummheit»

steht gleichsam parodistisch als Motto über den «Geschichten aus
dem Wienerwald», und tatsächlich kann den Rezipienten nichts daran
hindern, in diesem geglückten Wort mit seiner eigenartigen Melancholie
heruntergekommener Innerlichkeit sich selbst zu geniessen. Mit der
«Dummheit» meint Horvath das Kitschgefühl seiner Figuren, wie aus der
«Randbemerkung» zu «Glaube, Liebe, Hoffnung» deutlich wird. Es heisst
dort: «Verfälscht, verniedlicht und nach masochistischer Manier geil auf
Mitleid» seien die Gefühlsäusserungen der Menschen, und so versteht es

der Autor als seine «vornehmste Aufgabe, rücksichtslos gegen Dummheit

und Lüge» zu sein. Er entlässt den Leser der «Randbemerkung» mit
den Worten: «Erkenne dich bitte selbst! Auf dass du dir jene Heiterkeit
erwirbst, die dir deinen Lebens- und Todeskampf erleichtert.» Was folgt,
ist eine Bibelstelle aus Moses I, 8.23 Auch bei dieser durchaus ernst
gemeinten Anmerkung gleitet Horvath ab in Parodie und Kitsch. Er lebt ganz
im Jargon seiner Figuren, wenn er dem «nosce te ipsum» auch noch das
«bitte» beifügt. Der Kitsch im Gefühlsleben, den Emrich einmal sehr
treffend beschrieben hat als «Ausweitung eines unbegriffenen, ungenauen
Gefühls ins unendliche, unbestimmte Schweben, das euphorisch als eine
Pseudobefreiung erlebt wird» 24, macht auch vor Autor und Publikum nicht



HORVATH STATT BRECHT 517

halt. Wie man seit Ludwig Giesz «Phänomenologie des Kitsches» weiss, ist
das Kitscherleben soziologisch nicht an eine bestimmte Schicht gebunden.
Karl Markus Michels schreibt zur «Allgegenwärtigkeit» des Kitsches:
«Selbst einem, der sich gegen jede Infektion gefeit glaubt, laufen mitunter
Tränen die Wangen hinab, obwohl er ganz genau weiss, welch erbärmliches
Rührstück ihn da überwältigt. ,Wirf den Kerl hinaus, er bricht mir das

Herz' - des von einem Bittsteller bedrängten reichen Mannes Wort zu
seinem Diener ist auch die Gebärde des Intellektuellen, wenn der Kitsch ihn
heimsucht. So stark scheint das Bedürfnis nach Kitsch zu sein, dass es sich

sogar noch in der Verurteilung des Kitsches und dem Lob der Kunst
Befriedigung verschafft.» 25

In der Tat, der Genuss, den Horvâths Stücke seinem Publikum gewähren,
ist vielschichtig. Kitsch und Komik machen es möglich, dass sich Horvâths
Zuschauer, zum Ärger aller Kritiker, trotz böser Demaskierungsabsichten

- denn solche gibt es tatsächlich - ihren Spass nicht nehmen lassen.

Horvâths ubiquitäre und parasitäre Komik kann ihren Gegenstand nicht
transzendieren; es fehlt ihr das utopische Moment. Demaskierung betreibt
er, weil sie ihm Spass macht. Im Glauben an das «ewige Schlachten» und
den «aussichtslosen Kampf» einer bestialischen Menschheit, wie es in der
«Randbemerkung» heisst, verzichtet Horvath auf Parteinahme. Seine
Teilnahme an seinen Figuren beschränkt sich auf deren Welt des Kitsches.

Horvâths Realismus, dem es gelingt, ideologiekritisch zu erscheinen,
ohne sich selber der Ideologie verdächtig zu machen, fehlt die gesellschaftstheoretische

Reflexion. Einen Ausblick auf ein positives geschichtliches
Prinzip gibt es nicht, aber es gibt auch kein Mitleid mit der gequälten
Kreatur. Kitsch und Komik müssen den Zuschauer versöhnen mit jener
heilsgeschichtlichen Wahrheit, die es Horvath angetan hat: «Nichts gibt so
sehr das Gefühl von Unendlichkeit als wie die Dummheit.» — Was bleibt
da mehr als der souveräne Gestus eines Autors, der es versteht, sich und
sein Publikum über die Dummheit seiner Kleinbürger zu erheben, um sich

am Anblick ihrer kläglichen Existenz schadlos zu halten

1 Vgl. Theater heute 9/1982, S. 15 ff. - 1965, S. 185 ff. - 5 Vgl. Materialien zu
2 Vgl. K. Völker, Bertolt Brecht. Eine Ödön von Horvath, S. 179 f. - «Vgl.
Biographie. München 1976, S. 392. -3 Vgl. Theater heute 12/1971, S. 13 f. - ' Vgl. H.
A. von Bormann, Der kalte Krieg und Kurzenberger, Horvâths Volksstücke,
seine literarischen Auswirkungen. In: Li- München 1974, S. 122. - 8 Vgl. im folgen-
teratur nach 1945 I, hrsg. von Jost Her- den: Ödön von Horvath. Gesammelte
mand, S. 66. - 4 Vgl. W. Emrich, Die Werke 8 Bde. (es). Hier Bd. 8, S. 659 ff. -
Dummheit oder das Gefühl der TJnend- 9Vgl. Materialien zu den «Geschichten
lichkeit. Ödön von Horvâths Kritik. In: aus dem Wienerwald», S. 243 und 236. -
W. E., Geist und Widergeist. Wahrheit I0 Ebd., S. 189. - " Vgl. H. Kurzenberger,
und Lüge der Literaturstudien. Frankfurt Möglichkeiten Horvath zu spielen - keine



518 HORVATH STATT BRECHT

Gebrauchsanweisung. In: Horvâth-Dis-
kussion, Kronberg 1976, S. 89. - 12 Ebd.,
S. 52. - "Vgl. H. Arntzen, Komödie
und episches Theater. In: Wesen und
Formen des Komischen im Drama.
Darmstadt 1975, S. 454. - 14 Vgl. R. Warning,

Elemente einer Pragmasemiotik der
Komödie. In: Das Komische. München
1976, S. 279-333. - 15 Vgl. Materialien zu
Ödön von Horvâth, S. 192. - 16 Vgl. Bertolt

Brecht. Gesammelte Werke, Bd. 17,
S. 1178. - "Vgl. H. Jendreiek, Bertolt
Brecht - Drama der Veränderung.
Düsseldorf 1969, S. 67. - 1S Vgl. GW Bd. 4,

S. 1679. - 19 Vgl. dazu R. Grimm, Komik
und Verfremdung. In: Wesen und Formen

des Komischen im Drama, S. 253 ff.
- 2° Vgl. GW Bd. 14, S. 1460 f. - " Vgl.
B. Wehrli, Kommunikative Wahrheitsfindung.

Zur Funktion der Sprache in
Lessings Drama. Tübingen 1983 (Hermaea
Bd. 46), dort v. a. das Kap. «Wahrheit im
Horizont von Vernunft und Sprache»,
S. 22 ff. und auch S. 70. - 22 Vgl. GW Bd.
8, S. 161 f. - 23 Vgl. GW Bd. 1, S. 327 ff. -
24 A.a.O., S. 188. - 25 Vgl. L. Giesz,
Phänomenologie des Kitsches. München
1971, S. 19.

Für Hygiene und Sauberkeit...

SUNLIGHT
Qualitätsprodukte aus Ölten.

OMO • ALL • CORALL
VIA • RADION • COMFORT

SOLO • SUN
VIM • VIF • FLUP • SANITOS

LUX-Seife • SUNLIGHT-Seife


	Horváth statt Brecht : eine Fallstudie

