
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 6

Artikel: "Jenseits des Marxismus" : der zu Unrecht vergessene Theoriekritiker
Hendrik de Man

Autor: Abosch, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Abosch

«Jenseits des Marxismus»

Der zu Unrecht vergessene Theoretiker Hendrik de Man

Nie hat es an Apologeten noch an Opponenten Marxens gefehlt. Das ist
auch heute, ein Jahrhundert nach dem Tode des Autors des «Kapital»,
nicht anders. Dennoch überwiegt jetzt, zumindest im Westen, wo die
Doktrin einer freien wissenschaftlichen Prüfung unterworfen werden darf,
das Kritische. Zu offenkundig sind ihre Irrtümer und Fehlurteile; ihren
Glanz, den die triumphalen Verkündigungen ebenso verschafften wie der
uneingeschränkte Totalitätsanspruch, hat sie eingebüsst. Der «unvermeidliche

Sieg des Proletariats» ist genauso ausgeblieben wie der «naturnotwendige

Zusammenbruch des Kapitalismus». Nur kleine Zirkel verkünden noch
den Glauben, nur in akademischen Seminarien wird der historischen
Bedeutung der Marxschen Doktrin gedacht, die ihr zweifellos zukommt. In
ihrer ursprünglichen Gestalt verkümmert, nähren blosse Wortfetzen
Häresien, wobei Marxens Name die Entstellung der Sache um so deutlicher
bezeugt. Für das westliche Europa konzipiert, dient die Lehre heute als

Wappenschild asiatischer Despotien, als Fahne afrikanischer Desperados
und lateinamerikanischer Guérilleros. Solchem Niedergang gegenüber hat
die Kritik es leicht.

Der Revisionist Bernstein

In den Tagen ihres Triumphes war es ungleich schwieriger. Um die
Jahrhundertwende war Eduard Bernstein einer der ersten und fundiertesten
Kritiker. Er zweifelte am realen Gehalt der Marxschen Revolutionsperspektive,

die er für eine der Hegeischen Dialektik entnommene metaphysische
Konstruktion hielt, und verwies auf den reformerischen, jeder revolutionären

«Mission» abholden Charakter der Arbeiterbewegung. Gegen Hegel
griff Bernstein auf Kant zurück, um den Sozialismus durch ethisches
Wollen zu begründen. Zwischen revolutionärer Theorie und reformistischer
Praxis hin- und hergerissen, konnte die Sozialdemokratie sich nicht
entscheiden. Marx mit Bernstein zusammenleimend, war sie weder konsequent



474 HENDRIK DE MAN

revolutionär noch konsequent reformerisch; ein Flickwerk, fiel sie Hitler
ohnmächtig zum Opfer. Der Glaube an die «naturnotwendig» gute
Entwicklung hatte getrogen.

Einen bedeutenden Versuch, mit der Lehre ins reine zu kommen, unternahm

in den zwanziger Jahren der Belgier Hendrik de Man. 1885 in
Antwerpen geboren, starb er am 20. Juni 1953 in einem Unglücksfall im Schweizer

Exil. Seitdem ist es still um ihn geworden, ein Vergessener. Nicht ohne
Einfluss dabei ist seine zweifelhafte Rolle während des letzten Weltkriegs,
als er sich zu Kompromissen mit der deutschen Besetzung in seiner belgischen

Heimat bereitfand. Doch sollte dies uns nicht davon abhalten, von
einem bedeutenden Werk Kenntnis zu nehmen, das mit den späteren
Vorgängen in keinem genuinen Zusammenhang steht. Uns beschäftigt hier der
Denker der zwanziger Jahre, nicht der Kollaborateur der vierziger, weil wir
meinen, dass sich aus seinen theoretischen Einsichten noch heute etwas
lernen lässt.

Neue Theorie - neue Praxis

Nach verschiedenen Tätigkeiten in der sozialistischen Bewegung liess
de Man sich 1922 in Eberstadt bei Darmstadt nieder. Vor dem Weltkrieg
hatte er schon in Leipzig studiert und war Redaktor an der streng marxistisch

ausgerichteten «Leipziger Volkszeitung», die Franz Mehring leitete
und zu deren regelmässiger Mitarbeiterin Rosa Luxemburg zählte. Um das

angegriffene Belgien zu verteidigen, wurde de Man Kriegsfreiwilliger. Aber
seine Übersiedlung nach Deutschland war ein Ausdruck seiner Solidarität
mit dem besiegten Land. Die allüerte Politik schien ihm wenig angetan zu
sein, friedliche Verhältnisse in Europa zu sichern. Der Aufenthalt in
Deutschland zählt zu den geistig fruchtbarsten Jahren de Mans. Er
unterrichtete an der Frankfurter Akademie der Arbeit, seit 1929 an der dortigen
Universität. 1926 erschien sein theoretisches Hauptwerk «Zur Psychologie
des Sozialismus» (Jena).

De Man setzte das Bemühen Eduard Bernsteins fort, aber weit radikaler,
weil er die Aufgabe als weit umfassender erkannte. Bernstein suchte im
Grunde die Theorie der bestehenden Bewegung anzupassen; für de Man
ging es darum, sowohl die Theorie wie die Bewegung umzugestalten. Beide
schienen ihm verfehlt, überaltert, erstarrt. Auch er hielt Marxens
Revolutionsentwurf, seine Klassenkampftheorie, seinen Materialismus für falsch.
An Kant anknüpfend, wollte auch er den Sozialismus auf ethische Motive
gründen. Aber er griff darüber hinaus, mit Hilfe der Erkenntnisse der
modernen Psychologie wandte seine Kritik sich schärfer und tiefer gegen
das überlieferte Weltbild des Sozialismus. Als erster, noch vor Erich



HENDRIK DE MAN 475

Fromm und Wilhelm Reich, führte de Man psychologische Erkenntnisse in
die sozialistische Theorie ein und wandte sie auch für das Verständnis der
sozialistischen Bewegung selbst an. Marxens Motivationstheorie ablehnend,
verwies er auf die vorrangige Bedeutung geistiger und ethischer Motive im
menschlichen Handeln. Zur Illustrierung diente ihm kein anderer als Marx
selber: ein Intellektueller, kein Proletarier, der die Theorie der Arbeiterklasse

entwarf, lange bevor die Klasse sich eigentlich bekundete.
Damit ist das entscheidende Gewicht des geistigen, utopischen Entwurfs

bestimmt. Gab Marx der Ökonomie geschichtlichen Vorrang, so beweist
gerade seine eigene Leistung die historische Macht des Geistigen. Er schuf
seine Theorie, bevor die industrielle Arbeiterklasse massenhaft entstand,
und er schuf sie mit Hilfe des Wissens seiner Zeit: «Dass Marx seine

Zielsetzung für die Arbeiterbewegung nicht aus der Erfahrung der
Arbeiterbewegung selber gewann, ist begreiflich genug; die Bewegung war eben
noch nicht da. Um so grössere Bedeutung kommt dafür der Tatsache zu,
dass die Denkformen, worauf er sein System aufbaute, der
nationalökonomischen und philosophischen Literatur seines Zeitalters entnommen
sind.

Trotz - oder gerade wegen - seiner Genialität als Denker bewahrheitet
sich auch an ihm der Satz, dass der Schöpfer geistiger Werte weniger einer
Gesellschaftsschicht als einem Zeitalter angehört. Das war eine Verneinung
der Marxschen Klassentheorie, der bestimmenden Kraft ökonomischer
Interessen. De Man definiert den Sozialismus als «Wille und Vorstellung»

- der Bezug auf Schopenhauers Werk ist gewiss kein Zufall. Primordiale
geschichtsbildende Kräfte sind «Wille und Vorstellung», Ideen und
Gefühle, Träume und Triebe, keine ökonomisch-utilitaristischen Motive. Wie
später Simone Weil führt auch de Man den Nachweis, dass Marx vom
kapitalistischen Erwerbsgeist seiner Epoche stärker beeinflusst war, als er es
selber ahnte.

Das Zeitalter der Psychologie

Dem belgischen Autor zufolge wird das menschliche Handeln nicht vom
ökonomischen Interesse bestimmt, sondern von Motiven, Gefühlen, Ideen
vielfacher Art. Die materialistische Konzeption erfasst den Menschen nicht,
dessen wesentliche Strebungen über das enge materielle Interesse
hinausgreifen. Erkennbar waren die Einflüsse von Bergsons Auffassung des Elan
vital, von der «Lebensphilosophie» Wilhelm Diltheys und Georg Simmeis,
entscheidend waren die Beiträge der Psychologie: «Der Voluntarismus von
Wundt, der Pragmatismus von William James, der Behaviorismus der jün-



476 HENDRIK DE MAN

geren Amerikaner, die Tiefenpsychologie Freuds und seiner Schüler, die
Intuitionspsychologie Bergsons, die Suggestionspsychologie der Schule von
Nancy sind alles nur Sonderausdrücke der gleichen erkenntnistheoretischen
Einstellung. Bei aller Verschiedenheit ihrer sonstigen Ergebnisse zieht sich
wie ein roter Faden derselbe Grundgedanke hindurch: die Abhängigkeit der
Zwecke des Denkens von den Zwecken des Wollens.» De Man kennzeichet
das 20. Jahrhundert als das der Psychologie, indes das 19. das der
Naturwissenschaft gewesen sei.

Der Marxismus wurde seines Nimbus und seiner Prätentionen entkleidet.
Als Synthese von idealistischer und materialistischer Philosophie sei er eine

vom Geist des 19. Jahrhunderts geprägte Theorie, keine Quintessenz der

Erfahrung der Arbeiterbewegung. Mehr noch: weit davon entfernt, die
fortschrittlichste sozialistische Konzeption zu sein, entspreche der Marxismus

dem zurückgebliebenen politischen Zustand Deutschlands. Der Glaube
an die Wissenschaft, dem er anhing, war im ganzen kaiserlichen Deutschland

populär. Das Vertrauen der Arbeiter in die Wissenschaft wurde auch

von anderen Klassen geteilt, insbesondere von der industriellen Bourgeoisie.
Friedrich Engels verband Marx mit Darwin, aber auch die Befürworter des

Imperialismus beriefen sich für ihre Zwecke auf den «Kampf ums Dasein».
Wiederum ist ersichtlich, dass entscheidende Ideen nicht klassenspezifisch
sind, sondern alle Klassen durchdringen. Marxens Wissenschaftsprätention
war nicht allein charakteristisch für das Proletariat, sondern für das ganze
Zeitalter. Der Marxismus habe nur formal ein internationales Programm
entworfen, in Wirklichkeit war er sehr deutsch geprägt:

«Die marxistische Auffassung des Klassenkampfes als einer reinen
Machtfrage, die sich sozusagen mechanisch nach wachsender gegensätzlicher

Spannung in einem plötzlichen Umschwung vom Beherrschtsein zum
Herrschen lösen muss, ist ein wirtschaftlich-soziales Spiegelbild des
deutschen Militärstaates. Die starre Marx-Hegelsche Dialektik, die jede
politische Minderheit dazu verurteilt, durch Agitation ihre Macht zu
vermehren, bis diese Macht ausreicht, in einem katastrophalen Endkampfe den
Gegner plötzlich niederzuwerfen, das ist eine Denkweise, die dem von
einem feineren Nuancengefühl geleiteten Franzosen oder Engländer als
rohe politische Feldwebelstrategie erscheinen muss.»

So war es auch ganz natürlich, dass der Marxismus seine grössten
Triumphe in dem politisch noch weit rückständigeren Russland feiern
sollte. Bei den deutschen Marxisten schwang stets viel deutscher Nationalstolz

mit - ein Phänomen, das sich später bei den Russen wiederfindet.
Dem entsprang ihr Einsatz für das Kaiserreich im Ersten Weltkrieg. Dazu
hatte schon Engels das Stichwort geliefert in einem an August Bebel 1891

gerichteten Brief: «Der Sieg Deutschlands ist also der Sieg der Revolution,



HENDRIK DE MAN 477

und wir müssen ihn, kommt's zum Krieg, nicht nur wünschen, sondern mit
allen Mitteln befördern.» Ätzend scharf entblösste de Man die Prätentionen
der marxistischen Ideologie, die, weit davon entfernt, den Fortschritt zu
repräsentieren, den rückständigen Verhältnissen des kaiserlichen Deutschlands

entsprach. Verwiesen wurde auf «psychologische Zusammenhänge
zwischen Marxismus und Militarismus», die den Geist der Unterordnung
förderten.

Proletariat und Kultur

In mehreren Sprachen und Kulturen zuhause, spürte der belgische Autor
feinste Differenzen in den Anschauungen der Völker auf: «Der Deutsche ist
auf seinen Schutzmann stolz, weil er in ihm das Symbol einer höheren
Staatsmacht sieht; der Engländer aber hat seinen Schutzmann gern, weil er
weiss, dass sieben Jahrhunderte Magna Charta und zweieinhalb
Jahrhunderte Habeas Corpus zwischen ihm und der Gefahr stehen, dass der
Polizeiknüppel einmal das Zeichen eines Obrigkeitsstaates werden könnte.»
So nimmt der Sozialismus nach den jeweiligen spezifischen Bedingungen
eines Landes eine besondere Gestalt an. In Frankreich seien die freiheitlichen,

individuellen Strömungen lebendig wie Proudhonismus, Anarchismus,

Föderalismus, Syndikalismus: «Sogar bei einem so zur Massensynthese
neigenden Geiste wie Jean Jaurès tritt die Idee der Demokratie als
Forderung des einzelnen an den Staat auf. Bebeis Sozialethik dagegen ist
Forderung des Staates an den einzelnen. Sein idealer ,freier Volksstaat' hatte
von jeher einen leisen Kasernenduft: er war im Grunde nur eine
entpersönlichte Form der Monarchie Friedrichs des Zweiten, in den Dienst
eines Ideals der wirtschaftlichen Gleichheit gestellt.» Der Sozialismus
unterscheidet sich aufgrund der nationalen Verschiedenheiten der einzelnen
Länder, sogar das gleiche marxistische Bekenntnis nimmt national getönte
Merkmale an. De Man widerlegt den universalen Anspruch der Marxschen
Doktrin, er verwirft aber auch die These einer einheitlich handelnden,
universalen proletarischen Klasse. Bei der Schöpfung der Theorie habe
nicht die gesellschaftliche Wirklichkeit Pate gestanden, sondern «der
kausale Materialismus Darwins und der teleologische Idealismus Hegels».

«Die Arbeiter haben kein Vaterland»: diese kühne These des «Kommunistischen

Manifests» hat sich ebenso als Mär erwiesen wie die andere
Prophétie: «Die ganze Gesellschaft spaltet sich mehr und mehr in zwei grosse
feindliche Lager, in zwei grosse, einander direkt gegenüberstehende
Klassen: Bourgeoisie und Proletariat.» Dieser intellektuellen Konstruktion
gegenüber verwies de Man auf die Realität. Das reale Proletariat ist anders,



478 HENDRIK DE MAN

als Marx es nach seinen eigenen Wünschen entwarf; es war nicht bereit, die
ihm vorgeschriebene «historische Mission» zu erfüllen. Es war weniger
revolutionär als reformistisch, weniger auf Umsturz bedacht als auf soziale
Besserstellung und Sicherheit. Es brachte auch keine neue, höhere Kultur
hervor, sondern adoptierte die niederen Formen der bestehenden. «Die
beiden Begriffe Proletariat und Kultur schliessen sich, wenn man das Wort
Proletariat im ursprünglichen und marxistischen Sinn gebraucht, gegenseitig

aus. Die typische Klassenlage des Proletariats ist ein Zustand der
Besitzlosigkeit, der sozialen Abhängigkeit, der dequalifizierten
Arbeitstätigkeit. Kultur setzt ein Mindestmass an Besitz, an geistiger Autonomie,
an Musse, an Lebens- und Arbeitsfreude voraus. Niemals hat eine
unterdrückte Klasse eine neue Kultur geschaffen; sie müsste sich immer erst die
Kultur der herrschenden Klassen aneignen, um nicht unterdrückt zu
bleiben.» Weit davon entfernt, eine eigene Kultur hervorzubringen, passt
das Proletariat sich dem Kleinbürgertum an, es verkleinbürgerlicht. Dieser
Prozess hat sich seitdem fortgesetzt, so dass man ohne Zögern de Mans
These, nicht derjenigen Marxens zustimmen muss. Die Blütenträume der
frühen Arbeiterbewegung von der Geburt einer autonomen Kultur sind
zerronnen. Die von den Medien produzierte platte Massenkultur beherrscht
nicht zuletzt auch die Arbeiter.

Zweifel an der «Mission»

Gerüttelt wurde an der These der historisch determinierten Führungsrolle
des Proletariats, die Wirklichkeit sah weniger verheissungsvoll aus. Die
Sozialdemokratie handelte stets im sicheren Gefühl, mit den «geschichtlichen

Gesetzen» auf gutem Fuss zu stehen, letztlich die stärkeren
Bataillone hinter sich zu haben. Dagegen wandte de Man seinen Zweifel. An
der «proletarischen Mission» zweifelnd, wollte er andere Gruppen für den
Sozialismus gewinnen: bürgerliche Mittelschichten, Intellektuelle. Dem
Intellektuellen sollte der gleiche Rang zuerkannt werden wie dem Arbeiter:
«Für die sozialistische Bewegung entstünde daraus ein heilsames
Gegengewicht gegen ihre Monopolisierung durch die Industriearbeiterschaft, also
auch gegen die verengende Identifizierung des Sozialismus mit proletarischem

Klasseninteresse.» Über die Arbeiterschaft hinausgehen, andere
Schichten gewinnen: dieser Standpunkt gewann brennende Aktualität in
der Endphase der Weimarer Republik, als der Nationalsozialismus die
Mittelschichten eroberte, während sogar der proletarische Anhang der
Sozialdemokratie und der KPD abzubröckeln begann. Das quietistische und
trügerische Sicherheitsgefühl sollte durch einen energischen «Willen zur
Macht» überwunden werden.



HENDRIK DE MAN 479

Konservativer Revolutionsglaube

Wie man weiss, liess sich die Sozialdemokratie nicht beeinflussen. Das
Beharrungsvermögen war mächtig genug, um solcher Kritik zu widerstehen.
Je gefahrvoller die Lage wurde, um so stärker war das Bedürfnis nach
Sicherheit, die die alte Doktrin verschaffte. Der Revolutionsglaube war in
einen Konservativismus umgeschlagen, so bestätigte sich de Mans
Kennzeichnung des Marxismus als eines «Religionsersatzes». In ihrer geistigen
Bequemlichkeit angegriffen, reagierte die Parteibürokratie mit Ab-
schottungsmassnahmen. Nur kleine Intellektuellenzirkel fühlten sich
angesprochen. De Man hatte Verbindung mit der jungsozialistischen
Bewegung, mit den religiösen Sozialisten um Paul Tillich und Martin Buber.
Nicht jedoch mit Max Horkheimer und den Vertretern der «kritischen
Theorie», die in der gleichen Stadt Frankfurt ihr Hauptquartier hatten. Das
kann nicht überraschen, denn in sublimierter Form verteidigten
Horkheimer und Adorno all jene Schemata, gegen die de Man zu Felde zog.
Diese Anstrengungen fielen 1933 ins Leere.

Rückblickend scheint es, dass de Mans Postulate eine wirkungsvolle
Politik gegen Hitler ermöglicht hätten. Dem so trügerischen marxistischen
«Warten auf Godot», auf ein proletarisches Wunder, wäre ein Ende gesetzt
worden. Der Radius, in die Mittelschichten hineinzuwirken, hätte sich
erweitert. Auch dies hätte den Sieg nicht verbürgt, doch wäre die
Widerstandskraft grösser gewesen. Aus der deutschen Katastrophe zog de Man
folgende Bilanz: «Die Hauptbedingung für den Erfolg Hitlers war das

Versagen der sozialistischen Bewegung vor den Aufgaben, die der Marxismus
so gern als historische Mission verkündete. Dass sie die potentiell
antikapitalistischen Kräfte weder zu sammeln noch zu mobilisieren verstand,
liegt letzten Endes daran, dass sie keine Augen hatte für das, was ausserhalb
ihrer eigenen, faktisch auf die Industriearbeiterschaft beschränkten Organisation

vorging. Dabei war diese Organisation noch nicht einmal identisch
mit der Klasse, die sie zu repräsentieren meinte. Die Tatsache der Organisation

selber, mit ihrer unvermeidlichen Hierarchisierung und Bürokratisierung,

hatte jene wachsende Entfremdung zwischen der Schicht der
besoldeten Funktionäre und der Masse hervorgerufen, die sich sogar auf der
Stufe des betriebsrätlichen Vertretungssystems feststellen liess.»

Entmarxisierung

De Mans eigentliche Absicht war es, die sozialistische Bewegung vom
19. Jahrhundert ins zwanzigste zu führen. Das gelang ihm nur in bescheide-



480 HENDRIK DE MAN

nem Ansatz, aber nach dem Zweiten Weltkrieg verloren die Marxschen
Formeln immer mehr ihre Attraktion. Sieht man von den offiziellen
Bekundungen der kommunistischen Staaten ab, die für die wirkliche Vitalität
der Doktrin nicht das geringste Zeugnis darstellen, so kann man eine

allgemeine Entmarxisierung konstatieren. Der einst vom «Kommunistischen
Manifest» angekündigte Siegeslauf endete in einem Trümmerhaufen,
seitdem greifen Revisionen verschiedener Art um sich. Es besteht eine Krise
der sozialistischen Idee, kaum weniger tief als die anderer Ideologien; noch
kann man nicht absehen, ob und in welcher Weise sie überwunden werden
kann. Im 100. Todesjahr Marxens lässt sich auch der Tod seiner Lehre nicht
verdrängen. Insofern ist es möglich, von einer postumen Rechtfertigung
de Mans zu sprechen. Glücklicherweise hinterliess er keine starre Doktrin,
nur Ansätze zu kritischer Reflexion, Anstösse zu weiterem Nachdenken.
In den dreissiger Jahren entwarf er in Belgien den «Plan du Travail», der
die Krise mit starken Staatseingriffen zu überwinden suchte. Die faschistische

Gefahr wurde abgewehrt, aber das Programm weitgehender Verstaatlichung

kann heute kaum noch als Allheilmittel gelten.

Die verlorene Hoffnung

In seinen letzten Lebensjahren wandte de Man sich von der so lange gehegten

sozialistischen Hoffnung ab, das Buch «Vermassung und Kulturverfall»
(Bern 1951) ist sein düsteres Testament. Verfall wird durch die vehement
sich ausbreitende Vermassung bewirkt: «Die Fähigkeit zum kritischen
Vernunfturteil geht damit verloren und es findet eine Rückkehr zu einem
primitiveren Stadium der geistigen Entwicklung statt.» Nach Carl Jung
konstatiert de Man eine Störung der gesellschaftlichen Steuerungsmechanismen,

was eine Art Psychose bewirke. Ein «Massenhirn» werde gezüchtet,
das einer «lähmenden Weltangst» erliege. Ein «Zeitalter der Angst»
beginne, das fortlaufend Kriege erzeuge. Der Autor bedient sich des Begriffs
«Post-Histoire», der, inzwischen gebräuchlich geworden, ausdrückt, dass
die Geschichte sich dem Eingriff des Menschen entziehe. Die Tendenzen
des Kulturverfalls sind allgegenwärtig, Musik, Theater, Malerei, Film -
nichts wird ausgespart. De Man folgert es daraus, weil er die Klassik,
Mozart und Goethe, als Höhepunkt betrachtet, schon die Romantik signalisiere

den Niedergang. Als Zentrum des modernen Verfalls gelten die USA,
die Europas Zukunft anzeigen. Die Schwierigkeit der Lenkung wird durch
das Gigantische der Organisationen bewirkt. Das Ganze ist unüberschaubar
geworden, von einem partiellen Sektor aus lässt es sich nur minimal, wenn
überhaupt, beeinflussen. Vom allgemeinen Verfall ergriffen ist auch die



HENDRIK DE MAN 481

Arbeiterbewegung. Alle politischen Bewegungen, die auf Eroberung von
Macht eingestellt sind, mussten «sich letzten Endes der von ihnen eroberten
Macht ausliefern»: «Die Umwälzung ist nichts ohne die Umwertung.»
Solche Sätze hat auch Simone Weil in «Unterdrückung und Freiheit»
(München 1975) formuliert.

Bei aller Stichhaltigkeit der Analyse muss man sich dennoch fragen, ob
das globale Verfalls-Schema zutrifft. Ist die kulturelle Entwicklung seit der
Klassik tatsächlich mit dem Ausdruck «Niedergang» richtig zu erfassen?
Es scheint, dass de Man seinen persönlichen Geschmack allzu absolut als
Kriterium einsetzte. Man mag Mozart gegenüber Schumann, Goethe gegenüber

Kafka den Vorzug geben, aber mit «Verfall» sind die Verstossenen
kaum treffend zu kennzeichnen. Desgleichen muss man die Verneinung
jeglicher Reformmöglichkeit bemängeln. Vor drei Jahrzehnten sichtete
de Man den Weltuntergang. Ohne die gegenwärtigen Gefahren zu
unterschätzen, muss man dennoch konstatieren, dass der Weltuntergang noch
nicht stattgefunden hat. Das ist keine Garantie für die Zukunft, vielleicht
haben wir nur Zeit gewonnen. Doch wahrscheinlich gibt es auch
Widerstandskräfte, die der Pessimismus des Verfassers von «Vermassung und
Kulturverfall» zu gering veranschlagte. Diese Auffassung verschliesst jede
Aktion des Menschen und verdammt ihn zum passiven Objekt der
Geschichte - eine erstaunliche Wendung bei einem Autor, der so lange
beharrlich auf dem Wert des menschlichen Willens bestand. Dem optimistischen

Determinismus Marxens wurde ein pessimistischer entgegengesetzt.
Ein Kreis war geschlossen. Vielleicht liessen die Trümmer der alten Hoffnung

nur solch einen tiefschwarzen Schluss zu. Aber auch dort, wo de Man
zum Widerspruch herausfordert - was diesem Antidogmatiker durchaus
als natürlich erschien -, ist er anregend, bewegend, bereichernd. Nie lockt
er mit Versprechungen, beruhigenden Versicherungen, verdummenden
Scheuklappen. Er demonstriert ein Wagnis - und was könnte substantieller,

anziehender sein, als es gleicherweise auf sich zu nehmen?


	"Jenseits des Marxismus" : der zu Unrecht vergessene Theoriekritiker Hendrik de Man

