
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Ein schweizerischer Weltverbesserer

Zur Neuausgabe der «Sonnenstadt»von Jakob Vetsch

Die von Charles Linsmayer herausgegebene

Ex-Libris-Reihe «Frühling der
Gegenwart» umfasst Werke schweizerischer

Erzähler aus der Zeit von 1890
bis 1950. Unter mehr als zwei Dutzend
Namhaften wie Bosshart, Federer,
Inglin, Moeschlin, Schaffner, Walser,
Zahn findet sich ein in der
Literaturgeschichte unbekannter Autor: Jakob
Vetsch mit seiner (vom Herausgeber
leicht gekürzten) Utopie «Die Sonnenstadt»1.

Von den erzählerischen Partien

dieses Buches, die in die beschreibenden

und argumentierenden eingefügt

sind, ist das siebente, autobiographische

Kapitel die umfangreichste
und interessanteste. Sie und die
biographischen Abschnitte von
Linsmayers Nachwort können wohl auf
die Vexierfrage führen, ob das Leben
Vetschs ein tragisches oder ein
tragikomisches zu nennen sei.

Der 1879 geborene, in Wald (AR)
aufgewachsene Lehrerssohn, der im
zweiten Lebensjahr ein Auge verlor,
war sicher ein Mensch von
ausserordentlicher geistiger Energie und
grosser Willenskraft. Nach einigen
Jugendwirren erwarb er mit einer
Arbeit über die Appenzeller Mundarten
den Doktortitel als Germanist, später
auch den juristischen, wurde Sekretär
des Schweizerischen Bierbrauer-Vereins

und heiratete 1918 die Millionärstochter

Marguerite Hübscher. Dreieinhalb

Jahre danach gab er seine Stelle
auf, Anfang 1923 erschien «Die Son¬

nenstadt». Er liess von dem Buch auf
eigene Kosten nacheinander sechs

Auflagen, insgesamt vierzigtausend
Exemplare, drucken, die er, nebst
einer kommentierenden «Mundistischen

Schriftenfolge», selber vertrieb,
das heisst grösstenteils verschenkte.
Der enorme Aufwand endete mit dem
Konkurs. Noch entstand etwas
Autobiographisches, das unveröffentlicht
geblieben ist. Seit Januar 1924 hat
Vetsch überhaupt nichts mehr publiziert.

Linsmayer, der den Lebensspuren
umsichtig nachgegangen ist, erwähnt
die möglichen Gründe des Verstummens,

ohne zu einem sicheren Schluss

zu kommen. Die finanziellen Verhältnisse

besserten sich wieder, sehr
wahrscheinlich dank dem reichen
Schwiegervater, nachdem das Ärgernis der
antikapitalistischen «Sonnenstadt»
abgeklungen war. Einen regulären Beruf
hat Vetsch nicht mehr ausgeübt. Die
letzten Lebensjahre verbrachte er mit
seiner kranken Frau, der ebenfalls
kranken Tochter und der Hausangestellten

Frieda Honstetter, die er nach
dem Hinschied der ersten Frau heiratete,

in Oberägeri. Man wählte ihn
dort erstaunlicherweise - einen
Kirchengegner in katholischem Land -
zum Gemeindepräsidenten. Hatte er,
wie als Antikapitalist, so auch als
Kirchengegner resigniert? Dafür spräche,
dass nach seinem Tode, November
1942, ein befreundeter reformierter



338 ZU JAKOB VETSCH

Pfarrer die Abdankungsrede hielt, wie
er selber gewünscht hatte. Die
hinterlassenen Schriften und Dokumente
aber wurden auf Betreiben des
Stiefbruders und einer Schwester
eingestampft.

«Eine Utopie», definiert der Phüosoph

Wilhelm Kamiah, «ist die
literarische Fiktion optimaler, ein glückliches

Leben ermöglichender Institutionen

eines Gemeinwesens, die
faktisch bestehenden Missständen kritisch
gegenübergestellt werden».»2 Dieser
Begriffsbestimmung entspricht genau
«Die Sonnenstadt», wobei zu beachten

ist, dass Vetsch, im Unterschied zu
den meisten älteren Utopisten, sein
Gemeinwesen den ganzen Erdball
umfassen lässt. Optimale Institutionen
sind für ihn solche, die seinem Ideal
des Mundismus, der in die Praxis
umgesetzten Weltvernunft genügen.
Fünfundzwanzigtausend Sonnengemeinden,
als deren Musterbeispiel er das mun-
distisch umgemodelte Zürich (Soleja)
beschreibt, bilden im Jahr 2100 den
Sonnen- oder Weltstaat. Dieser ist in
fünf, ungefähr mit den Kontinenten
zusammenfallende «Länder» unterteilt
und wird wahrhaft demokratisch
regiert, nämlich aufgrund der Ergebnisse

der kommunalen Abstimmungen
über weltstaatliche Fragen. Die
Durchführung der betreffenden Beschlüsse
hat reinen Verwaltungscharakter.
Einige elementare Weltrechtssätze
sind für alle Sonnengemeinden
verbindlich. Bei der im genannten
Zeitpunkt erreichten vollständigen Mun-
disierung der Erde ist jede Kriegsgefahr

gebannt, alle Kriegsrüstung
unnötig geworden.

Auf die Einzelheiten der politischen,
wirtschaftlichen und kulturellen
Einrichtungen hat Vetsch beträchtlichen

Scharfsinn verwendet. Das meiste
kann als einleuchtend vernünftig, der
allgemeinen Wohlfahrt dienlich gelten.

Dies und jenes erregt Bedenken,
so die Erhebung des Italienischen zur
Weltsprache oder die Todesstrafe für
Mörder. Diese wird damit begründet,
dass im Sonnenstaat die den «Verhältnissen»

anzulastenden Ursachen von
Gewaltverbrechen nicht mehr bestehen.

In weniger wichtigen Fragen tut
der Verfasser des Guten bisweilen zu
viel. Nicht nur beschreibt und zeichnet
er Uhren mit einheitlicher Weltzeit
oder den Grundriss eines dreistöckigen
städtischen Einheitshauses, sondern
macht auch detaillierte Angaben über
Zählapparate, die bei Abstimmungen
zu verwenden sind, über die Abzeichen

von Behördemitgliedern und
Ähnliches. Solcher Kleinkram verleiht
der Schilderung ein gewisses Kolorit,
stört aber die grosse Linie des utopischen

Entwurfs.
Hochgemut imaginiert Vetsch das

sich aus der mundistischen Erziehung
ergebende glückhafte Zusammenleben.

Die Bürger des Sonnenstaates
haben unter zwischenmenschlichen
Konflikten bloss noch in geringem
Masse zu leiden. Sie werden sogar auf
die bei uns so verbreiteten kleinen
Notlügen verzichten können. Die
Beziehung der Geschlechter ist unter
Voraussetzung sozialen Verantwor-
tungsbewusstseins eine sehr freiheitliche,

elastische. Zum Beispiel wird
der Partnerin einer bereits mit Kindern

gesegneten «Liebesfreundschaft»
zugetraut, dass sie den Mann sozusagen

ohne Wimperzucken zugunsten
einer anderen Frau freigebe.

Die nach Kamiah zur Utopie
gehörende Kritik gesellschaftlicher
Missstände ist in Form eines Rückblicks



ZU JAKOB VETSCH 339

auf vorsonnenstaatliche Zeiten
hauptsächlich im achten Kapitel enthalten.
Hier, in der Kritik der Geldwirtschaft,
erhebt sich die sonst meist etwas trok-
kene Sprache zu zornmütigem Pathos.
Vetsch nennt das Geld den «grossen
Seelentöter». Es vergifte das Erleben
der Dinge durch das Interesse für
ihren Geldwert. Im Kapitalismus
herrsche Ausbeutung bei vorgetäuschter

Freiheitlichkeit, chaotische
Produktion und blinde Arbeitsverschwendung.

Im geldlosen Sonnenstaat gibt es
keine unnütze Produktion, die Technik

ist umweltfreundlich, die Arbeitszeit

auf fünfmal fünf Stunden in der
Woche beschränkt, die unangenehme
Arbeit möglichst auf alle verteilt, das

Eigentumsrecht durch blosses
Benützungsrecht ersetzt. Den unleugbaren
Leistungen des kapitalistischen
Systems stellt Vetsch die von ihm
zuversichtlich antizipierten grösseren der
sonnenstaatlichen Wirtschaft entgegen.
Nach seiner Überzeugung wird die
mundistische Erziehung allen
Menschen ein so starkes soziales Ethos
einpflanzen, dass sie ohne den Antrieb
des Profitstrebens das wirtschaftlich
Erforderliche leisten. Alle werden
daneben reichlich Zeit haben für freies
kreatives Schaffen und zuträgliches
Geniessen.

Darin, dass Vetsch im Geld das
Grundübel sieht, zeigt sich seine
Überschätzung der Einrichtungen und in
der Art, wie er es beseitigen will, sein
Hang zum institutionellen Perfektionismus.

Menschengerechter wäre wohl
eine allgemeine vernunftmässige
Erziehung, bei der das Institutionelle
zunächst weitgehend offen bliebe. Die
Wirtschaftsordnung wäre dann
vielleicht eher reformerisch als revolutionär

zu ändern.

Verwunderlich optimistisch erzählt
der Verfasser, wiederum aus dem Jahr
2100 zurückblickend, die
hundertfünfzigjährige Geschichte des Mundismus.

Ohne Kampforganisation, ohne
Geheimbündelei, durch das blosse
vernunftmässige Überzeugungsvermögen
gründen die Pioniere schon um 1950
die ersten Sonnengemeinden. Ebenso
friedlich erobern ihre Nachfolger die

ganze Welt. Vetsch unterschätzt den

zu erwartenden staatlichen und noch
mehr den kirchlichen Widerstand.
Zwar polemisiert er nur beiläufig
gegen die Kirchen, verwirft aber -
unbeschadet seiner Verehrung für die Person

Jesu - sowohl den Gottes- wie den

Jenseitsglauben und schleudert einen
förmlichen Fluch wider das Christentum,

weil dessen pessimistische
Ansicht vom sündhaften Menschen den
Willen zur Verbesserung der Gesellschaft

gelähmt habe. Dies und dazu
die freiheitliche Sexualmoral machen
es begreiflich, dass die konfessionelle
Presse besonders gehässig auf «Die
Sonnenstadt» reagierte. Zu leicht stellt
sich Vetsch auch die Mundisation des

bolschewistischen Russland, der
islamischen und hinduistischen Völker
vor.

Vermutlich hat er an den geschilderten

Siegeszug selber nicht recht
geglaubt, sondern damit vorab eine
anspornende Suggestion ausüben wollen.
Sonst aber ist an seinem Ernstmeinen
nicht zu zweifeln. Im Schlusswort in
die Gegenwart zurückkehrend, ruft er
zur «grossen Aktion», zur Verwirklichung

des Weltstaates auf. Werden
wir dem Ruf Folge leisten? Die
Möglichkeit einer zunehmenden Herrschaft
der Vernunft dürfen wir nicht verneinen,

denn die Alternative wäre der
Nihilismus. Anfechtbar ist die These



340 ZU JAKOB VETSCH

«Der Mensch ist gut» und was der
Verfasser daraus für den gesellschaftlichen

Glückszustand folgert. Wohl
spricht er vom fortbestehenden
Leiden, einmal sogar von der «tiefen
Tragik allen Seins». Den Vorrang
haben indessen die optimistischen Ideen
einer allgemein befriedigenden
Sinngebung durch Wissenschaft und Kunst.
Die Spannung zwischen Vernunft und
irrationalem Naturgrund des Lebens,
zumal auch die schon vom Christentum

vernachlässigte Problematik des
Verhältnisses zum Tier, wird zu wenig
bedacht.

Der Herausgeber bietet im Nachwort

einen vergleichenden Abriss der
Geschichte des Utopismus, unter
Voranstellung von Tommaso Campanellas
«Sonnenstaat» (1602), an den Vetsch
nicht bloss mit dem Titel seines Werkes

erinnert. Blickt man von all der
Geistes- und Liebesmühe der Utopisten

auf den heutigen Weltzustand, so
kann einem ob so viel Vergeblichkeit
grauen. Den Lehren vom vernünftigen
Zusammenleben fehlt offenbar jenes
Fascinosum, das fast jedem von
einem Schwärmer, Fanatiker oder
Scharlatan gepredigten Wahn
innewohnt. Rekordhalter in der
Erfolglosigkeit ist wahrscheinlich der aus der
Art geschlagene Sohn unserer realistischen

Mutter Helvetia, Jakob Vetsch.

Nach den Ermittlungen Linsmayers
hatte er keinen einzigen Jünger und
fand, von ein paar ephemeren Rezensionen

abgesehen, nirgends entschiedene

Zustimmung. Vom Ersten Weltkrieg

erschüttert, wollte er mit seinem
Buch jeden weiteren Krieg verhindern

- und sah sich dazu verurteilt, Mussolini

(den er anfänglich bewunderte),
Hitler, Stalin und drei Jahre des Zweiten

Weltkriegs zu erleben.
Einen verspäteten Mundisationspro-

zess wird die Neuausgabe der
«Sonnenstadt» schwerlich auslösen. Ehren
wir das Andenken des Verfassers
wenigstens durch Beherzigung der Worte,
die Walter Robert Corti, der ihm
einst in Oberägeri begegnet ist, seinen

Mitteilungen an den Herausgeber
beigefügt hat: «Ein Volk ohne Kuriose
gleicht einer Suppe ohne Salz, sie
leiden mehr als die Normalen, aber aus
ihren Visionen ist immer zu lernen.»

Robert Mächler

1 Jakob Vetsch, Die Sonnenstadt. Ein
Roman aus der Zukunft für die Gegenwart.

Mit einem Nachwort von Charles
Linsmayer. Buchklub Ex Libris, Zürich
1982. - 2 Wilhelm Kamiah, Utopie,
Eschatologie, Geschichtsteleologie.
Bibliographisches Institut Mannheim 1969,
S. 17.

Betrogen von einem Bild

Zu Maja Beutlers Roman «Die Wortfalle» 1

Maja Beutler, der mit ihrem Roman
«Fuss fassen» (Zytglogge-Verlag, Bern
1980) der eigentliche literarische
Durchbruch geglückt ist, hat sich in

ihrem neuen Buch völlig vom Thema
des vorangegangenen abgekehrt. Nicht
mehr die Krankheit - die eigene
Krankheit - liefert den bedrängenden



ZU MAJA BEUTLER 341

Stoff, dessen Bearbeitung Maja Beutler

sofort in eine Reihe mit Fritz Zorn,
Claudia Storz und anderen Autoren
gestellt hat, die in jüngster Zeit Wut
und Entsetzen über eine zerstörerische
Krankheit formuliert haben. Wie
würde Maja Beutler nach diesem Buch
weiterfahren, würde sie von ihrem
Thema loskommen? Die Berner
Schriftstellerin (* 1936) hat an einem
anderen Punkt ihres Stoffbereiches
angesetzt und zugleich Unspektakuläres

gewagt: nämlich ein Buch über
eine Ehe in heutiger Zeit zu schreiben.
Deren Porträt beansprucht nicht
Allgemeingültigkeit, und trotzdem dürfte
sich mancher Leser darin erkennen.

Dramatische Zuspitzungen, menschliche

Grenzsituationen, wie sie der
Roman «Fuss fassen» als Erschütterungen

immer wieder herbeigeführt hat,
fehlen in diesem neuen Roman, der
sich fast immer die Alltäglichkeit der
Handlungsmuster als Prinzip erwählt
hat. Es mag dies der Grund sein,
warum sich der Leser in Geduld
einlesen muss. Denn was die Autorin
scharf beobachtend hier aufzeigt,
erläutert sich in den kleinen Gesten und
Worten des Alltags, in Reaktionen,
denen man keinen Wert zumisst, die
aber in Wirklichkeit oft den wunden
Punkt eines gestörten Verhältnisses
aufdecken. Dass darüber hinaus Maja
Beutler den Leser während längerer
Zeit mit einem raffinierten Kunsttrick
narrt, der sich am Schluss des Romans
als dessen Pointe und zugleich als
Schlüssel des Problems herausstellt,
verrät nicht nur die Dramatikerin in
Maja Beutler («Das blaue Gesetz»,
UA in Solothurn 1979), nicht nur ihr
kompositorisches Talent, sondern
verleitet auch den Leser dazu, sich das
Buch ein zweites Mal vorzunehmen

und jetzt erst dem Gang der Ereignisse

mit ihren zahlreichen Bezügen
und motivischen Verflechtungen auf
die Schliche zu kommen.

Denn Maja Beutler hat die Strukturen

ihres Buches ebenso kunstvoll wie
vertrackt angelegt. Der Roman,
hauptsächlich aus der Perspektive des Mannes

erzählt, führt drei Hauptpersonen
ins Blickfeld: Dr. Pierre Gandolfi, den
arrivierten Psychiater mit eigener Praxis

in einer Schweizer Stadt, dessen

Gattin Otti - eigentlich Ottilie, so
benannt von einem beflissenen Vater,
der den Autor der «Wahlverwandtschaften»

verehrt hat - und Monique
Kretz. Diese wird Gandolfi von der
Praxishilfe als neue Patientin gemeldet,

deren Anonymität es unbedingt zu
wahren gelte, weshalb die
Therapiegespräche in zwei aneinandergrenzen-
den Räumen, bei geöffneter Tür und
verhängtem Spiegel, über einige Zeit
hinweg stattfinden. Gandolfi akzeptiert

nach einigem Zögern diese

Bedingungen seiner neuen Patientin, der
er flugs in seiner Kartei «einen Hang
zur Selbstinszenierung» zuschreibt; in
der Dame selbst vermutet er die Gattin

seines Kollegen und Rivalen Kretz.
Die Therapiegespräche mit dieser

Patientin, die mit westschweizerischem
Akzent spricht, füllen zahlreiche
Kapitel dieses Romans, denen im Wechsel

eine Szene aus dem familiären
Umkreis Gandolfis gegenübergestellt wird.
Hier agieren die Gattin Otti sowie die
zwei halbwüchsigen Kinder Claudia
und Lorenz, die den Gandolfi-Haus-
halt mit pubertärem Ungestüm beleben.

Für den Leser gerät Otti
zusehends in eine Vergleichsreihe mit
der Patientin Monique Kretz, der Frau
K. - in Analogie zu Kafkas Figuren
hat sie diese Bezeichnung gewünscht,



342 ZU MAJA BEUTLER

weil sie um Gandolfis Beschäftigung
mit diesem Autor im Rahmen seiner
Habilitationsschrift weiss -, und die
Konfrontation fällt für Gandolfi
immer mehr zuungunsten Ottis aus. Auf
der einen Seite bahnt sich eine
Vertraulichkeit des Psychiaters mit seiner
Patientin an, die von Identifikation
mit ihren Problemen wie von einer
Sympathie für ihr kluges Wesen
genährt wird. Auf der anderen Seite
taxiert Gandolfi mit zunehmend
unbarmherzigerem Blick «seine Otti» als
«lieben Kerl», der aber in die Jahre
gekommen und mit dem Staub der
Gewohnheit behaftet ist. Otti ist zwar
ausgestattet mit kumpelhaftem Ulk
und treffsicherer Ironie, ebenso auch
mit einem ausgesprochenen Realitätssinn;

aber sie irritiert den Gatten auch
durch ihre Kindlichkeit, ihr «gören-
haftes» Getue im Beisein der Freundin
Erika, durch ihre «Zurück-zur-Natur»-
Allüren. Der Charme, die Exotik, die
der durch eine Wand von Gandolfi
abgetrennten Frau K. anhaftet, geht
der langjährigen Gattin zweifelsfrei
ab. Monique Kretz rückt in der
Gefühlswelt des Psychiaters beinahe zum
Idol auf, Otti dagegen bleibt fast nichts
als der gute Kamerad. Die ferne
Geliebte reizt mehr als die vertraute
Gefährtin, und es müsste eigentlich die
Distanz in der Nähe erlernt werden,
um die eingefahrene Ehe neu zu
erschaffen.

Diese Entwicklungen manifestieren
sich hauptsächlich in ausgiebigen
Gesprächen der Romanfiguren. Es gibt
wenige Bücher - vor allem von
Schweizer Autoren -, die sich in den
letzten Jahren derart dem Dialog als

eigentlichem Erzählmittel innerhalb
des Romans zugewandt haben wie
jenes von Maja Beutler. Sie findet dabei

zu einer reichen Palette von Stilebenen,

auf denen sich ihre Auseinandersetzungen

abspielen: ganz im jugendlichen

Jargon der frühen achtziger
Jahre sprechen die beiden jungen
Gandolfi, spritzig und schlagfertig
fechten die Ehepartner miteinander,
und distinguiert klingt es in der Praxis
des Psychiaters, welcher sich - gemäss
den therapeutischen Erkenntnissen der
siebziger Jahre - das Reden und
Ausreden zum Lebenselement erkoren hat.
Dass sich allerdings eine Empfindung,
gerade jene der Zuneigung, durch
solch hemmungslose Verbalisierung
verlieren kann, dass das Wort darüber
zur Falle wird, spürt Gandolfi selbst
wie nicht weniger seine Frau. Frau K.
drückt es an ihrer Stelle aus: «Wissen
Sie, wie ich mir vorkomme? Wie
Papier, auf das andauernd etwas
gedruckt wird. Wie lernt man zeigen,
dass man lebt, hinter den Worten?»
Und auf einen zentralen Punkt tippt
die Patientin, wenn sie sagt: «Träume.
Das ist es doch, was er mir schuldig
geblieben ist, und ich ihm. Das mussten

Sie uns beibringen, beiden, wie
man träumen kann miteinander, oder
nein: voneinander .»

«Ich bin betrogen, von einem Bild.»
Dies ist der erste Satz, mit dem Frau
K. ihre Ehe charakterisiert. Als Bild
lebt sie neben ihrem Gatten, ohne von
ihm in ihrer Identität erkannt worden
zu sein. Die therapeutischen Gespräche

weisen ausser dieser ehelichen
Entfremdung auch auf eine Vater-
fixation hin, auf ein ungünstiges
Mutterbild, so dass sich ein recht repräsentatives

zeitgenössisches Psychogramm
zusammenfügt. Immer mehr aber wird
Gandolfi durch die Aussagen von
Frau K. auf die eigene eheliche Situation

verwiesen; er erkennt erschrek-



ZU MAJA BEUTLER 343

kende Parallelen. «Wissen Sie, wie mir
unsere Ehe manchmal vorkommt? Wie
das perfekte Gegenstück zum elektrischen

Stuhl: der bringt den Tod
blitzschnell. Und die Ehe ungeheuer langsam,

schleichend, so schleichend, dass

man es gar nicht recht
wahrnimmt ...», gesteht Frau K. Und was
Gandolfi der Patientin rät, suggeriert
er in leichter Variation, nicht ohne die
patriarchalische Überheblichkeit des
kleinen Demiurgen, daheim auch Otti:
«Ich würde dir so sehr wünschen, dass
auch du etwas hättest in deinem
Leben, das nicht auf und davon wächst,
etwas, das du selbst machst, nur du.
Verstehst du, was ich anstrebe, für
dich?» Noch kommt er dem Rätsel
nicht auf die Spur, selbst dann nicht,
als Frau K. einen Ausspruch Martin
Bubers erwähnt - «Hingezogene
Erwartung macht das Herz krank, aber
ein Lebensbaum ist's, wenn's kommt,
was man erwartet» -, den einige Zeit
zuvor Otti ihm mitgeteilt hat. Der
Irrtum entdeckt sich ihm erst, als es
beinahe schon zu spät ist und die eigene
Ehe weit mehr einem Trümmerhaufen
als einer Oase der Geborgenheit
gleicht. «Seine Otti», der «gute Kerl»,
hat mit ihm ein Spiel getrieben und
damit beider Entlarvung in einem
Ausmass gefördert, das den von der Gattin
so dringend gewünschten Neuanfang
der Beziehung ernstlich gefährdet.

Was Max Frisch in der neueren
Romanliteratur der Schweiz initiiert hat

- dass einer sich abkehrt vom Bildnis,

das über ihn vorliegt und ihn wie eine
Fessel einengt -, greift Maja Beutler
zwanzig, dreissig Jahre später wieder
souverän in veränderter Form auf.
Das Thema hat nichts an Aktualität
für die Ehewirklichkeit, die Realität
menschlicher Beziehungen insgesamt,
eingebüsst. Christa Wolf hat daran
gerührt, wenn sie in ihrer Erzählung
«Unter den Linden» (1969) den Satz
formuliert: «Furchtbar bedroht ist die
Liebe, nicht nur durch den Nebenbuhler,

auch durch den Liebenden
selbst» - jenen Liebenden nämlich,
der über sein liebendes Gegenüber ein
Bildnis stülpt, wie auch durch diesen
Partner selbst, der sich solches gefallen

lässt und nicht aus dem Rahmen
aussteigt. Und die Erzählung Christa
Wolfs klingt mit der Erkenntnis aus:
«. denn höher als alles schätzen wir
die Lust, gekannt zu sein.» Diese Lust
ist auch die Sehnsucht der Frau K.
alias Ottilie Gandolfi. So treten auch
«Die Wahlverwandtschaften» wieder
in ihr Recht, wenn in der Liebe diese
unverstellte Erkenntnis voneinander
glückt: «Von diesem Augenblick an
war die Welt für Eduarden umgewendet.

Er war nicht mehr, was er gewesen,

die Welt nicht mehr, was sie
gewesen .»

Beatrice Eichmann-Leutenegger

1 Maja Beutler, Die Wortfalle. Roman.
Benziger Verlag, Zürich und Köln 1983.



344 ZU WACHTANGOW

Wachtangows Vermächtnisse

Eine Dokumentation aus dem sowjetischen «Theateroktober»

Ein gutes Jahrzehnt nur hat Jewgeni
B. Wachtangow am Theater gewirkt.
Mit neununddreissig Jahren ist er 1922
an Magenkrebs gestorben. Er war
einer der drei grossen Anreger des
modernen Welttheaters, wie es nach
Stanislawski von Meyerhold, Tairow und
eben Wachtangow ausgegangen ist.
Sein Ideal war das Stegreifspiel nach
dem Vorbild der Commedia dell'Arte.
Sein Name verbindet sich mit dem
«Theateroktober», mit der grossen
Revolution des Theaters, und aus ihrem
Geiste auch sind Aussprüche
Wachtangows wie der zu verstehen: «Wir
müssen den Geist des Volkes spielen,
in allen Akten spielt nur die Masse.»
Sein Theater war ihm das «Weltlied
der Freiheit». Zu seinen wichtigsten
Arbeiten zählen Inszenierungen wie
«Hochzeit» von Tschechow (1920),
zuletzt «Prinzessin Turandot» von
Gozzi (1922).

Wachtangow ist in Wladikawkas,
heute Ordshonikidse in Armenien
geboren. Vielleicht hat ihn sein früher
Tod davor bewahrt, in Ungnade zu
fallen oder doch in der Wertschätzung
so sehr abzusinken, wie es Tairow und
Meyerhold geschah. Zu Wachtangows
hundertstem Geburtstag sind in
Ostberlin nun Aufzeichnungen, Briefe,
Protokolle und Notate des Theatermannes

erschienen, die einen
bewegenden Einblick geben in die
hektische, vielleicht von der Ahnung seines

frühen Todes angetriebene Tätigkeit

des Schauspielers und Regisseurs *.

Das Buch umfasst über vierhundert
Seiten. Die Texte sind chronologisch

gegliedert. Es beginnt mit Aufzeichnungen

aus den Jahren 1911 bis 1913,
erste Versuche mit dem Stanislawski-
System betreffend. Dann folgt eine
Dokumentation über Wachtangows
Studentisches Studio und über die
Tage der Oktoberrevolution. Bedeutenden

Raum nehmen Äusserungen
Wachtangows über das Volkstheater
ein. Tagebuchnotizen und Briefe über
sein Wirken am Dritten Studio des

Moskauer Künstlerischen Theaters
und über seine letzten Inszenierungen
beschliessen den Teil der authentischen

Dokumente aus der Feder des

Theaterlehrers und Künstlers. Die
Edition, die Dieter Wardetzky betreut
hat, bringt dann Protokolle und
Mitschriften von Vorlesungen Wachtangows

im Studentischen Dramatischen
Studio, und schliesslich wird die
Theaterarbeit Wachtangows in einer
grossangelegten Untersuchung von Boris
Sachawa dargestellt.

Nun muss man nicht etwa annehmen,

Jewgeni B. Wachtangow sei an
der Oktober-Revolution irgendwie
beteiligt gewesen. Er hat die Kämpfe in
Moskau eher als Unterbruch seiner
Tätigkeit mit ungewissem Ausgang
erlebt. Es gibt Aufzeichnungen, in denen
er registriert, dass das Telephon nicht
mehr funktioniert, dass er mit seinen

Schauspielern abgeschnitten ist, dass

man Gewehr- und Kanonenschüsse
hört. Er war in dieser Zeit, wie Boris
Sachawa schreibt, «von den Ereignissen

und Fragen des gesellschaftlichen
Lebens entfernt», nämlich tief in
Theaterarbeit versunken, der Kunst



ZU WACHTANGOW 345

zugewandt, der Lösung künstlerischer
Probleme. Aber als er dann auf die
Strasse gegangen sei, habe er schlagartig

erkannt, dass jetzt der Arbeiter
den Staat in Besitz nehmen werde,
dass er der Hausherr von allem werde
und wiederherstelle, was in Trümmern
liege. Fortan widmete sich Wachtangow

in seiner Theaterarbeit der neuen
Zeit. Und folgerichtig entwickelte er
die Idee des Volkstheaters. Die Kapitel

über Wachtangows Studio sind
eine Auswahl der aus dem schon 1930
erschienenen Buch von Boris Sachawa.
Manches liest sich da wie Legendenbildung,

etwa die Ausführungen über
die friedensstiftenden Talente des
Studioleiters, über die Erziehung der
Mitglieder zum Kollektiv, über die
Hinwendung zum Romantischen.
Entscheidend jedoch ist jene Wende weg
von einer «Kunst zum persönlichen
Vergnügen» und hin zu einem Theater,

das nicht nur «für das Volk»,
sondern «mit dem Volk» lebt. Gequält
von seiner Krankheit, unter Schmerzen,

vom Aufenthalt in einer
Heilstätte keineswegs gekräftigt oder gar
geheilt nahm er seine Arbeit auf, setzte
sich mit den Spannungen auseinander,
die während seiner Abwesenheit im
Studio aufgekommen waren. Wie
seinen eigenen Körper sah er sein
Kollektiv zerfallen. Man kann in den
Protokollen und Notizen, in den Briefen
verfolgen, was hier vorging:
Machtkämpfe innerhalb einer Gruppe,
Vorgänge, wie sie namentlich im Theater
der Mitbestimmung zu beobachten
sind bis in die allerjüngste Vergangenheit.

Wachtangow war ein Schüler
Stanislawskis, und wenn er auch in seinen
Arbeiten sich immer weiter von den
Lehren des Meisters entfernt hat, so

blieb er ihm dennoch loyal verbunden.
Phantasie und Kreativität bestimmten
seine Arbeit, also auch Befreiung von
Zwängen des Realismus. Niwinskis
Bühnenbilder zu «Prinzessin Turandot»,

der letzten Arbeit Wachtangows,
zeigen eine vollkommen befreite «Welt
des Theaters», und so auch wollte
Wachtangow seine Schauspieler agieren

sehen. Vielleicht lebt etwas von
seiner Regiekunst fort in der Arbeit
Giorgio Strehlers. Man wusste gern
mehr über die Nachwirkungen und die
Ausstrahlung eines Theatergenies, dessen

Spuren in dem Band, der seine
gesammelten Schriften enthält, nunmehr
gesichert sind. Von Wachtangow
gehen starke Impulse zur Arbeit des

Theaters Habima in Tel Aviv. Ob das

nach seinem Namen benannte Theater
in Moskau heute noch oder wieder in
seinem Geiste arbeite, wäre von Interesse.

Auch hätte man gerne eine nicht
zu knappe Dokumentation der
kritischen Rezeption vor Augen. Theater
lebt fort entweder in denen, die durch
die Arbeit eines grossen Anregers
geprägt sind, oder aber in den Berichten
inspirierter Zuschauer. Es gab und gibt
Theaterkritiker, auf die diese Bezeichnung

zutrifft. Es sind indes Berichte
von Beteiligten, die Wachtangows
letzte grosse Regiearbeit beschreiben.
Stanislawski selber äusserte sich begeistert.

Von grossem Wert sind die
Aufzeichnungen, die Nikolai Gortschakow
zur «Prinzessin Turandot» hinterlassen

hat, eine Art Arbeitsprotokoll.
Daraus geht hervor, dass die Inszenierung

etwas gebracht hat, was den alten
Naturalismus des künstlerischen
Theaters weit hinter sich liess: die
Selbstdarstellung der Schauspieler, die
Geburt der Bühnenfigur, die ihre
eigene Realität hat. Maxim Gorki war



346 ZU WACHTANGOW

es ja, der seinerzeit Stanislawski auf
Capri, wohin er ihn eingeladen hatte,
die Idee einer Bühne der Improvisation

erläuterte, inspiriert durch die
italienische Commedia. Erst bei
Wachtangow jedoch scheinen Gorkis Ideen
auf wirklich fruchtbaren Boden gefallen

zu sein. Und es ist bewegend zu
sehen, dass der todkranke Mann in der
düsteren Zeit nach der Revolution, als

Hunger und Kälte und der
Kriegskommunismus herrschten und das
Getreide auf den Dörfern mit Waffengewalt

requiriert wurde, seine heiterste
und funkelndste Inszenierung schuf.
Mit Fieber und Schmerzen sass er im
ungeheizten Parkett und gab seine
Anweisungen. An der Generalprobe und
an der Premiere konnte er nicht mehr
teilnehmen. Aber sein Erfolg war
unbestritten. Man hat gesagt, Stanislawski

habe das Bürgertum gewonnen,
Tairow die linke Intelligenz und
Meyerhold die Parteikader. Wachtangow

aber eroberte mit seiner letzten
Inszenierung alle zusammen und dazu
erst noch die Anerkennung des grossen

Altmeisters. Was über «Turandot»
aus den überlieferten Berichten noch
zu erfahren ist, läuft darauf hinaus,
dass es eine Aufführung der Schönheit,

des Glücks, der spielerischen

Freiheit war, «ein reizvolles Ineinander

von Chinoiserie und Commedia
dell'Arte, von Märchen und Stegreifspiel,

von tänzerischer Musikalität und
marionettenhafter Burleske, von
Anmut, Ironie und heimlicher Romantik,
von Traum und Leben». Damit aber
erreichte Wachtangow, was eher
überrascht: die Entrückung des Zuschauers
aus dem Alltag, indem er nämlich das

Theater als Spiel der eher tristen
Wirklichkeit gegenüberstellte.

Das Buch mit seinen Aufzeichnungen,

Briefen und anderen Dokumenten

ist eine umfassende Bestandesaufnahme

einer Arbeit, die allzubald nach
dem Tod Wachtangows in ihrer Blüte
geknickt wurde. Seine Schüler, so zum
Beispiel der Schauspieler Stschukin
und der Regisseur Sachawa, sahen sich

gezwungen, im Zeichen des «Sozialistischen

Realismus» zurückzunehmen,
was sie gelernt hatten und weiter
entwickeln wollten.

Anton Krättli

1 Jewgeni B. Wachtangow, Schriften,
Aufzeichnungen, Briefe, Protokolle,
Notate. Herausgegeben von Dieter War-
detzky. Henschelverlag Kunst und Gesellschaft,

Berlin (Ost) 1982.

Hinweise

Felix Valloton - Leben und Werk

Bildbände sind zum Anschauen da.
Man möchte zwischen zwei Buchdek-
keln farbig und schwarz-weiss greifbar
haben, was in Museen weit verstreut
oder in Privatsammlungen normaler¬

weise nicht zugänglich ist. Der Band
über Leben und Werk von Felix
Valloton, der in der Edition Scheidegger
im Verlag Huber, Frauenfeld, erschienen

ist, erfüllt diesen Wunsch: das
Werk des Malers und des Graphikers
Valloton ist in diesem Buch recht um-



HINWEISE 347

fassend dokumentiert, in hervorragenden

Farbreproduktionen und in
Schwarz-Weiss dem Freund des

Künstlers verfügbar. Bildbände müssen

natürlich auch Text haben. Es gibt
verschiedene Möglichkeiten, dazu zu
kommen. Am besten wäre natürlich,
man fände einen Kunsthistoriker oder
einen Schriftsteller, der aus persönlicher

Sicht, aus besonderer Zuneigung
zu dem Künstler, dessen Werk vorgestellt

wird, seinen Kommentar, seine

Erfahrungen, seine Empfindungen zu
Papier brächte. Im vorliegenden Fall
nennt das Titelblatt als Verfasser der
«Texte» Günter Busch, Bernard Dori-
val und Doris Jakubec. Neue Informationen

darf man von ihnen nicht
erwarten. Bernard Dorival schreibt über
«Das Rätsel Valloton», Doris Jakubec
porträtiert den Künstler in einem
biographischen Essay und steuert ausserdem

einen Aufsatz über Valloton, den
Schriftsteller bei. Günter Busch wendet

sich dem graphischen Werk zu,
aber auch sein Beitrag geht auf das
Gesamtwerk und auf die besonderen
Lebensumstände Vallotons ein.
Schliesslich ist dem Band auch noch
eine Dokumentation über eine
zeitgenössische Kontroverse beigegeben, eine
Art Kritik und Antikritik, die durch
einen kritischen Kommentar in der
«Neuen Zürcher Zeitung» ausgelöst
wurde. Der Eindruck bleibt, es sei auf
den Textteil nicht ganz so grosse Sorgfalt

verwendet worden wie auf den
Bildteil. Sprachliche Unbeholfenheiten
und ein oder zwei Fehler, die nicht als

Druckfehler bezeichnet werden können,

wirken in einem Buch über Felix
Valloton, den exakten Meister, besonders

störend. Denn jedes seiner Werke,
wie sie hier nun reproduziert sind,
zeugt von der Besessenheit, mit der er

dem Vollkommenen nacheiferte.
Selbst noch seine kühnsten Versuche,
in denen er jeden trockenen Realismus
hinter sich lässt, sind mit einer
Akkuratesse durchgeführt, die bewunders-
wert ist. Bildbände sind zum Betrachten

da.

«Der Schatten Robespierres»

Eine subjektive Geschichte der
Französischen Revolution liege hier vor,
bedeutet uns der Autor Pierre Gascar
im Untertitel zu einem Geschichtsbuch,

das für einmal nicht aus der
Sicht der herausragenden historischen
Gestalten entstanden ist, sondern
seinen Reiz den bisher eher verborgenen

oder weniger beachteten Quellen
verdankt. Gascar stützt sich auf den
Briefwechsel zwischen Robespierres
Sekretär, Marc-Antoine Jullien, und
dessen Mutter. Jullien de Paris, wie
der hochbegabte junge Feuerkopf
auch genannt wurde, war gewissermassen

das «Wunderkind der
Revolution», ein Künstler und Agitator,
der schon im Alter von siebzehn Jahren

mit seinen Manifesten auffiel, vor
den Jakobinern sprach, zum
Kriegskommissar und zum persönlichen
Agenten Robespierres aufstieg, ein
Jüngling mit gewaltigem Einfluss.
Indem Gascar den Briefwechsel dieses
Mannes mit seiner Mutter zu seiner
Hauptquelle macht, gelingt ihm eine
Darstellung der Revolution «von
innen», eine vielleicht ins Belletristische

hinüberspielende Geschichtsschreibung,

jedenfalls eine spannende
und faszinierende Lektüre. Rita Hörner

hat sie übersetzt (Ciaassen Verlag,
Düsseldorf 1982).


	Das Buch

