
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 4

Artikel: "Worte lügen" : zum Sprachverständnis bei Arthur Schnitzler

Autor: Wildi, Liselotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liselotte Wildi

«Worte lügen»

Zum Sprachverständnis bei Arthur Schnitzler

Mit der resignierten Feststellung Klara Eckolds «Worte lügen» endet der
erste von drei Einaktern, «Stunde des Erkennens», die unter dem bezeichnenden

Titel «Komödie der Worte» 1915 erschienen sind. Die prägnanten
Worte sind ein Beispiel für Arthur Schnitzlers Sprachverständnis, mit dem

er sich in den Topos der Sprachskepsis einreiht. In Zusammenhang damit
stehen allgemeine Schwierigkeiten bei der Kommunikation und somit im
zwischenmenschlichen Bereich, die aufzuzeigen Schnitzler stets bemüht
war - und dies ein Thema, das wie kaum ein anderes bei heutigen Autoren
aktuell ist. Das problematische Verhältnis der (modernen) Schriftsteller zur
Sprache ist offensichtlich, denn gerade sie, denen die Sprache Material und
Werkzeug ist, haben mit ihrer Sprachfähigkeit nicht nur positive Erfahrungen

gemacht, sie haben nicht nur die Fülle der Sprache erlebt, sondern oft
auch deren Grenze erfahren und ihre Vorbehalte der Sprache gegenüber
zum Ausdruck gebracht. - Wo Sprache als blosse Alltags- oder Umgangssprache

eingesetzt wird, mag sie genügen; überall dort aber, wo es um
Tieferes/Höheres geht und wo Kommunikation erwünscht, wahre
Verständigung erhofft wird -, dort äussert sich die Unzulänglichkeit der
Sprache. «In keiner Sprache kann man sich so schwer verständigen wie in
der Sprache», sagt Karl Kraus und drückt damit seine Sprachskepsis deutlich

aus. Hofmannsthal schildert im Chandos-Brief (1902), wie sich ihm
«die irdischen Begriffe entziehen», «nichts mehr liess sich mit einem Begriff
umspannen». Mit Hilfe der Sprache die Welt und sich selbst erfahren,
gelingt nicht (mehr). Sprache und Wirklichkeit lassen sich nicht mehr in
Übereinstimmung bringen. Es herrscht Sprachnot. Die Sprache mit ihren
Begriffen erweist sich als unzulänglich, Wahrheit zu erfassen und
auszudrücken, unzulänglich auch für die völlige Verständigung von Mensch zu
Mensch.

Auch Schnitzlers Sprachverständnis basiert auf der Voraussetzung, dass

Sprache das einzige Mittel ist, um vom Gedanken zur Verständigung zu



332 SPRACHVERSTÄNDNIS BEI SCHNITZLER

kommen - zweifellos dem eigentlichen Zweck der Sprache. «Worte
wir haben doch nichts anderes», sagt sein Hofrat Winkler («Das Wort»,
Seite 147).

Das Problematische an der Sprache ist jedoch, dass sie subjektiv ist. In
Pirandellos Stück «Sechs Personen suchen einen Autor» (1921) heisst es:

«Ja, hier liegt ja der Kern alles Übels! In den Worten! Wir tragen alle in
uns eine Welt von Dingen; ein jeder seine eigene Welt. Und wie können
wir uns verstehen, wenn ich in meine Worte den Sinn und Wert der
Dinge lege, die in mir sind; der andere aber, der zuhört, kann sie doch nur
aufnehmen nach dem Sinn und Wert seiner inneren Welt. Wir glauben uns
zu verstehen, aber wir verstehen uns nie!» - Genau das gleiche meint
Hofreiter in Schnitzlers «Das weite Land» (1909): «... ich kann natürlich nur
von mir sprechen, wir können ja alle immer nur von uns sprechen ...»
Es kann bestenfalls zu einer teilweisen Verständigung zwischen den
Menschen kommen; eine völlige und dauerhafte Verständigung ist darum nicht
möglich, weil zwei Individuen in ihrer Gesamtheit nie identisch sind.

Verständigung setzt Mit-teilung voraus. Das Wiederfinden des Ich im Du
gelingt nur in jenem glückhaften Fall, wo eine gemeinsame Substanz, wo
Übereinstimmung vorhanden ist; sonst ist ein Echo von vornherein
ausgeschlossen.

Erschwerend kommt hinzu, dass Sprache sowohl auf das Denken wie auf
das Gefühl angewiesen ist. Der Widerspruch jedoch zwischen Verstand und
Gefühl - für Schnitzler ist er die Grundidee der modernen Tragödie (Buch
der Sprüche und Bedenken, S. 183) - schafft den Konflikt, dem alle
Menschen ausgesetzt sind. Bei einer Kommunikation bleibt immer ein Rest,
«etwas, das wir nicht fassen können», wie Schnitzler meint. «Wenn wir es

fassen könnten, hätten wir eine Weltsprache - vielleicht die Sprache, die
die Menschen vor dem Fall des Turmes zu Babel redeten und vor der
Sprachverwirrung Gefühl ist weltumfassend. Denken ist individuell und
unübertragbar», sagte er1. Und doch unternimmt der Mensch normalerweise

immer wieder den Versuch, sich dem andern mitzuteilen, und bemüht
sich (bestenfalls), auf den andern zu hören, ihn zu verstehen. Dem liegen
die Absicht und der Wunsch zugrunde, die begrenzte Individualität zu
erweitern, durch Kommunikation mit anderen die eigene Isolierung zu
überwinden.

In der Tragikomödie «Das Wort» - mit der sich Schnitzler von 1904 bis
1927 beschäftigt hat, was sein Engagement für Worte und Wahrheitsfindung

deutlich aufzeigt - wird ein Mensch durch verantwortungslos
gebrauchte Worte in den Tod getrieben. Im Stück kommt Gleissner vor, ein
Schreiberling. Er «gehört der armseligen Gilde an, die davon lebt, dass es

nicht genug Worte auf der Welt gibt und dass die wenigen, die es gibt, nicht



SPRACHVERSTÄNDNIS BEI SCHNITZLER 333

präzise genug sind». Die Sprache ist in der Tat ein fragwürdiges
Verständigungsmittel - aber was sonst als Worte bliebe dem Menschen? Auf
Treuenhofs Vorwurf, «Du nimmst alles so wörtlich, so furchtbar wörtlich»,
erwidert Hofrat Winkler: «Allerdings. Anders kann man sich halt schwer
verständigen.»

Sowohl für eine zwischenmenschliche Verständigung wie für Erkenntnisgewinnung

schlechthin ist der Mensch auf Sprache angewiesen - und da

zeigt sich das Verhängnisvolle: die Sprache ist nicht nur unzulänglich, sie

stellt sich sogar dem Wahrheitssucher hindernd in den Weg. So kommt es,
dass sich niemand Einlass zum Tempel der Wahrheit verschaffen kann, wie
Schnitzler in einem Aphorismus meint, denn «ein Riese hält am Tore
Wacht: das Wort».

Im «Zwischenspiel», der 1906 erschienenen Komödie, gibt es keine
Verständigung, weil die Sprache versagt. Cäcilie fragt ihren Gatten: «Glaubst
du nicht, Amadeus, dass manche Dinge geradezu anders werden dadurch,
dass man versucht sie auszusprechen ?» - Und ganz ähnlich äusserte sich
Schnitzler selbst einmal als Begründung für das oft mehrmalige Umarbeiten
seiner Werke: «Worte, besonders das gesprochene Wort, sind trügerisch
und ausweichend.»l Der hier zutagetretende Zweifel an der Aussagekraft
der Sprache mag mit ein Grund sein, weshalb sich die Entstehung seiner
Werke oft über Jahrzehnte erstreckt: vom ersten Einfall über die meist
wenige Zeilen umfassende Notiz zum ersten Versuch, dann von der oft nach
Jahren wieder vorgenommenen Neufassung über wiederholte Korrekturen
bis zur endgültigen, veröffentlichten Version. An diesem arbeitsintensiven
Ausfeilen ist Schnitzlers Bemühen um den adäquaten Ausdruck, sein

Ringen mit der Sprache, abzulesen.
Der Schnitzlersche Mensch täuscht nicht selten sich und andere mittels

der Sprache: «Man verstellt sich; man lügt andern, zuweilen auch sich
selber, etwas vor», heisst es in «Stunde des Erkennens». Das phrasenhafte

Reden tritt dann in Erscheinung, wenn nichts Eigenständiges geboten
werden kann oder will. Sprache wird zum formelhaften Aneinanderreihen
von Banalitäten, zum leeren Wortgetändel. Sie begünstigt das - oft geradezu

erwünschte - Aneinandervorbeireden. Statt der Wahrhaftigkeit, dienen
die Worte dann der Verhüllung, sind Mittel für das Komödienspiel.
«Komödie der Worte», dieser bereits erwähnte Titel dreier Einakter, könnte
an manch anderem Ort über Schnitzler-Texten stehen.

Durch diesen verantwortungslosen Wortgebrauch einerseits und infolge
der Mangelhaftigkeit der Sprache als Verständigungsmittel andrerseits
kommt es bei Schnitzler oft zu einer wahren Kommunikationsstörung. Der
Mensch (als Sender) sagt nicht das, was er denkt, oder sagt etwas, weil er
etwas anderes verschweigen will - auf der anderen Seite hört er (als



334 SPRACHVERSTÄNDNIS BEI SCHNITZLER

Empfänger) zwar die Sätze des andern, versteht sie aber nicht ganz oder
überhaupt nicht.

In den «Reigen»-Szenen dienen in auffallender Weise sprachliche
Formeln und Klischees zur Verschleierung für das eigentliche Anliegen der
Personen. Diese werden zudem durch ihre Sprache charakterisiert: So

sprechen sowohl die fünf Frauen wie die fünf Männer in letztlich der
gleichen Situation, ihrer sozialen Stellung und geschlechtlichen Zugehörigkeit

entsprechend, verschieden. Im weiteren ist eine Veränderung im
jeweiligen Sprachstil zu beobachten, je nachdem zu welchem Partner
gesprochen wird. Schnitzler ist es in diesen Dialogen meisterhaft gelungen, die
immer gleiche Absicht sprachlich zu variieren. Die ominösen, viel diskutierten

Gedankenstriche, die in den «i?e/gen»-Szenen den Geschlechtsakt
markieren, haben (über die Tatsache hinaus, dass Schnitzler zweifellos den Akt
selbst ausklammern wollte) die Funktion, den Abbruch des Dialogs kenntlich

zu machen. Diese Gedankenstriche sind die Leer-Steilen in den

gezeigten zwischenmenschlichen Beziehungen. In jeder Szene wird dadurch
evident, dass die körperliche Nähe das Gefühl des Alleinseins nicht
kompensieren kann, ist doch die innere Distanz zum Partner im Grunde
genommen Ursache und Folge einer Sprachlosigkeit.

Dass das Verschweigen und Vermeiden von Worten für jede Beziehung
gefährlich ist, zeigt Schnitzler immer wieder auf. In der Tragikomödie «Das
weite Land» ist in einer entscheidenden Szene zwischen Hofreiter und
seiner Frau nur noch Reden über «Reden» möglich. Etwas ganz Ähnliches
spielt sich im Roman «Der Weg ins Freie» ab: Anna Rosner und Georg
von Wergenthin haben sich nach dem Tod ihres neugeborenen Kindes
nichts zu sagen. In ihrem «Gespräch» treten nur die Verben sagen, erzählen,
sprechen, reden auf: Worte ohne Hintergrund, ohne Inhalt. Gerade in dieser
Szene wird erschütternd deutlich, wie hilflos und befangen der einzelne ist.
Auch im grössten Schmerz kann er sich keinem Du öffnen, sondern verharrt
in Belanglosigkeiten.

Die klärende Aussprache sollte nach Schnitzler immer wieder versucht
werden, sie ist seiner Meinung nach nötig für jeden echten Kontakt und
überdies Ansatzpunkt für eine Therapie bei kranken Beziehungen. Das wird
in der «Traumnovelle» explizit, wo durch Offenheit eine Versöhnung
möglich wird. Wenn diese Chance nicht genutzt, wenn die Schranke
zwischen den Individuen nicht abgebaut wird, kommt es zwangsläufig zur
Vereinsamung.

Zwei Meisterwerke Schnitzlers haben die Form von Mowo/ognovellen,
nämlich «Leutnant Gusti» und «Fräulein Else». Hier gibt es kein Gegenüber;

der Sprechende/Denkende ist mit sich allein. Schnitzler wies zwar
darauf hin, «Fräulein Else» sei «nur scheinbar ein Monolog, in Wirklichkeit



SPRACHVERSTÄNDNIS BEI SCHNITZLER 335

[aber] ein Dialog, in dem sich als Partner der reflektierende Mensch und
die attackierende Umwelt gegenüberstünden» 2. - Der isolierte, im Tragischen

endende Mensch ist besonders im Spätwerk gezeigt, so vor allem in
der Novelle «Flucht in die Finsternis» und im Roman «Thérèse». Gerade
weil Schnitzlers Protagonisten sich im allgemeinen niemandem anvertrauen
(können), kommt es zum Gefühl, das schon der achtundzwanzigjährige
Schnitzler in einem Brief ausgedrückt hat, dem Gefühl, «dass man sich
eigentlich nie wirklich versteht» 3.

Doch auch wenn die Grenzen der Sprache einmal deutlich geworden
sind, muss nicht resignierendes Verstummen folgen: dann tut sich der ganze
Bereich des Unsagbaren auf. Gerade für den Dichter mag es zum Anliegen
werden, trotz der erkannten Mangelhaftigkeit der Sprache das Unsagbare
zwischen und hinter den Worten ahnen zu lassen. Schnitzler beherrschte
diese Kunst wie nicht gerade ein anderer Autor; er wurde mit Recht als
ein «Meister des vielsagenden Schweigens, des beredten Verstummens, der
versteckten Andeutung» 4 bezeichnet.

Bei Schnitzlers Sprachverständnis geht es also vor allem darum, zu einem

reflektierten Sprachgebrauch zu kommen. Indem er klarmacht, wie leichtfertig

sich die Menschen der Sprache bedienen, zeigt er, mit welcher
Verantwortung der Sprachgebrauch verbunden ist; denn leere Konversation

ist im Grunde genommen mangelhafter Sprachgebrauch. Sein
Anliegen hat er in einer Notiz zum «Wort» formuliert:

«Unsere ganze Moral besteht vielleicht nur darin, aus diesem unpräzisen
Material, das uns das Lügen so leicht, so verantwortungslos, so entschuldbar

macht, aus der Sprache etwas Besseres zu machen. Mit Worten so wenig
lügen als möglich ist.»

1 G. S. Viereck: Die Welt Arthur - 3«Liebe, die starb vor der Zeit». Arthur
Schnitzlers, in: Schlagschatten, Sechsund- Schnitzler - Olga Waissnix. Ein Brief-
zwanzig Schicksalsfragen an Grosse die- Wechsel. Hrsg. von Thérèse Nicki und
ser Zeit, Berlin/Zürich, o. I. (1930), S. 96 Heinrich Schnitzler. Wien/München/Zü-
bis 109. - 2 Nach Max Krells «Erinnerun- rieh 1970, S. 228. - 4 William H. Rey,
Argen», zitiert aus: Arthur Schnitzler. Sein thur Schnitzler, in: Deutsche Dichter der
Leben. Sein Werk. Seine Zeit. Hrsg. von Moderne, hrsg. von Benno von Wiese,
Heinrich Schnitzler, Ch. Brandstätter und Berlin 1965, S. 237-257; hier 248.
R. Urbach, Frankfurt a. M. 1981, S. 124.


	"Worte lügen" : zum Sprachverständnis bei Arthur Schnitzler

