Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 3

Artikel: Evolutionare Erkenntnistheorie und 6kologische Krise
Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helmut Holzhey

Evolutionare Erkenntnistheorie
und okologische Krise

Immer haufiger werden wir mit Nachrichten und Erfahrungen konfrontiert,
die das Bild einer Gefdahrdung unserer natiirlichen Umwelt vermitteln und
bereichern. Die Einschétzung dieser Informationen ist sehr schwierig, ins-
besondere wenn in ihnen — wie gewohnlich — Beobachtung und Interpre-
tation gebiindelt sind. Es wird von bedrohlichen Entwicklungen gespro-
chen, wie sie an gewissen Trends abzulesen sind. Das gilt vor allem fiir
Bedrohungen planetarischen Ausmasses: den katastrophalen Folgen, die
die Abholzung des tropischen Regenwaldes, die Zunahme des CO2-Gehalts
der Atmosphire, die Zerstorung der Ozonschicht in der Stratosphire usw.
haben konnten.

Ein Element der Unsicherheit steckt in allen diesen Prognosen, die
Zukunft ist nicht mit jener Sicherheit voraussehbar, die wir verlangen, wo
es um (wissenschaftliches) Wissen geht.

Diese vornehme, manchmal auch ideologisch oder rein politisch moti-
vierte Reserve ! iiberzeugt nicht. Kann man denn, wie es in anderen Fillen
vertretbar ist, abwarten, ob die Prognosen vom Gang der Ereignisse
bestitigt oder verworfen werden? Wissenstheoretisch motivierte Gelassen-
heit scheint hier eher unverantwortlich zu sein. Dass es hinsichtlich dieser
oder jener Belastung unserer Umwelt «noch nicht» so schlimm sei, wie da
und dort vorausgesagt wurde, bietet keinen Trost. Die Hauptschwierigkeit
liegt auch nicht in der wissenstheoretischen Einschdtzung der Prognosen,
sondern in einer eigentiimlichen Unfahigkeit, die Konsequenzen eines den
Planeten umfassenden, «globalen» menschlichen Handelns wahrzunehmen,
sie sich nahe genug gehen zu lassen, um ihnen angemessen begegnen zu
konnen. Diese Unfihigkeit signalisiert moglicherweise, dass wir durch die
geforderte raumliche und zeitliche Weitsicht iiberfordert sind.

Nur — wer ist dieses «Wir»? Das Subjekt, das fiir das Schicksal der Gat-
tung Verantwortung triige, existiert nicht. Das Handeln einzelner (Staaten
und Wirtschaftssubjekte bzw. ihrer Représentanten) hat planetarische
Dimensionen, ohne dass hinreichende formell-rechtliche oder informelle
Regelungen und Kontrollen bestiinden, die man als Ausdruck der volonté
générale der Menschheit fassen konnte.

Steht es im Bereich des «lokalen», auf iiberschaubarem Raum erfolgen-



216 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

den Handelns besser, wenn es um die Wahrnehmung und verantwortliche
Verarbeitung der unsere natiirliche Umwelt gefdhrdenden Konsequenzen
dieses Handelns geht? Meines Erachtens besteht auch hier kein Grund zum
Optimismus. Das Stichwort, unter dem die Bedrohung unserer nédchsten
natiirlichen Umwelt angegangen wird, heisst «Nebenfolgen». Larmimmis-
sionen, Luftverpestung, Wasserverschmutzung, -iiberdiingung und -iiber-
sduerung, die Belastung der Boden durch Schwermetalle, aber auch die
touristische Ubernutzung von Landschaften, die Reduktion von Flora und
Fauna u. a. m. gelten fiir «Nebenfolgen» unserer hochtechnisierten Zivili-
sation 2.

Haupt- und Nebenfolgen

Wer die problematischen und schidlichen Konsequenzen eines zivilisato-
rischen Prozesses als «Nebenfolgen» anspricht, stellt sich offensichtlich
nicht nur positiv gegeniiber dessen «Hauptfolgen» ein — Wohlstandsmeh-
rung, Arbeitserleichterung, umfassendere Bediirfnisbefriedigung u. 4. —; er
gibt auch zu erkennen, dass Losungen fiir die «Nebenfolgen» im Zusam-
menhang des technisch-zivilisatorischen Prozesses selbst gesucht werden
sollen. Tatsdchlich gehen wir auf diese Weise die entstandenen Umwelt-
schutz-Probleme an; Stichworte: sanfte Technologien, recycling, Gewésser-
schutz, Abgasvorschriften. Wir, d. h. Bund und Kantone (wie auch andere
Staaten), gehen sie im Rahmen der Gesetzgebung an; einzelne und Grup-
pen engagieren sich z. T. unter grossem personlichem Einsatz fiir die
Realisierung der kleinen umweltschiitzerischen Massnahmen. Wo aber
diese Massnahmen die Interessen von Wirtschaftsunternehmen (z. B. Alu-
suisse) und ganzen Wirtschaftszweigen (Transportgewerbe) spiirbar tan-
gieren konnten, wo diese Massnahmen aber auch vom einzelnen Verinde-
rungen in seiner Lebensgestaltung (z. B. den Verzicht auf unnotiges Auto-
fahren) einfordern konnten, erhebt sich auch bei uns scharfer und breiter
Widerstand (z. B. Widerstand gegen die Schwerverkehrsabgabe oder For-
derung weiteren Strassenbaus im bisherigen Umfang mit der TCS-Initia-
tive).

Es wire also schon viel getan und wiirde vielleicht das Schlimmste ver-
hiitet, wenn die heute mogliche fechnische Bewiltigung bzw. Abschwi-
chung der «Nebenfolgen» mit Hilfe entsprechender gesetzgeberischer
Massnahmen unter Mithilfe der Wirtschaft in die Tat umgesetzt wiirde 3.
Ohne den Sinn solcher Anstrengungen im Rahmen des gegebenen «setting»
in Frage stellen zu wollen, ist doch auf tieferliegende Probleme hinzu-
weisen, die sich dem technischen Zugriff des «Machens» entziehen und
die mit dem «Machen» als Grundzug unserer Zivilisation selbst zusam-



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 217

menhidngen. Konnte es bei jenen Massnahmen zum Schutz unserer natiir-
lichen Umwelt vor den «Nebenfolgen» der technischen Zivilisation sein
Bewenden haben, wiren philosophische Uberlegungen zum Thema uber-
fliissig. Umgekehrt ist es keineswegs selbstverstandlich, dass die Frage des
Umweltschutzes eine philosophische Tiefendimension hat.

Man wird dieser Tiefendimension leicht ansichtig, wenn man sich mit
der Frage beschiiftigt, ob die Bedrohung unserer natiirlichen Umwelt einer
voriibergehenden Phase in der kulturell-zivilisatorischen Entwicklung der
Menschheit zuzurechnen sei. Natiirlich kann sich die Situation durch eine
globale natiirliche Katastrophe oder einen Weltkrieg grundlegend éndern.
Aber schalten wir diese Eventualititen aus, ldsst sich behaupten: Die
Bedrohung der natiirlichen Umwelt des Menschen ist keine voriibergehende
Erscheinung in der Entfaltung der technischen Zivilisation, sondern eine
notwendige Folge der Praxis, den zivilisatorischen Fortschritt auf dem
Wege der Unterwerfung der Natur unter die Herrschaft des Menschen zu
suchen.

Natur als das Andere

Unsere moderne Zivilisation hitte gemaiss dieser These selbstzerstorerische
Tendenzen. Aber was heisst eigentlich: «Unterwerfung der Natur durch
den Menschen»? Wir sprechen in dieser Formel ein Verhiltnis an, dessen
eines Glied wir selbst sind, dessen anderes Glied die Natur ist.

Gehoren wir aber nicht auch zur Natur als ein Teil? Das wird in dieser
Verhiltnisbestimmung ausser acht gelassen. Sie erweist sich, formal
betrachtet, als eine Auseinander-setzung und Gegeniiberstellung, in die ein
bestimmtes Verstindnis der einander gegeniibergestellten Glieder Mensch
und Natur eingegangen ist. Anders formuliert: Um Mensch und Natur
einander konfrontieren zu konnen, bedarf es — abgesehen vom Anstoss
dazu — auch eines spezifischen Begriffs vom Menschen wie von der Natur.

Betrachten wir zunachst diese Auseinander-setzung fiir die Zeit, in der
das Programm der Unterwerfung der Natur durch den Menschen formu-
liert wurde. Ernst Cassirer hat betont, dass das Mikrokosmos-Motiv in der
Renaissance des 15. Jahrhunderts einen neuen Stellenwert bekam: dass es
nicht mehr den dem Menschen, der kleinen Welt, im kosmischen Gefiige
der grossen Welt zugewiesenen Platz bezeichnet, sondern seine Sonder-
stellung, die er kraft seiner Wirkfihigkeiten besitzt. Die Oratio des Gio-
vanni Pico della Mirandola iiber die Wiirde des Menschen (De dignitate
hominis, 1486) setzt diese Wiirde nicht mehr in die Vorziiglichkeit der
menschlichen Natur. Gott habe, da schon alle Archetypen, aus denen er ein
neues Geschopf hitte bilden konnen, verbraucht waren und alle Weltorte



218 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

gefiillt, beschlossen, «dass der, dem er nichts Eigenes mehr geben konnte,
an allem zugleich teilhdtte, was den einzelnen sonst je fiir sich zugeteilt
war», und zu ihm gesprochen:

«Die beschrinkte Natur der iibrigen Wesen wird von Gesetzen eingegrenzt, die ich
gegeben habe. Du sollst deine Natur ohne Beschrinkung nach deinem freien Ermes-
sen, dem ich dich iiberlassen habe, selbst bestimmen. Ich habe dich in die Weltmitte
gestellt, damit du um so leichter alles erkennen kannst, was ringsum in der Welt ist.
Ich habe dich nicht himmlisch noch irdisch, nicht sterblich noch unsterblich geschaf-
fen, damit du dich frei, aus eigener Macht, selbst modellierend und bearbeitend zu der
von dir gewollten Form ausbilden kannst.»

Pico bestimmt die Sonderstellung des Menschen als natiirliche Entgren-
zung, positiv als Erkenntnis- und Willensmacht beziiglich seiner Umwelt,
insbesondere aber gegeniiber sich selbst. Das Programm des «nous rendre
commes maitres et possesseurs de la nature» (Descartes ) wird noch kaum
angedeutet, um so stidrker aber die mit der natiirlichen Entgrenzung gesetzte
Verpflichtung zur Selbstbestimmung — Verpflichtung des Menschen, sich
zu dem zu machen, was er ist — hervorgehoben. Beide Gestalten des
Menschseins, das Verhiltnis zur Umwelt und das Verhiltnis zu sich selbst,
machen aus, was wir Kultur nennen. Der Kulturbegriff ist ein Begriff der
menschlichen Selbsteinschdtzung. Cultura heisst urspriinglich Ackerbau,
Bearbeitung — mit der Konnotation: Pflege — des Bodens. Die Selbstein-
schitzung, die Pico beschreibt, ist Teil eines Prozesses, in dessen Verlauf
wir begreifen lernen, was es bedeutet, Ackerbau zu betreiben, Kultur zu
schaffen. «Begreifen» heisst: auf uns selbst als Menschen, als mensch-
liche Subjekte zu beziehen und aus uns zu erkldren.

Dieses Begreifen ist kein nachtrigliches Sanktionieren einer Praxis; es
eroffnet vielmehr eine Praxis, zu der es sich erweitert. In diesem Prozess
des Begreifens erst setzen wir uns eigentlich von Natur ab; wir definieren
als «Natur» einen Zusammenhang, aus dem wir — die wir uns als Kultur-
wesen begreifen — mit unserem selbstbezogenen Begreifen heraustreten.
Die kulturelle Auseinandersetzung mit der Natur (die Bearbeitung des
natiirlich Gegebenen, die Abwehr natiirlicher Bedrohungen usw.) scheint
nicht mehr in einem umfassenden «natiirlichen» Kontext, in kosmischer
oder Schopfungs-Ordnung, zu geschehen. Natur wird das Andere unserer
selbst, das Objekt fiir ein Subjekt, die Mechanik gegeniiber dem Selbst-
bewusstsein.

Francis Bacon, Haupttheoretiker einer neuen Einstellung zur Natur am
Anfang des 17. Jahrhunderts, unterscheidet drei Zustinde der Natur: den
freien, den verunstalteten und den gefesselten Zustand. Frei ist die Natur,
indem sie sich in ihrem «gewohnten Laufe selbst entfaltet». (Dieser Begriff
der freien Natur entspricht dem aristotelischen Naturverstiandnis, nach dem



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 219

«natiirlich» solches ist, das das Prinzip seiner Prozessualitit in sich selber
hat.) Verunstaltet erscheint Natur in Gestalt von Monstren. «Gefesselt und
gestaltet» wird sie von menschlicher Kunstfertigkeit (ars) und durch
menschliches Amt (ministerium). «In den Artefakten erhilt die Natur ein
Joch aufgesetzt durch die Herrschaft des Menschen», so dass man «ein
neues Antlitz der Korper und ein anderes Universum» erblickt. Eine Natur-
philosophie, die die Natur in ihrer Fesselung durch die menschlichen
Kiinste betrachtet, beinhaltet eine mechanische Lehre (historia mechanica)
von der Natur. «Ich denke mir dabei eine solche Naturphilosophie, die
nicht in den Rauch der Spekulation und der Subtilitdten abirrt, die viel-
mehr wirkungsvoll auf die Aufhebung der Unannehmlichkeiten des
menschlichen Lebens hinarbeitet.» Hier ist — als Programm — alles bei-
einander, was die neuzeitliche Naturauffassung charakterisiert: die Unter-
werfung der Natur; Unterwerfung unter den Blick einer Theorie, die Natur
aus mechanischen Prinzipien erklért, ineins mit der Unterwerfung unter die
Praxis mechanischer Kiinste, der Technik; Unterwerfung zum Nutzen des
Menschen, d. h. zur Vervollkommnung der menschlichen Kultur.

Wenn heute die Frage diskutiert wird, ob man der Natur zur Wahrung
ihrer «Rechte» den Status eines Subjekts* zubilligen miisse, so stellt sich
die gegenldufige Herausbildung des frithneuzeitlichen Naturbegriffs als
Entsubjektivierung dar. «Subjectum» ist wortlich das Daruntergeworfene,
Zugrundegelegte. Natur liegt dann zugrunde, wenn wir uns als ihr zu-
gehorig, von ihr umgriffen, begreifen. Die Objektivierung der Natur im
Zeichen des selbstbezogenen menschlichen Begreifens macht sie zum An-
deren unserer selbst, das unserer Herrschaft unterworfen wird. Das selbst-
bezogene menschliche Begreifen setzt sich als Subjekt.

Das neue Subjekt, das selbstbezogene menschliche Begreifen oder das
Sichbegreifen in der Differenz von Kultur und Natur, hatte — geschichtlich
betrachtet — noch lange auf zweifache Art in der Natur das Andere seiner
selbst. Natur war einerseits wohl als Objekt theoretischer und praktischer
Bearbeitung distanziert und unterlag so einem umfassenden Prozess der
Kultivierung; Natur lieferte aber anderseits (1) Stoff und Mittel der kul-
turellen Reproduktion, sie bot (2) dem selbstbezogenen menschlichen
Begreifen auch und gerade in seiner kulturell-technischen Praxis Wider-
stand, beispielsweise in Gestalt der Unbegreiflichkeit der physischen Ubel
(menschlicher Krankheiten), (3) entwickelte sich innerkulturell das Bediirf-
nis einer Riickbindung an Natur, nicht zuletzt im dsthetischen Erleben der
Natur. Was hat sich heute veréndert, dass wir die von uns «gefesselte»,
unterworfene Natur nun unsererseits schiitzen zu miissen glauben?

(1) Mittels Landwirtschaft, Handwerk und Industrie minderte die Gat-
tung Mensch in einem iiberaus langwierigen, dann aber in der neuesten



220 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

Zeit sich rapid beschleunigenden Prozess ihre Abhéngigkeit von der natiir-
lichen Umwelt, indem sie die Natur in ihrer lebensweltlichen (mittleren)
Dimension ihrer fiir den Menschen teils erfreulichen, teils gefdhrlichen
eigenstindigen Wirkungsméchtigkeit zu einem guten Stiick beraubte. Die
Ablosung wird nie total sein. Aber erst heute wird uns bewusst, dass der
«Gegner» Natur schwicher sein konnte als erwartet ¢. Das friihneuzeitliche
Programm der Naturbeherrschung war wie selbstversténdlich von der Auf-
fassung getragen, die natiirlichen Ressourcen seien unerschépflich und die
«freie» Natur der vom Menschen angeeigneten Natur iiberlegen. Heute
erweisen sich Klima, natiirliche Regenerationsprozesse und Okosysteme
als storbar oder zerstorbar; die bezwungene Natur zeigt sich potentiell
lebensgefihrdender als die selbstméchtige, «freie» Natur; die «stofflichen
Vorridte» an Boden und Bodenschitzen, vor allem aber an den «Elemen-
ten» Luft und Wasser, konnten im globalen Bearbeitungs- und Ausbeu-
tungsprozess aufgezehrt bzw. vernutzt werden.

(2) Die selbstzerstorerische Tendenz eines auf progressive Naturbeherr-
schung ausgelegten Zivilisationsprozesses kommt nicht nur darin zum Aus-
druck, «dass die Ressourcen der Natur hinsichtlich dessen, was die Lebens-
bedingungen der menschlichen Gattung ausmacht, endlich sind» (R. Spae-
mann). Die imperiale Expansion der menschlichen Zivilisation wendet sich
gegen ihren eigenen Tréger, den Menschen selbst. Sich als Subjekt setzen —
dieser neue Begriff des Menschen stellte den Menschen als Geist substan-
tiell aus der Natur heraus. Selbstbezogenes Sichbegreifen in der Dichotomie
von Kultur und Natur ist kein natiirliches Phanomen. Was in der mensch-
lichen Natur aber uniibersehbar Natur war und blieb, verfiel nach und nach
derselben objektivierend-mechanischen Betrachtungsweise wie die dus-
sere Natur; und das nicht nur in der wissenschaftlichen Theorie unseres
natiirlichen Seins, sondern ebenso in der so erfolgreichen Praxis der wissen-
schaftlichen Medizin und der heute teils drohenden, teils schon geiibten
unheimlichen Praxis der Manipulation (auf biologischer oder psychologi-
scher Basis).

«Die Rechtfertigung solcher Manipulation», schreibt Robert Spaemann,
«wird darin gesehen, dass der Mensch, soweit er manipulierbar ist, ohnehin
Natur, also nicht frei ist, und dass es nur darum gehe, an die Stelle natur-
wiichsiger Sozialisationsprozesse rational gesteuerte zu setzen». Aber damit
wird gerade das Ausgangsziel des Krieges gegen die Natur, die Erweiterung
der menschlichen Freiheit, torpediert, denn «Freiheit ist nicht ein ,Kern®,
der zuriickbleibt, wenn alle Natur unterjocht ist». Die eigentiimlichste
Erscheinung des geistigen Biirgerkriegs, der sich in dieser Situation ent-
wickelt hat, ist die Auseinandersetzung um die Medizin. Paradox zuge-
spitzt: Wieviel bedrohliche, ja lebenszerstorerische Natur in Gestalt von



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 221

Krankheit und Sterben miissen wir gegen ihre technisch-wissenschaftliche
Objektivierung schiitzen und retten, um uns noch als Menschen mit der
Moglichkeit eines freien «Sein-» oder «Geschehenlassens» verstehen zu
konnen?

(3) Nicht nur das Objekt Natur und das Subjekt Mensch sind gefdhrdet,
auch das Verhdltnis Mensch - Natur wird durch die ihm eigene progressive
Entfaltung einer einseitigen Herrschaft des Menschen destabilisiert. Auto-
ren, die diesen Vorgang beschreiben, weisen vor allem auf die psychischen
und gesellschaftlichen Konsequenzen hin: den Mangel an Herausforderung
(wie sie z. B. beim Bergsteigen empfunden wird), die Reduktion authen-
tischer, elementarer Erfahrung, die durch medienvermittelte sekundéire
oder Nacherfahrung nicht ersetzt werden kann, die Angst, Frustration und
Destruktivitidt, die geweckt werden usw.”. Solche Thesen sind schwer zu
erhirten, ich will und kann auch nicht niher auf sie eingehen. In Uberein-
stimmung empfinde ich mich selbst aber mit dem Versuch, das Bedrohliche
der Situation in der Diagnose einzufangen, dass im Zuge des «Krieges»
gegen die Natur unsere Umwelt mehr und mehr zu einer menschlichen
Innenwelt (G.Bohme) verwandelt wird, vergleichbar einem Auto-Interieur
oder einem Einkaufszentrum; hier begegnen wir nur noch «uns selbst»,
ohne Geheimnisse, Unbegreiflichkeiten und Schrecknisse, wie wir sie in
der unbezwungenen Natur immer gewértigen konnten und mussten.

Umkehrung und Umdenken

Folgt man dieser Analyse wenigstens im Grundsitzlichen, dann dringt sich
in der philosophischen Tiefendimension unserer okologischen Krise die
Frage des Umdenkens auf. Was ldsst sich beziiglich dieser Frage von der
evolutionédren Erkenntnistheorie lernen?

«Der Geist fiel nicht vom Himmel» — so betitelt Hoimar von Ditfurth
seine populédre Darstellung dieser Theorie8. Der menschliche Geist, sagt
dieser Titel positiv, ist wie das zugehorige Lebewesen Mensch in der Natur-
geschichte der Lebewesen geworden — nach denselben Gesetzmassigkeiten,
die fiir die Herausbildung, Differenzierung und Entwicklung der Organis-
men generell gelten. Miissen wir das erst heute lernen? Fin anderer Titel
fiihrt uns ndher an das Problem heran. «Ich bin, also denke ich», iiber-
schrieb die deutsche Wochenzeitung «Die Zeit» einen Aufsatz von Dieter
E. Zimmer zur evolutiondren Erkenntnislehre als einer «kopernikanischen
Wende unserer Zeit» (6. 6. 1980). Der Satz ist als Umkehrung des beriihm-
ten Cartesischen «je pense donc je suis» gemeint. Er signalisiert Umdenken
in dem uns interessierenden Sinne, als Gegenbewegung zu Descartes’ Ver-
gewisserung des selbstbezogenen Sichbegreifens. Die Umkehrung will auch



222 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

nicht ihrerseits den Status eines zweifellos gewissen Fundamentalsatzes
beanspruchen. Sie macht vielmehr auf einen, gegen Descartes’ Begriindung
der Absolutheit des denkenden Subjekts gerichteten erfahrungswissen-
schaftlichen Versuch aufmerksam, das menschliche Denken und Erkennen
als Naturphdnomen, genauer als naturgeschichtliches Phinomen zu ver-
stehen und aufzukldren. Mit diesem Versuch wird eine bescheidenere
Deutung der menschlichen Stellung in der Welt gegeben als sie die theore-
tische Grundlegung des neuzeitlichen Naturverhiltnisses in der Philosophie
der frithen Neuzeit implizierte. Gerhard Vollmer spricht davon, dass die
evolutiondre Erkenntnistheorie unser Weltbild «weniger anthropomorph
und weniger anthropozentrisch» werden ldsst, und betrachtet es als eine
«echte kopernikanische Wende», dass hier «der Mensch nicht Mittelpunkt
oder Gesetzgeber der Welt» ist, «sondern ein unbedeutender Beobachter
kosmischen Geschehens, der seine Rolle meist weit iiberschitzt hat. Ganz
allméhlich lernen wir, dass diese nur eine Nebenrolle ist, dass das Weltall
sich nicht um uns dreht, dass die Sonne nur ein Stern unter Sternen ist, die
Erde nur ein Piinktchen im Kosmos, die Menschheit nur eine von zwei Mil-
lionen biologischer Arten usw. ... Die evolutiondre Erkenntnistheorie ist
selbst ein Schritt zu dieser Einsicht.» Sie ist dieser Schritt, indem sie «das
Erkenntnisvermogen des Menschen ... in seiner Passung auf die Welt»
(d. h. Zugehorigkeit zur «Natur») deutet. ?

Dieses Vorhaben birgt eine tiefgehende Ambivalenz. Sie kommt zum
Vorschein, wo Vollmer im angefiihrten Zusammenhang vom Beitrag der
evolutiondren Erkenntnistheorie zur Objektivierung spricht. Die geriihmte
kopernikanische Wende bezieht sich auf die reflexive Aufschliisselung der
menschlichen Erkenntnis, der die objektivierende, von aussen betrachtende
Theorie einer naturwissenschaftlichen Biologie entgegengesetzt wird. Als
objektivierendes Verfahren aber ist evolutiondre Erkenntnistheorie offen-
sichtlich eine Fortsetzung des bewidhrten cartesianischen Ansatzes, ein An-
griff nun nicht mehr bloss auf die vom Geist unterschiedene menschliche
Natur, sondern auf den Geist selbst, der als Naturphédnomen der Philo-
sophie entrissen werden soll.

Von Erkenntnis ist hier keinesfalls mehr bloss im Blick auf den Men-
schen die Rede. Die Evolution im ganzen bzw. das Leben wird als «erkennt-
nisgewinnender Prozess» gedeutet. Mit «Erkenntnis» sind deshalb die
Erkenntnismechanismen in der Evolution thematisch, mit «menschlicher
Erkenntnis» «die jlingste Schichte der erkenntnisgewinnenden Prozesse»
(R. Riedl ). Verniinftig ist an diesen Prozessen ihr Lebenserfolg. Die
(lebendige) Natur gilt als un- oder vorbewusstes Subjekt der Erkenntnis;
denn die durch den Lebenserfolg charakterisierte «Vernunft» eignet allen
evolutiven Selektionsprozessen als Prozessen des Aufbaus von Ordnung,



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 223

sofern durch sie die gegeniiber dem jeweiligen Milieu «geeigneteren Eigen-
schaften entwickelt» werden (R. Riedl!!). Die menschliche Vernunft ist
bewusste Vernunft, ohne dass ihr damit eine Vorzugsstellung innerhalb
der Verniinftigkeit des Lebendigen garantiert wére.

Erkenntnis wird als Realprozess verstanden, als raum-zeitlich determi-
niertes Geschehen. Obwohl abstrakt angegeben 12, ist die Unterscheidung
von Erkennen und Wissen, Prozess und Resultat, praktisch irrelevant.
Konrad Lorenz schreibt in «Die Riickseite des Spiegels»:

«Auch die primitive Ausweichreaktion des Pantoffeltierchens, Paramaecium, das,
wenn es auf ein Hindernis gestossen ist, erst ein Stiickchen zuriick und dann - in einer
zufallsbestimmten anderen Richtung — wieder vorwirts schwimmt, ,weiss* etwas im
buchstiblichen Sinne ,Objektives® iiber die Aussenwelt ... Das Paramaecium ,weiss’
iiber das Objekt nur, dass es die Fortbewegung in der bisherigen Richtung nicht zu-
lasst. Diese ,Erkenntnis‘ hilt der Kritik stand, die wir . . . zu iiben imstande sind.» 13

«Erkenntnis» meint demgemiss die Wechselwirkung zwischen zwei realen
Systemen, dem lebenden System Mensch als Erkenntnissubjekt und der
realen Aussenwelt. Das Postulat der Objektivitit wissenschaftlicher For-
schung gerét zur methodischen Maxime, die Reflexion auszuschalten: «Wir
beziehen damit zur Erforschung des Erkenntnisprozesses einen Standpunkt
ausserhalb unseres eigenen Erkenntnisvorgangs; einen biologisch objektiv
beschreibenden» (R. Riedl) 4. Die Erkenntnisrelation erscheint als Vor-
gang der Anpassung eines «Subjekts» an die dussere Realitit.

Vollmer nennt es die erkenntnistheoretische Grund- oder Hauptfrage,
wie es kommt, dass Erkenntnisstrukturen (-kategorien) und reale Struk-
turen (Realkategorien) — wenigstens teilweise — iibereinstimmen 5. Diese
Eingrenzung des Erkenntnisproblems ist charakteristisch. Die Antwort, als
These formuliert, lautet, dass «nur eine solche Ubereinstimmung das Uber-
leben ermdglichte» 16, Wiren, heisst das, unsere subjektiven Erkenntnis-
strukturen (Wahrnehmungsstrukturen, Lernfahigkeiten, Kommunikations-
systeme) nicht unserer Umwelt in hinreichender Weise angepasst, hitte die
Gattung Mensch nicht iiberlebt. Diese Strukturen haben sich in Jahrmillio-
nen wihrender Evolution herausgebildet und verfeinert; sie sind wie mor-
phologische Merkmale oder andere Verhaltenseigenschaften hoherer Tiere
in Mutationsprozessen aufgetreten und selektiert worden. Das vielzitierte
Beispiel unserer Wahrnehmungsstrukturen: Die Atmosphire hat nur fiir
die Sonnenstrahlung zwischen 400 und 800 nm (und fiir Radiowellen) ein
«Fenster», d. h. ist fiir sie durchléssig; dieses «Fenster» stimmt mit der
optischen Aufnahmefihigkeit unserer Augen (380-760 nm) fast vollstindig
liberein 7. Die Selektion erfolgte nach dem Uberlebensvorteil, den ein
neues Merkmal brachte oder nicht brachte. Drastisch, mit Simpson (1963):
«Der Affe, der keine realistische Wahrnehmung von dem Ast hatte, nach



224 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

dem er sprang, war bald ein toter Affe — und gehort daher nicht zu unseren
Urahnen.» 18

Auch der biologische Erkenntnistheoretiker anerkennt ein sog. Apriori
der Erkenntnis, eine der einzelnen Erkenntnisleistung vorausliegende
Struktur. Aber er versteht dieses Apriori nicht als Geltungsvoraussetzung,
also als einen giiltigen Grundsatz, den wir zugrundelegen — wie den Satz
der Kausalitdt der klassischen physikalischen Erkenntnis —, sondern als
reale Habe oder als realen Merkmalskomplex des realen Erkenntnissub-
jekts. Was Kant als Leistung des Verstandes ausgezeichnet hatte, wird zur
Organfunktion. Das so definierte Apriori ist einer genetischen Betrach-
tungsweise zugédnglich: «Wir kommen seinem Verstdndnis nur ndher, wenn
wir ihm gegeniiber die typischen Fragen der Erforschung alles Organischen
stellen, die Fragen Wozu, Woher und Warum, mit anderen Worten: erstens
die Frage nach dem arterhaltenden Sinn, zweitens die Frage nach der stam-
mesgeschichtlichen Entstehung und drittens die Frage nach den natiir-
lichen Ursachen der Erscheinung.» (K. Lorenz)!® Die evolutionstheore-
tische Betrachtung nimmt sich das Apriori als einen empirischen und als
einen phylogenetisch gewordenen Sachverhalt vor. Damit relativiert sie die
Struktur menschlichen Erkennens. Das Apriori ist, obwohl fiir alle Men-
schen giiltig, nicht immer giiltig, es hat sich vielmehr stammesgeschichtlich
entwickelt.

Die Annahme eines Apriori muss validiert werden. Der Evolutionstheo-
retiker muss zeigen, dass wir mit unseren Erkenntnisstrukturen giiltige
Erkenntnis von Sachverhalten gewinnen konnen. Wie tut er das? Der
Rechtfertigungstypus ldasst sich an einem Beispiel veranschaulichen. Die
Festsetzung, dass die meisten Ziige tagsiiber verkehren, ldsst sich als aprio-
rischer Bestandteil des Fahrplans der SBB auffassen. In jeder Festsetzung
liegt ein Moment der Willkiir, das nicht rechtfertigungsfihig ist — anderseits
auch rationale Momente. In diesem Fall nimmt die Festsetzung auf den
Gang des taglichen Lebens Bezug, auf den sie besser oder schlechter zu-
geschnitten sein kann. Thre Rechtfertigung bestiinde darin, dass sie als den
Bediirfnissen der grossen Zahl der Zugsbeniitzer entsprechend, ihnen an-
gepasst, erkannt wird. Solche Zweckmassigkeitserwagungen sind nun nicht
immer moglich, die entsprechende Praxis kann etwa fehlen; iiberdies wer-
den sie strengeren theoretischen Anspriichen auf Rechtfertigung im Sinne
einer Begriindung des Apriori nicht gerecht. Es hat den Anschein, dass es
auch biologischer Erkenntnistheorie um den Nachweis der objektiven Giil-
tigkeit des menschlichen Erkenntnisapriori geht, also zu zeigen, dass und
wie wir mit unseren kognitiven Strukturen giiltige Erkenntnis von Sach-
verhalten gewinnen konnen. Der Nachweis besteht darin, dass die kogniti-
ven Strukturen als Resultat eines evolutioniren Anpassungsprozesses



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 225

gedeutet werden. Als solches Resultat genommen verbiirgen sie, da die
menschliche Gattung mit der Ausbildung dieses kognitiven Apparats iiber-
lebt hat, eine fiir Uberlebenszwecke hinreichende Erfassung der sog. Aus-
senwelt.

Naturmuster und Selbstreflexion

Was bedeutet die so sichergestellte «objektive Giiltigkeit» der kognitiven
Strukturen? Die evolutionidre Erkenntnistheorie liefert ein Argument dafiir,
dass unsere Erkenntnisfihigkeiten bei der Erfassung der «Aussenwelt», im
groben gesehen, «greifen», dass also kein Anlass weder zu idealistischem
Spiritualismus noch zu Skeptizismus besteht. Ein Beweis dafiir, dass wir
die Dinge an sich erkennen, also die — als unabhingig vom Menschen
bestehend angenommene — «Realitdt» an sich nicht verfehlen, wird nicht
erbracht; gezeigt wird vielmehr, dass mit unserem kognitiven Apparat ein
Verhiltnis zu den Dingen hergestellt ist, das unserer Gattung bisher zu
iiberleben gestattet hat.

Von der biologischen Funktion her haben wir — sagt die Hypothese —
keinen Grund zu iibertriebener Skepsis in bezug auf unser Realitdtsbewusst-
sein. Die klassischen erkenntnistheoretischen Fragestellungen der Philo-
sophie konnen damit nicht fiir beantwortet oder aufgelost gelten. Dass
unsere subjektiven Erkenntnisstrukturen (partiell) mit den objektiven der
«Aussenwelt» iibereinstimmen wiirden, ist nicht bewiesen. Das gilt auch
fiir Riedls Behauptung, dass die «Naturmuster die Ursache der Denk-
muster» seien 2°. Die evolutiondre Erkenntnistheorie legt keine Hypothese
zur Wahrheit unserer Erkenntnis vor. Hieriiber ldsst sich nur unter Beriick-
sichtigung der Innenansicht, also mit Hilfe der Selbstreflexion (was ist mir
zu erkennen moglich?), reden. Generell ist ein Mangel an Reflektiertheit
bei den Ansitzen zu einer evolutiondren Erkenntnistheorie zu konstatieren.
Wenn Konrad Lorenz von der «Riickseite des Spiegels», der wir als Erken-
nende sind, handeln will, von der nichtspiegelnden Riickseite, tiberspringt
er die Schwierigkeit, dass die Erkenntnis der Riickseite (die Biologie der
Erkenntnis) ihrerseits nur Erkenntnis im Spiegel sein kann?2!. Das erken-
nende Subjekt des Biologen bleibt seinem Gegenstand «Erkenntnis» dus-
serlich.

Der wichtige Anstoss, den evolutionidre Erkenntnistheorie trotz solcher
methodischen Mingel geben kann, besteht aber gerade in diesem Ver-
such, zu einer Aussenansicht der Erkenntnis zu gelangen. Die Theorie der
menschlichen Erkenntnis «von aussen» stellt sich kritisch gegen eine Theo-
rie «von innen» in Gestalt der Selbstauslegung der menschlichen Erkennt-
nis. Der eigentliche Gegenstand der Auseinandersetzung ist dabei nicht so



226 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

sehr das klassische Erkenntnis- oder Wahrheitsproblem — was ist der
Grund einer moglichen wahren Erkenntnis der Dinge? —, sondern das Ver-
stindnis der menschlichen Vernunft bzw. des menschlichen Geistes. Mit
dem Lorenzschen Bild gesprochen: Es geht um die Unmdglichkeit, die
Riickseite des Spiegels in den Blick zu bekommen, wenn man nur in den
Spiegel sieht (das Ungeniigen der reflexiven Selbstauslegung) bzw. die
Unmaoglichkeit, die Riickseite des Spiegels, ohne sie wiederum zu spiegeln,
in den Blick zu bekommen (das Ungeniigen einer realwissenschaftlichen
Thematisierung der Erkenntnis). In der so artikulierten Auseinanderset-
zung steht also das selbstbezogene Sichbegreifen auf dem Spiel, als das
sich das animal rationale in der frithen Neuzeit definiert hat. Gegen dieses
metaphysische Fundament der menschlichen Erkenntnis in der zweifels-
freien Selbstgewissheit macht die evolutiondre Erkenntnistheorie, wenn
auch nur ambivalent verschliisselt, fiir menschliche Erkenntnis das Funda-
ment des umfassenden Seinszusammenhangs einer Naturgeschichte des
Lebens geltend. Statt darauf zu beharren, dass alle Realitdt nur Realitét
fiir uns sein kann, denken wir uns als Teil eines auch unseren Geist um-
fassenden evolutionédren Prozesses!

Dieser umfassende Zusammenhang kommt nun in der evolutiondren
Erkenntnistheorie nur durch eine Objektivierung in den Blick. Das spiegelt
nochmals die grundlegende Schwierigkeit des Umdenkens. Die Revision
der menschlichen Selbstexplikation in der Kriegserklirung gegeniiber der
Natur kann nicht durch den Bezug einer dogmatischen Gegenposition erfol-
gen, sondern nur im Stil einer Moderation. Es ist ja gerade das rotalisie-
rende selbstbezogene Begreifen, dessen Kultur in die Unwahrheit geraten
ist. Die Revision muss an den Voraussetzungen unserer bodenlos geworde-
nen Zivilisation angreifen: der theoretischen Ausrichtung des Wissens an
der Selbstgewissheit des Erkenntnissubjekts und der praktischen Ausrich-
tung des Wissens an der Forderung der menschlichen Autonomie 22 — Aus-
richtungen jeweils in Beziehung auf Natur als Gegenstand des Wissens und
Objekt der Unterwerfung. Nicht dass nun die Standards des Wissens oder
die zivilisatorischen Freiheiten preisgegeben werden miissten. Viel eher
handelte es sich um ihren Schutz angesichts der selbstzerstorerischen An-
lage ihrer Grundlegung. Bedngstigend ist allerdings die Frage, ob es noch
ein auf diese Moderation ansprechbares Subjekt gibt!

Auf die evolutiondre Erkenntnistheorie war hinzuweisen, weil sie dazu
ermutigt, die Geschichte der Natur auf ihre Verniinftigkeit anzusprechen,
ohne sie damit schon in eine Innenansicht der Vernunft zu verwandeln.

1 Umgekehrt wirft H.-J. Hoffmann-  Wachstums, Stuttgart 1972) vor, die Not-
Nowotny dem ersten Bericht des Club of  wendigkeit einer Abkehr vom Wachs-
Rome (s. D. Meadows: Die Grenzen des tumsdenken nur ideologisch unterstellt,



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 227

nicht aber auf einer zureichenden theo-
retischen und empirischen Basis abgelei-
tet zu haben («Umwelt und Selbstver-
wirklichung als Ideologie». Carl Fried-
rich von Siemens Stiftung, Themen XXV,
1977, S.9ff). — 2«Die Schadlichkeits-
nebenfolgen der Technisierung unserer
Lebenswelt nehmen objektiv zu.» (H.
Liibbe: Feindschaft gegeniiber Wissen-
schaft und Technik. Zur Kritik gegen-
wartiger Zivilisationskritik, in: FAZ
12. Juni 1982, Nr. 133). — 3 H. Liibbe vo-
tiert a.a.0. und in anderen Publikationen
fiir die Inanspruchnahme von Wissen-
schaft und Technik zur Bewiltigung der
Folgelasten von Wissenschaft und Tech-
nik - als die einzig rational und wider-
spruchslos vertretbare Haltung in der ge-
genwartigen Bedrohung des zivilisatori-
schen Fortschritts. — 4 R. Descartes: Dis-
cours de la méthode (1637). AT VI, p. 62.
Unter dieser Zielsetzung steht die von
Descartes promovierte «praktische Philo-
sophie», durch die wir Kraft und Wir-
kungsweise der Korper ebenso erkennen
sollen, «wie wir die verschiedenen Tech-
niken unserer Handwerker kennen».
Herrschaft iiber die Natur erstreckt sich
auf «I'invention d’une infinité d’artifices,
qui feraient qu’on jouirait, sans aucune
peine, des fruits de la terre et de toutes
les commodités qui s’y trouvent, mais
principalement aussi pour la conservation
de la santé...». — SDas AT beispiels-
weise kennt rechtliche Bestimmungen,
die auch tierisches Verhalten regeln, etwa
die Bestrafung eines Rindes, das einen
Menschen getotet hat, vorschreiben
(Exodus 21, v. 28 ff.). Tiere werden also
«als rechtlich zu einem bestimmten Ver-
halten verpflichtet angesehen» (H. Kel-
sen: Reine Rechtslehre, 2., vollstandig
neu bearbeitete und erweiterte Auflage
1960, unveranderter Nachdruck, Wien
1976, S. 32 f.). Erscheint uns eine solche
Rechtsauffassung heute als «absurd»,
darf es auch nicht verwundern, dass Tiere
haftpflichtrechtlich als Ware behandelt,

also beispielsweise Heilungskosten und
Anschaffungspreis eines Hundes vergli-
chen werden und dem Halter versiche-
rungsgerichtlich bei einer grossen Diffe-
renz die Totung des Tieres, analog zur
Verschrottung eines demolierten Autos,
zugemutet wird. — ¢ R. Spaemann: Art
Natur, in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, Miinchen 1973, S.956-
969, zit.967; G.Bohme: Naturwissen-
schaft als Technik oder die Frage nach
einem neuen Naturbegriff, in: Zeitschrift
fir Didaktik der Philosophie 3 (1981)
S. 187-196, zit. 189. — 7 G. Bohme, a.a.0.,
S. 189; H. Liibbe: Erfahrungsverluste und
Kompensationen. Zum philosophischen
Problem der Erfahrung in der gegenwir-
tigen Welt, in: Giessener Universitatsblit-
ter 1979, H.2, S.41-53. — ® Hamburg
1976, ND als dtv-TB Nr. 1587, 1980. —
®G. Vollmer: Evolutiondre Erkenntnis-
theorie, 2., unverinderte Auflage, Stutt-
gart 1980, S.172. — °R. Riedl: Biologie
der Erkenntnis. Die stammesgeschicht-
lichen Grundlagen der Vernunft, 2. Auf-
lage, Berlin und Hamburg 1980, S. 13. -
113.a.0, S.25. - 2G. Vollmer, a.a.0O,
S.41. — B K. Lorenz: Die Riickseite des
Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte
menschlichen Erkennens, Miinchen 1973;
ND als dtv-TB Nr. 1249, 1977, S. 17. -
“3.a.0., §.37. - %320, S$.54 v.a. -
163.a2.0., S. 102. - 7 Vollmer, a.a.0.,
S.97 ff. — 18 Zit. bei Vollmer, a.a.0., S. 103.
— 12 K. Lorenz: Kants Lehre vom Apriori-
schen im Lichte gegenwirtiger Biologie,
in: Blitter fiir deutsche Philosophie 15
(1941/42) S. 94-125, zit. S. 98. — 2° a.a.0,,
S. 13. — 21 Vgl. H.-M. Baumgartner: Uber
die Widerspenstigkeit der Vernunft, sich
aus Geschichte erkliren zu lassen. Zur
Kritik des Selbstverstindnisses der evo-
lutionidren Erkenntnistheorie, in: Wandel
des Vernunftbegriffs, hg. H. Poser, Frei-
burg/Miinchen 1981, S.39-64. — 22 Vgl.
R. Maurer: Okologische Ethik?, in: Allg.
Zeitschrift fiir Philosophie 7 (1982)
S. 17-39.



	Evolutionäre Erkenntnistheorie und ökologische Krise

