
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 3

Artikel: Evolutionäre Erkenntnistheorie und ökologische Krise

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Holzhey

Evolutionäre Erkenntnistheorie
und ökologische Krise

Immer häufiger werden wir mit Nachrichten und Erfahrungen konfrontiert,
die das Bild einer Gefährdung unserer natürlichen Umwelt vermitteln und
bereichern. Die Einschätzung dieser Informationen ist sehr schwierig,
insbesondere v/enn in ihnen - wie gewöhnlich - Beobachtung und Interpretation

gebündelt sind. Es wird von bedrohlichen Entwicklungen gesprochen,

wie sie an gewissen Trends abzulesen sind. Das gilt vor allem für
Bedrohungen planetarischen Ausmasses: den katastrophalen Folgen, die
die Abholzung des tropischen Regenwaldes, die Zunahme des C02-Gehalts
der Atmosphäre, die Zerstörung der Ozonschicht in der Stratosphäre usw.
haben könnten.

Ein Element der Unsicherheit steckt in allen diesen Prognosen, die
Zukunft ist nicht mit jener Sicherheit voraussehbar, die wir verlangen, wo
es um (wissenschaftliches) Wissen geht.

Diese vornehme, manchmal auch ideologisch oder rein politisch
motivierte Reserve1 überzeugt nicht. Kann man denn, wie es in anderen Fällen
vertretbar ist, abwarten, ob die Prognosen vom Gang der Ereignisse
bestätigt oder verworfen werden? Wissenstheoretisch motivierte Gelassenheit

scheint hier eher unverantwortlich zu sein. Dass es hinsichtlich dieser
oder jener Belastung unserer Umwelt «noch nicht» so schlimm sei, wie da
und dort vorausgesagt wurde, bietet keinen Trost. Die Hauptschwierigkeit
liegt auch nicht in der wissenstheoretischen Einschätzung der Prognosen,
sondern in einer eigentümlichen Unfähigkeit, die Konsequenzen eines den
Planeten umfassenden, «globalen» menschlichen Handelns wahrzunehmen,
sie sich nahe genug gehen zu lassen, um ihnen angemessen begegnen zu
können. Diese Unfähigkeit signalisiert möglicherweise, dass wir durch die
geforderte räumliche und zeitliche Weitsicht überfordert sind.

Nur - wer ist dieses «Wir»? Das Subjekt, das für das Schicksal der Gattung

Verantwortung trüge, existiert nicht. Das Handeln einzelner (Staaten
und Wirtschaftssubjekte bzw. ihrer Repräsentanten) hat planetarische
Dimensionen, ohne dass hinreichende formell-rechtliche oder informelle
Regelungen und Kontrollen bestünden, die man als Ausdruck der volonté
générale der Menschheit fassen könnte.

Steht es im Bereich des «lokalen», auf überschaubarem Raum erfolgen-



216 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

den Handelns besser, wenn es um die Wahrnehmung und verantwortliche
Verarbeitung der unsere natürliche Umwelt gefährdenden Konsequenzen
dieses Handelns geht? Meines Erachtens besteht auch hier kein Grund zum
Optimismus. Das Stichwort, unter dem die Bedrohung unserer nächsten
natürlichen Umwelt angegangen wird, heisst «Nebenfolgen». Lärmimmissionen,

Luftverpestung, Wasserverschmutzung, -Überdüngung und
-Übersäuerung, die Belastung der Böden durch Schwermetalle, aber auch die
touristische Übernutzung von Landschaften, die Reduktion von Flora und
Fauna u. a. m. gelten für «Nebenfolgen» unserer hochtechnisierten Zivilisation

2.

Haupt- und Nebenfolgen

Wer die problematischen und schädlichen Konsequenzen eines zivilisatorischen

Prozesses als «Nebenfolgen» anspricht, stellt sich offensichtlich
nicht nur positiv gegenüber dessen «Hauptfolgen» ein - Wohlstandsmehrung,

Arbeitserleichterung, umfassendere Bedürfnisbefriedigung u. ä. -; er
gibt auch zu erkennen, dass Lösungen für die «Nebenfolgen» im
Zusammenhang des technisch-zivilisatorischen Prozesses selbst gesucht werden
sollen. Tatsächlich gehen wir auf diese Weise die entstandenen
Umweltschutz-Probleme an; Stichworte: sanfte Technologien, recycling, Gewässerschutz,

Abgasvorschriften. Wir, d. h. Bund und Kantone (wie auch andere
Staaten), gehen sie im Rahmen der Gesetzgebung an; einzelne und Gruppen

engagieren sich z. T. unter grossem persönlichem Einsatz für die
Realisierung der kleinen umweltschützerischen Massnahmen. Wo aber
diese Massnahmen die Interessen von Wirtschaftsunternehmen (z. B.
Alusuisse) und ganzen Wirtschaftszweigen (Transportgewerbe) spürbar
tangieren könnten, wo diese Massnahmen aber auch vom einzelnen Veränderungen

in seiner Lebensgestaltung (z. B. den Verzicht auf unnötiges
Autofahren) einfordern könnten, erhebt sich auch bei uns scharfer und breiter
Widerstand (z. B. Widerstand gegen die Schwerverkehrsabgabe oder
Forderung weiteren Strassenbaus im bisherigen Umfang mit der TCS-Initia-
tive).

Es wäre also schon viel getan und würde vielleicht das Schlimmste
verhütet, wenn die heute mögliche technische Bewältigung bzw. Abschwächung

der «Nebenfolgen» mit Hilfe entsprechender gesetzgeberischer
Massnahmen unter Mithilfe der Wirtschaft in die Tat umgesetzt würde3.
Ohne den Sinn solcher Anstrengungen im Rahmen des gegebenen «setting»
in Frage stellen zu wollen, ist doch auf tieferliegende Probleme
hinzuweisen, die sich dem technischen Zugriff des «Machens» entziehen und
die mit dem «Machen» als Grundzug unserer Zivilisation selbst zusam-



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 217

menhängen. Könnte es bei jenen Massnahmen zum Schutz unserer natürlichen

Umwelt vor den «Nebenfolgen» der technischen Zivilisation sein
Bewenden haben, wären philosophische Überlegungen zum Thema
überflüssig. Umgekehrt ist es keineswegs selbstverständlich, dass die Frage des

Umweltschutzes eine philosophische Tiefendimension hat.
Man wird dieser Tiefendimension leicht ansichtig, wenn man sich mit

der Frage beschäftigt, ob die Bedrohung unserer natürlichen Umwelt einer
vorübergehenden Phase in der kulturell-zivilisatorischen Entwicklung der
Menschheit zuzurechnen sei. Natürlich kann sich die Situation durch eine

globale natürliche Katastrophe oder einen Weltkrieg grundlegend ändern.
Aber schalten wir diese Eventualitäten aus, lässt sich behaupten: Die
Bedrohung der natürlichen Umwelt des Menschen ist keine vorübergehende
Erscheinung in der Entfaltung der technischen Zivilisation, sondern eine

notwendige Folge der Praxis, den zivilisatorischen Fortschritt auf dem

Wege der Unterwerfung der Natur unter die Herrschaft des Menschen zu
suchen.

Natur als das Andere

Unsere moderne Zivilisation hätte gemäss dieser These selbstzerstörerische
Tendenzen. Aber was heisst eigentlich: «Unterwerfung der Natur durch
den Menschen»? Wir sprechen in dieser Formel ein Verhältnis an, dessen
eines Glied wir selbst sind, dessen anderes Glied die Natur ist.

Gehören wir aber nicht auch zur Natur als ein Teil? Das wird in dieser
Verhältnisbestimmung ausser acht gelassen. Sie erweist sich, formal
betrachtet, als eine Auseinander-setzung und Gegenüberstellung, in die ein
bestimmtes Verständnis der einander gegenübergestellten Glieder Mensch
und Natur eingegangen ist. Anders formuliert: Um Mensch und Natur
einander konfrontieren zu können, bedarf es - abgesehen vom Anstoss
dazu - auch eines spezifischen Begriffs vom Menschen wie von der Natur.

Betrachten wir zunächst diese Auseinander-setzung für die Zeit, in der
das Programm der Unterwerfung der Natur durch den Menschen formuliert

wurde. Ernst Cassirer hat betont, dass das Mikrokosmos-Motiv in der
Renaissance des 15. Jahrhunderts einen neuen Stellenwert bekam: dass es
nicht mehr den dem Menschen, der kleinen Welt, im kosmischen Gefüge
der grossen Welt zugewiesenen Platz bezeichnet, sondern seine
Sonderstellung, die er kraft seiner Wirkfähigkeiten besitzt. Die Oratio des
Giovanni Pico della Mirandola über die Würde des Menschen (De dignitate
hominis, 1486) setzt diese Würde nicht mehr in die Vorzüglichkeit der
menschlichen Natur. Gott habe, da schon alle Archetypen, aus denen er ein
neues Geschöpf hätte bilden können, verbraucht waren und alle Weltorte



218 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

gefüllt, beschlossen, «dass der, dem er nichts Eigenes mehr geben konnte,
an allem zugleich teilhätte, was den einzelnen sonst je für sich zugeteilt
war», und zu ihm gesprochen:

«Die beschränkte Natur der übrigen Wesen wird von Gesetzen eingegrenzt, die ich
gegeben habe. Du sollst deine Natur ohne Beschränkung nach deinem freien Ermessen,

dem ich dich überlassen habe, selbst bestimmen. Ich habe dich in die Weltmitte
gestellt, damit du um so leichter alles erkennen kannst, was ringsum in der Welt ist.
Ich habe dich nicht himmlisch noch irdisch, nicht sterblich noch unsterblich geschaffen,

damit du dich frei, aus eigener Macht, selbst modellierend und bearbeitend zu der
von dir gewollten Form ausbilden kannst.»

Pico bestimmt die Sonderstellung des Menschen als natürliche Entgrenzung,

positiv als Erkenntnis- und Willensmacht bezüglich seiner Umwelt,
insbesondere aber gegenüber sich selbst. Das Programm des «nous rendre
commes maîtres et possesseurs de la nature» (Descartes 4) wird noch kaum
angedeutet, um so stärker aber die mit der natürlichen Entgrenzung gesetzte
Verpflichtung zur Selbstbestimmung - Verpflichtung des Menschen, sich
zu dem zu machen, was er ist - hervorgehoben. Beide Gestalten des

Menschseins, das Verhältnis zur Umwelt und das Verhältnis zu sich selbst,
machen aus, was wir Kultur nennen. Der Kulturbegriff ist ein Begriff der
menschlichen Selbsteinschätzung. Cultura heisst ursprünglich Ackerbau,
Bearbeitung - mit der Konnotation: Pflege - des Bodens. Die
Selbsteinschätzung, die Pico beschreibt, ist Teil eines Prozesses, in dessen Verlauf
wir begreifen lernen, was es bedeutet, Ackerbau zu betreiben, Kultur zu
schaffen. «Begreifen» heisst: auf uns selbst als Menschen, als menschliche

Subjekte zu beziehen und aus uns zu erklären.
Dieses Begreifen ist kein nachträgliches Sanktionieren einer Praxis; es

eröffnet vielmehr eine Praxis, zu der es sich erweitert. In diesem Prozess
des Begreifens erst setzen wir uns eigentlich von Natur ab; wir definieren
als «Natur» einen Zusammenhang, aus dem wir - die wir uns als Kulturwesen

begreifen - mit unserem selbstbezogenen Begreifen heraustreten.
Die kulturelle Auseinandersetzung mit der Natur (die Bearbeitung des

natürlich Gegebenen, die Abwehr natürlicher Bedrohungen usw.) scheint
nicht mehr in einem umfassenden «natürlichen» Kontext, in kosmischer
oder Schöpfungs-Ordnung, zu geschehen. Natur wird das Andere unserer
selbst, das Objekt für ein Subjekt, die Mechanik gegenüber dem
Selbstbewusstsein.

Francis Bacon, Haupttheoretiker einer neuen Einstellung zur Natur am
Anfang des 17. Jahrhunderts, unterscheidet drei Zustände der Natur: den
freien, den verunstalteten und den gefesselten Zustand. Frei ist die Natur,
indem sie sich in ihrem «gewohnten Laufe selbst entfaltet». (Dieser Begriff
der freien Natur entspricht dem aristotelischen Naturverständnis, nach dem



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 219

«natürlich» solches ist, das das Prinzip seiner Prozessualität in sich selber

hat.) Verunstaltet erscheint Natur in Gestalt von Monstren. «Gefesselt und
gestaltet» wird sie von menschlicher Kunstfertigkeit (ars) und durch
menschliches Amt (ministerium). «In den Artefakten erhält die Natur ein
Joch aufgesetzt durch die Herrschaft des Menschen», so dass man «ein

neues Antlitz der Körper und ein anderes Universum» erblickt. Eine
Naturphilosophie, die die Natur in ihrer Fesselung durch die menschlichen
Künste betrachtet, beinhaltet eine mechanische Lehre (historia mechanica)
von der Natur. «Ich denke mir dabei eine solche Naturphilosophie, die
nicht in den Rauch der Spekulation und der Subtilitäten abirrt, die
vielmehr wirkungsvoll auf die Aufhebung der Unannehmlichkeiten des

menschlichen Lebens hinarbeitet.» Hier ist - als Programm - alles
beieinander, was die neuzeitliche Naturauffassung charakterisiert: die
Unterwerfung der Natur; Unterwerfung unter den Blick einer Theorie, die Natur
aus mechanischen Prinzipien erklärt, ineins mit der Unterwerfung unter die
Praxis mechanischer Künste, der Technik; Unterwerfung zum Nutzen des

Menschen, d. h. zur Vervollkommnung der menschlichen Kultur.
Wenn heute die Frage diskutiert wird, ob man der Natur zur Wahrung

ihrer «Rechte» den Status eines Subjekts5 zubilligen müsse, so stellt sich
die gegenläufige Herausbildung des frühneuzeitlichen Naturbegriffs als

Entsubjektivierung dar. «Subjectum» ist wörtlich das Daruntergeworfene,
Zugrundegelegte. Natur liegt dann zugrunde, wenn wir uns als ihr
zugehörig, von ihr umgriffen, begreifen. Die Objektivierung der Natur im
Zeichen des selbstbezogenen menschlichen Begreifens macht sie zum
Anderen unserer selbst, das unserer Herrschaft unterworfen wird. Das
selbstbezogene menschliche Begreifen setzt sich als Subjekt.

Das neue Subjekt, das selbstbezogene menschliche Begreifen oder das

Sichbegreifen in der Differenz von Kultur und Natur, hatte - geschichtlich
betrachtet - noch lange auf zweifache Art in der Natur das Andere seiner
selbst. Natur war einerseits wohl als Objekt theoretischer und praktischer
Bearbeitung distanziert und unterlag so einem umfassenden Prozess der
Kultivierung; Natur lieferte aber anderseits (1) Stoff und Mittel der
kulturellen Reproduktion, sie bot (2) dem selbstbezogenen menschlichen
Begreifen auch und gerade in seiner kulturell-technischen Praxis Widerstand,

beispielsweise in Gestalt der Unbegreiflichkeit der physischen Übel
(menschlicher Krankheiten), (3) entwickelte sich innerkulturell das Bedürfnis

einer Rückbindung an Natur, nicht zuletzt im ästhetischen Erleben der
Natur. Was hat sich heute verändert, dass wir die von uns «gefesselte»,
unterworfene Natur nun unsererseits schützen zu müssen glauben?

(1) Mittels Landwirtschaft, Handwerk und Industrie minderte die Gattung

Mensch in einem überaus langwierigen, dann aber in der neuesten



220 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

Zeit sich rapid beschleunigenden Prozess ihre Abhängigkeit von der natürlichen

Umwelt, indem sie die Natur in ihrer lebensweltlichen (mittleren)
Dimension ihrer für den Menschen teils erfreulichen, teils gefährlichen
eigenständigen Wirkungsmächtigkeit zu einem guten Stück beraubte. Die
Ablösung wird nie total sein. Aber erst heute wird uns bewusst, dass der
«Gegner» Natur schwächer sein könnte als erwartet6. Das frühneuzeitliche
Programm der Naturbeherrschung war wie selbstverständlich von der
Auffassung getragen, die natürlichen Ressourcen seien unerschöpflich und die
«freie» Natur der vom Menschen angeeigneten Natur überlegen. Heute
erweisen sich Klima, natürliche Regenerationsprozesse und Ökosysteme
als störbar oder zerstörbar; die bezwungene Natur zeigt sich potentiell
lebensgefährdender als die selbstmächtige, «freie» Natur; die «stofflichen
Vorräte» an Boden und Bodenschätzen, vor allem aber an den «Elementen»

Luft und Wasser, könnten im globalen Bearbeitungs- und Ausbeu-
tungsprozess aufgezehrt bzw. vernutzt werden.

(2) Die selbstzerstörerische Tendenz eines auf progressive Naturbeherrschung

ausgelegten Zivilisationsprozesses kommt nicht nur darin zum
Ausdruck, «dass die Ressourcen der Natur hinsichtlich dessen, was die
Lebensbedingungen der menschlichen Gattung ausmacht, endlich sind» (R. Spae-
mann). Die imperiale Expansion der menschlichen Zivilisation wendet sich

gegen ihren eigenen Träger, den Menschen selbst. Sich als Subjekt setzen -
dieser neue Begriff des Menschen stellte den Menschen als Geist substantiell

aus der Natur heraus. Selbstbezogenes Sichbegreifen in der Dichotomie
von Kultur und Natur ist kein natürliches Phänomen. Was in der menschlichen

Natur aber unübersehbar Natur war und blieb, verfiel nach und nach
derselben objektivierend-mechanischen Betrachtungsweise wie die äussere

Natur; und das nicht nur in der wissenschaftlichen Theorie unseres
natürlichen Seins, sondern ebenso in der so erfolgreichen Praxis der
wissenschaftlichen Medizin und der heute teils drohenden, teils schon geübten
unheimlichen Praxis der Manipulation (auf biologischer oder psychologischer

Basis).
«Die Rechtfertigung solcher Manipulation», schreibt Robert Spaemann,

«wird darin gesehen, dass der Mensch, soweit er manipulierbar ist, ohnehin
Natur, also nicht frei ist, und dass es nur darum gehe, an die Stelle
naturwüchsiger Sozialisationsprozesse rational gesteuerte zu setzen». Aber damit
wird gerade das Ausgangsziel des Krieges gegen die Natur, die Erweiterung
der menschlichen Freiheit, torpediert, denn «Freiheit ist nicht ein ,Kern',
der zurückbleibt, wenn alle Natur unterjocht ist». Die eigentümlichste
Erscheinung des geistigen Bürgerkriegs, der sich in dieser Situation
entwickelt hat, ist die Auseinandersetzung um die Medizin. Paradox
zugespitzt: Wieviel bedrohliche, ja lebenszerstörerische Natur in Gestalt von



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 221

Krankheit und Sterben müssen wir gegen ihre technisch-wissenschaftliche
Objektivierung schützen und retten, um uns noch als Menschen mit der
Möglichkeit eines freien «Sein-» oder «Geschehenlassens» verstehen zu
können?

(3) Nicht nur das Objekt Natur und das Subjekt Mensch sind gefährdet,
auch das Verhältnis Mensch-Natur wird durch die ihm eigene progressive
Entfaltung einer einseitigen Herrschaft des Menschen destabilisiert. Autoren,

die diesen Vorgang beschreiben, weisen vor allem auf die psychischen
und gesellschaftlichen Konsequenzen hin: den Mangel an Herausforderung
(wie sie z. B. beim Bergsteigen empfunden wird), die Reduktion authentischer,

elementarer Erfahrung, die durch medienvermittelte sekundäre
oder Nacherfahrung nicht ersetzt werden kann, die Angst, Frustration und
Destruktivität, die geweckt werden usw.7. Solche Thesen sind schwer zu
erhärten, ich will und kann auch nicht näher auf sie eingehen. In
Übereinstimmung empfinde ich mich selbst aber mit dem Versuch, das Bedrohliche
der Situation in der Diagnose einzufangen, dass im Zuge des «Krieges»
gegen die Natur unsere Umwelt mehr und mehr zu einer menschlichen
Innenwelt (G. Böhme) verwandelt wird, vergleichbar einem Auto-Interieur
oder einem Einkaufszentrum; hier begegnen wir nur noch «uns selbst»,
ohne Geheimnisse, Unbegreiflichkeiten und Schrecknisse, wie wir sie in
der unbezwungenen Natur immer gewärtigen konnten und mussten.

Umkehrung und Umdenken

Folgt man dieser Analyse wenigstens im Grundsätzlichen, dann drängt sich
in der philosophischen Tiefendimension unserer ökologischen Krise die
Frage des Umdenkens auf. Was lässt sich bezüglich dieser Frage von der
evolutionären Erkenntnistheorie lernen?

«Der Geist fiel nicht vom Himmel» - so betitelt Hoimar von Ditfurth
seine populäre Darstellung dieser Theorie8. Der menschliche Geist, sagt
dieser Titel positiv, ist wie das zugehörige Lebewesen Mensch in der
Naturgeschichte der Lebewesen geworden - nach denselben Gesetzmässigkeiten,
die für die Herausbildung, Differenzierung und Entwicklung der Organismen

generell gelten. Müssen wir das erst heute lernen? Ein anderer Titel
führt uns näher an das Problem heran. «Ich bin, also denke ich»,
überschrieb die deutsche Wochenzeitung «Die Zeit» einen Aufsatz von Dieter
E. Zimmer zur evolutionären Erkenntnislehre als einer «kopernikanischen
Wende unserer Zeit» (6. 6. 1980). Der Satz ist als Umkehrung des berühmten

Cartesischen «je pense donc je suis» gemeint. Er signalisiert Umdenken
in dem uns interessierenden Sinne, als Gegenbewegung zu Descartes'
Vergewisserung des selbstbezogenen Sichbegreifens. Die Umkehrung will auch



222 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

nicht ihrerseits den Status eines zweifellos gewissen Fundamentalsatzes
beanspruchen. Sie macht vielmehr auf einen, gegen Descartes' Begründung
der Absolutheit des denkenden Subjekts gerichteten erfahrungswissenschaftlichen

Versuch aufmerksam, das menschliche Denken und Erkennen
als Atarwrphänomen, genauer als naturgeschichtliches Phänomen zu
verstehen und aufzuklären. Mit diesem Versuch wird eine bescheidenere

Deutung der menschlichen Stellung in der Welt gegeben als sie die theoretische

Grundlegung des neuzeitlichen Naturverhältnisses in der Philosophie
der frühen Neuzeit implizierte. Gerhard Vollmer spricht davon, dass die
evolutionäre Erkenntnistheorie unser Weltbild «weniger anthropomorph
und weniger anthropozentrisch» werden lässt, und betrachtet es als eine
«echte kopernikanische Wende», dass hier «der Mensch nicht Mittelpunkt
oder Gesetzgeber der Welt» ist, «sondern ein unbedeutender Beobachter
kosmischen Geschehens, der seine Rolle meist weit überschätzt hat. Ganz
allmählich lernen wir, dass diese nur eine Nebenrolle ist, dass das Weltall
sich nicht um uns dreht, dass die Sonne nur ein Stern unter Sternen ist, die
Erde nur ein Pünktchen im Kosmos, die Menschheit nur eine von zwei
Millionen biologischer Arten usw. Die evolutionäre Erkenntnistheorie ist
selbst ein Schritt zu dieser Einsicht.» Sie ist dieser Schritt, indem sie «das

Erkenntnisvermögen des Menschen in seiner Passung auf die Welt»
(d. h. Zugehörigkeit zur «Natur») deutet.9

Dieses Vorhaben birgt eine tiefgehende Ambivalenz. Sie kommt zum
Vorschein, wo Vollmer im angeführten Zusammenhang vom Beitrag der
evolutionären Erkenntnistheorie zur Objektivierung spricht. Die gerühmte
kopernikanische Wende bezieht sich auf die reflexive Aufschlüsselung der
menschlichen Erkenntnis, der die objektivierende, von aussen betrachtende
Theorie einer naturwissenschaftlichen Biologie entgegengesetzt wird. Als
objektivierendes Verfahren aber ist evolutionäre Erkenntnistheorie
offensichtlich eine Fortsetzung des bewährten cartesianischen Ansatzes, ein
Angriff nun nicht mehr bloss auf die vom Geist unterschiedene menschliche
Natur, sondern auf den Geist selbst, der als Naturphänomen der
Philosophie entrissen werden soll.

Von Erkenntnis ist hier keinesfalls mehr bloss im Blick auf den
Menschen die Rede. Die Evolution im ganzen bzw. das Leben wird als
«erkenntnisgewinnender Prozess» gedeutet. Mit «Erkenntnis» sind deshalb die
Erkenntnismechanismen in der Evolution thematisch, mit «menschlicher
Erkenntnis» «die jüngste Schichte der erkenntnisgewinnenden Prozesse»

(R. Riedl10). Vernünftig ist an diesen Prozessen ihr Lebenserfolg. Die
(lebendige) Natur gilt als un- oder vorbewusstes Subjekt der Erkenntnis;
denn die durch den Lebenserfolg charakterisierte «Vernunft» eignet allen
evolutiven Selektionsprozessen als Prozessen des Aufbaus von Ordnung,



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 223

sofern durch sie die gegenüber dem jeweiligen Milieu «geeigneteren
Eigenschaften entwickelt» werden (R. Riedl11). Die menschliche Vernunft ist
bewusste Vernunft, ohne dass ihr damit eine Vorzugsstellung innerhalb
der Vernünftigkeit des Lebendigen garantiert wäre.

Erkenntnis wird als Realprozess verstanden, als raum-zeitlich determiniertes

Geschehen. Obwohl abstrakt angegeben12, ist die Unterscheidung
von Erkennen und Wissen, Prozess und Resultat, praktisch irrelevant.
Konrad Lorenz schreibt in «Die Rückseite des Spiegels»:

«Auch die primitive Ausweichreaktion des Pantoffeltierchens, Paramaecium, das,

wenn es auf ein Hindernis gestossen ist, erst ein Stückchen zurück und dann - in einer
zufallsbestimmten anderen Richtung - wieder vorwärts schwimmt, ,weiss' etwas im
buchstäblichen Sinne .Objektives' über die Aussenwelt Das Paramaecium .weiss'
über das Objekt nur, dass es die Fortbewegung in der bisherigen Richtung nicht
zulässt. Diese ,Erkenntnis' hält der Kritik stand, die wir zu üben imstande sind.»13

«Erkenntnis» meint demgemäss die Wechselwirkung zwischen zwei realen
Systemen, dem lebenden System Mensch als Erkenntnissubjekt und der
realen Aussenwelt. Das Postulat der Objektivität wissenschaftlicher
Forschung gerät zur methodischen Maxime, die Reflexion auszuschalten: «Wir
beziehen damit zur Erforschung des Erkenntnisprozesses einen Standpunkt
ausserhalb unseres eigenen Erkenntnisvorgangs; einen biologisch objektiv
beschreibenden» (R. Riedl)14. Die Erkenntnisrelation erscheint als Vorgang

der Anpassung eines «Subjekts» an die äussere Realität.
Vollmer nennt es die erkenntnistheoretische Grund- oder Hauptfrage,

wie es kommt, dass Erkenntnisstrukturen (-kategorien) und reale Strukturen

(Realkategorien) - wenigstens teilweise - übereinstimmen15. Diese

Eingrenzung des Erkenntnisproblems ist charakteristisch. Die Antwort, als
These formuliert, lautet, dass «nur eine solche Übereinstimmung das Überleben

ermöglichte»16. Wären, heisst das, unsere subjektiven Erkenntnisstrukturen

(Wahrnehmungsstrukturen, Lernfähigkeiten, Kommunikationssysteme)

nicht unserer Umwelt in hinreichender Weise angepasst, hätte die
Gattung Mensch nicht überlebt. Diese Strukturen haben sich in Jahrmillionen

währender Evolution herausgebildet und verfeinert; sie sind wie
morphologische Merkmale oder andere Verhaltenseigenschaften höherer Tiere
in Mutationsprozessen aufgetreten und selektiert worden. Das vielzitierte
Beispiel unserer Wahrnehmungsstrukturen: Die Atmosphäre hat nur für
die Sonnenstrahlung zwischen 400 und 800 nm (und für Radiowellen) ein
«Fenster», d. h. ist für sie durchlässig; dieses «Fenster» stimmt mit der
optischen Aufnahmefähigkeit unserer Augen (380-760 nm) fast vollständig
überein17. Die Selektion erfolgte nach dem Überlebensvorteil, den ein
neues Merkmal brachte oder nicht brachte. Drastisch, mit Simpson (1963):
«Der Affe, der keine realistische Wahrnehmung von dem Ast hatte, nach



224 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

dem er sprang, war bald ein toter Affe - und gehört daher nicht zu unseren
Urahnen.»18

Auch der biologische Erkenntnistheoretiker anerkennt ein sog. Apriori
der Erkenntnis, eine der einzelnen Erkenntnisleistung vorausliegende
Struktur. Aber er versteht dieses Apriori nicht als Geltungsvoraussetzung,
also als einen gültigen Grundsatz, den wir zugrundelegen - wie den Satz
der Kausalität der klassischen physikalischen Erkenntnis -, sondern als
reale Habe oder als realen Merkmalskomplex des realen Erkenntnissubjekts.

Was Kant als Leistung des Verstandes ausgezeichnet hatte, wird zur
Organfunktion. Das so definierte Apriori ist einer genetischen
Betrachtungsweise zugänglich: «Wir kommen seinem Verständnis nur näher, wenn
wir ihm gegenüber die typischen Fragen der Erforschung alles Organischen
stellen, die Fragen Wozu, Woher und Warum, mit anderen Worten: erstens
die Frage nach dem arterhaltenden Sinn, zweitens die Frage nach der
stammesgeschichtlichen Entstehung und drittens die Frage nach den natürlichen

Ursachen der Erscheinung.» (K.Lorenz)19 Die evolutionstheoretische

Betrachtung nimmt sich das Apriori als einen empirischen und als
einen phylogenetisch gewordenen Sachverhalt vor. Damit relativiert sie die
Struktur menschlichen Erkennens. Das Apriori ist, obwohl für alle
Menschen gültig, nicht immer gültig, es hat sich vielmehr stammesgeschichtlich
entwickelt.

Die Annahme eines Apriori muss validiert werden. Der Evolutionstheoretiker

muss zeigen, dass wir mit unseren Erkenntnisstrukturen gültige
Erkenntnis von Sachverhalten gewinnen können. Wie tut er das? Der
Rechtfertigungstypus lässt sich an einem Beispiel veranschaulichen. Die
Festsetzung, dass die meisten Züge tagsüber verkehren, lässt sich als
apriorischer Bestandteil des Fahrplans der SBB auffassen. In jeder Festsetzung
liegt ein Moment der Willkür, das nicht rechtfertigungsfähig ist - anderseits
auch rationale Momente. In diesem Fall nimmt die Festsetzung auf den
Gang des täglichen Lebens Bezug, auf den sie besser oder schlechter
zugeschnitten sein kann. Ihre Rechtfertigung bestünde darin, dass sie als den
Bedürfnissen der grossen Zahl der Zugsbenützer entsprechend, ihnen
angepasst, erkannt wird. Solche Zweckmässigkeitserwägungen sind nun nicht
immer möglich, die entsprechende Praxis kann etwa fehlen; überdies werden

sie strengeren theoretischen Ansprüchen auf Rechtfertigung im Sinne
einer Begründung des Apriori nicht gerecht. Es hat den Anschein, dass es
auch biologischer Erkenntnistheorie um den Nachweis der objektiven
Gültigkeit des menschlichen Erkenntnisapriori geht, also zu zeigen, dass und
wie wir mit unseren kognitiven Strukturen gültige Erkenntnis von
Sachverhalten gewinnen können. Der Nachweis besteht darin, dass die kognitiven

Strukturen als Resultat eines evolutionären Anpassungsprozesses



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 225

gedeutet werden. Als solches Resultat genommen verbürgen sie, da die
menschliche Gattung mit der Ausbildung dieses kognitiven Apparats überlebt

hat, eine für Überlebenszwecke hinreichende Erfassung der sog.
Aussenwelt.

Naturmuster und Selbstreflexion

Was bedeutet die so sichergestellte «objektive Gültigkeit» der kognitiven
Strukturen? Die evolutionäre Erkenntnistheorie liefert ein Argument dafür,
dass unsere Erkenntnisfähigkeiten bei der Erfassung der «Aussenwelt», im
groben gesehen, «greifen», dass also kein Anlass weder zu idealistischem
Spiritualismus noch zu Skeptizismus besteht. Ein Beweis dafür, dass wir
die Dinge an sich erkennen, also die - als unabhängig vom Menschen
bestehend angenommene - «Realität» an sich nicht verfehlen, wird nicht
erbracht; gezeigt wird vielmehr, dass mit unserem kognitiven Apparat ein
Verhältnis zu den Dingen hergestellt ist, das unserer Gattung bisher zu
überleben gestattet hat.

Von der biologischen Funktion her haben wir - sagt die Hypothese -
keinen Grund zu übertriebener Skepsis in bezug auf unser Realitätsbewusst-
sein. Die klassischen erkenntnistheoretischen Fragestellungen der
Philosophie können damit nicht für beantwortet oder aufgelöst gelten. Dass

unsere subjektiven Erkenntnisstrukturen (partiell) mit den objektiven der
«Aussenwelt» übereinstimmen würden, ist nicht bewiesen. Das gilt auch
für Riedls Behauptung, dass die «Naturmuster die Ursache der
Denkmuster» seien20. Die evolutionäre Erkenntnistheorie legt keine Hypothese
zur Wahrheit unserer Erkenntnis vor. Hierüber lässt sich nur unter
Berücksichtigung der Innenansicht, also mit Hilfe der Selbstreflexion (was ist mir
zu erkennen möglich?), reden. Generell ist ein Mangel an Reflektiertheit
bei den Ansätzen zu einer evolutionären Erkenntnistheorie zu konstatieren.
Wenn Konrad Lorenz von der «Rückseite des Spiegels», der wir als Erkennende

sind, handeln will, von der nichtspiegelnden Rückseite, überspringt
er die Schwierigkeit, dass die Erkenntnis der Rückseite (die Biologie der
Erkenntnis) ihrerseits nur Erkenntnis im Spiegel sein kann21. Das erkennende

Subjekt des Biologen bleibt seinem Gegenstand «Erkenntnis»
äusserlich.

Der wichtige Anstoss, den evolutionäre Erkenntnistheorie trotz solcher
methodischen Mängel geben kann, besteht aber gerade in diesem
Versuch, zu einer Aussenansicht der Erkenntnis zu gelangen. Die Theorie der
menschlichen Erkenntnis «von aussen» stellt sich kritisch gegen eine Theorie

«von innen» in Gestalt der Selbstauslegung der menschlichen Erkenntnis.

Der eigentliche Gegenstand der Auseinandersetzung ist dabei nicht so



226 ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE

sehr das klassische Erkenntnis- oder Wahrheitsproblem - was ist der
Grund einer möglichen wahren Erkenntnis der Dinge? -, sondern das
Verständnis der menschlichen Vernunft bzw. des menschlichen Geistes. Mit
dem Lorenzschen Bild gesprochen: Es geht um die Unmöglichkeit, die
Rückseite des Spiegels in den Blick zu bekommen, wenn man nur in den

Spiegel sieht (das Ungenügen der reflexiven Selbstauslegung) bzw. die

Unmöglichkeit, die Rückseite des Spiegels, ohne sie wiederum zu spiegeln,
in den Blick zu bekommen (das Ungenügen einer realwissenschaftlichen
Thematisierung der Erkenntnis). In der so artikulierten Auseinandersetzung

steht also das selbstbezogene Sichbegreifen auf dem Spiel, als das
sich das animal rationale in der frühen Neuzeit definiert hat. Gegen dieses

metaphysische Fundament der menschlichen Erkenntnis in der zweifelsfreien

Selbstgewissheit macht die evolutionäre Erkenntnistheorie, wenn
auch nur ambivalent verschlüsselt, für menschliche Erkenntnis das Fundament

des umfassenden Seinszusammenhangs einer Naturgeschichte des

Lebens geltend. Statt darauf zu beharren, dass alle Realität nur Realität
für uns sein kann, denken wir uns als Teil eines auch unseren Geist
umfassenden evolutionären Prozesses!

Dieser umfassende Zusammenhang kommt nun in der evolutionären
Erkenntnistheorie nur durch eine Objektivierung in den Blick. Das spiegelt
nochmals die grundlegende Schwierigkeit des Umdenkens. Die Revision
der menschlichen Selbstexplikation in der Kriegserklärung gegenüber der
Natur kann nicht durch den Bezug einer dogmatischen Gegenposition erfolgen,

sondern nur im Stil einer Moderation. Es ist ja gerade das totalisie-
rende selbstbezogene Begreifen, dessen Kultur in die Unwahrheit geraten
ist. Die Revision muss an den Voraussetzungen unserer bodenlos gewordenen

Zivilisation angreifen: der theoretischen Ausrichtung des Wissens an
der Selbstgewissheit des Erkenntnissubjekts und der praktischen Ausrichtung

des Wissens an der Förderung der menschlichen Autonomie 22 -
Ausrichtungen jeweils in Beziehung auf Natur als Gegenstand des Wissens und
Objekt der Unterwerfung. Nicht dass nun die Standards des Wissens oder
die zivilisatorischen Freiheiten preisgegeben werden mussten. Viel eher
handelte es sich um ihren Schutz angesichts der selbstzerstörerischen
Anlage ihrer Grundlegung. Beängstigend ist allerdings die Frage, ob es noch
ein auf diese Moderation ansprechbares Subjekt gibt!

Auf die evolutionäre Erkenntnistheorie war hinzuweisen, weil sie dazu
ermutigt, die Geschichte der Natur auf ihre Vernünftigkeit anzusprechen,
ohne sie damit schon in eine Innenansicht der Vernunft zu verwandeln.

1 Umgekehrt wirft H.-J. Hoffmann- Wachstums, Stuttgart 1972) vor, die Not-
Nowotny dem ersten Bericht des Club of wendigkeit einer Abkehr vom Wachs-
Rome (s. D. Meadows: Die Grenzen des tumsdenken nur ideologisch unterstellt,



ERKENNTNISTHEORIE UND KRISE 227

nicht aber auf einer zureichenden
theoretischen und empirischen Basis abgeleitet

zu haben («Umwelt und
Selbstverwirklichung als Ideologie». Carl Friedrich

von Siemens Stiftung, Themen XXV,
1977, S.9ff.). - 2«Die Schädlichkeitsnebenfolgen

der Technisierung unserer
Lebenswelt nehmen objektiv zu.» (H.
Lübbe: Feindschaft gegenüber Wissenschaft

und Technik. Zur Kritik
gegenwärtiger Zivilisationskritik, in: FAZ
12. Juni 1982, Nr. 133). - 3 H. Lübbe
votiert a.a.O. und in anderen Publikationen
für die Inanspruchnahme von Wissenschaft

und Technik zur Bewältigung der
Folgelasten von Wissenschaft und Technik

- als die einzig rational und
widerspruchslos vertretbare Haltung in der
gegenwärtigen Bedrohung des zivilisatorischen

Fortschritts. - 4 R. Descartes:
Discours de la méthode (1637). AT VI, p. 62.
Unter dieser Zielsetzung steht die von
Descartes promovierte «praktische
Philosophie», durch die wir Kraft und
Wirkungsweise der Körper ebenso erkennen
sollen, «wie wir die verschiedenen Techniken

unserer Handwerker kennen».
Herrschaft über die Natur erstreckt sich
auf «l'invention d'une infinité d'artifices,
qui feraient qu'on jouirait, sans aucune
peine, des fruits de la terre et de toutes
les commodités qui s'y trouvent, mais
principalement aussi pour la conservation
de la santé...». - 5 Das AT beispielsweise

kennt rechtliche Bestimmungen,
die auch tierisches Verhalten regeln, etwa
die Bestrafung eines Rindes, das einen
Menschen getötet hat, vorschreiben
(Exodus 21, v. 28 ff.). Tiere werden also
«als rechtlich zu einem bestimmten
Verhalten verpflichtet angesehen» (H. Kelsen:

Reine Rechtslehre, 2., vollständig
neu bearbeitete und erweiterte Auflage
1960, unveränderter Nachdruck, Wien
1976, S. 32 f.). Erscheint uns eine solche
Rechtsauffassung heute als «absurd»,
darf es auch nicht verwundern, dass Tiere
haftpflichtrechtlich als Ware behandelt,

also beispielsweise Heilungskosten und
Anschaffungspreis eines Hundes verglichen

werden und dem Halter
versicherungsgerichtlich bei einer grossen Differenz

die Tötung des Tieres, analog zur
Verschrottung eines demolierten Autos,
zugemutet wird. - 6 R. Spaemann: Art
Natur, in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, München 1973, S. 956-
969, zit. 967; G. Böhme: Naturwissenschaft

als Technik oder die Frage nach
einem neuen Naturbegriff, in: Zeitschrift
für Didaktik der Philosophie 3 (1981)
S. 187-196, zit. 189. - 7 G. Böhme, a.a.O.,
S. 189; H. Lübbe: Erfahrungsverluste und
Kompensationen. Zum philosophischen
Problem der Erfahrung in der gegenwärtigen

Welt, in: Giessener Universitätsblätter
1979, H. 2, S. 41-53. - 8 Hamburg

1976, ND als dtv-TB Nr. 1587, 1980. -
9 G. Vollmer: Evolutionäre Erkenntnistheorie,

2., unveränderte Auflage, Stuttgart

1980, S. 172. - 10 R. Riedl: Biologie
der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen

Grundlagen der Vernunft, 2. Auflage,

Berlin und Hamburg 1980, S. 13. -
"a.a.O., S.25. - 12G.Vollmer, a.a.O.,
S. 41. - 13 K. Lorenz: Die Rückseite des

Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte
menschlichen Erkennens, München 1973;
ND als dtv-TB Nr. 1249, 1977, S. 17. -
"a.a.O., S. 37. - 15 a.a.O., S. 54 u.a. -
16 a.a.O., S. 102. - "Vollmer, a.a.O.,
S. 97 ff. -18 Zit. bei Vollmer, a.a.O., S. 103.

- " K. Lorenz: Kants Lehre vom Apriorischen

im Lichte gegenwärtiger Biologie,
in: Blätter für deutsche Philosophie 15

(1941/42) S. 94-125, zit. S. 98. - 2° a.a.O.,
S. 13. - 21 Vgl. H.-M. Baumgartner: Über
die Widerspenstigkeit der Vernunft, sich
aus Geschichte erklären zu lassen. Zur
Kritik des Selbstverständnisses der
evolutionären Erkenntnistheorie, in: Wandel
des Vernunftbegriffs, hg. H. Poser,
Freiburg/München 1981, S. 39-64. - 22Vgl.
R. Maurer: Ökologische Ethik?, in: Allg.
Zeitschrift für Philosophie 7 (1982)
S. 17-39.


	Evolutionäre Erkenntnistheorie und ökologische Krise

