
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 2

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Kammerspiel in verborgenen Gärten

Das wagemutige Roman-Debüt eines jungen Schweizers1

Wie ein endloser Tag-Traum liest sich
der Roman des 27jährigen Martin R.
Dean, wie eine gewaltig ausholende
Parabel auch. Dabei ist er, was Schauplätze

und Personen angeht, ganz als
Kammerspiel konzipiert.

In einer abgelegenen, von einem
wuchernden Garten umschlossenen
Villa in Südfrankreich lebt der junge
Manuel Kornell; allein, nur ein Gärtner

irrt und werkelt einmal in der
Woche herum, und ein paarmal
kommt, meist unangemeldet, für kürzer

oder länger der Millionär Brosa-
mer zu Besuch - er hat Manuel Haus
und Garten zur Verfügung gestellt,
damit er ihm während eines Jahres

«genau» berichte, «wie man hier lebt»;
überhaupt nicht interessiert dagegen
ist er an Manuels Vergangenheit.

Genau mit der aber muss Manuel
zunächst fertigwerden. Ihm ist eine
Liebesbeziehung zerbrochen, und im
ersten Teil des Romans versucht er
nun, in der Abgeschiedenheit schreibend

sich zu erinnern, was sie ihm
bedeutet hat, warum und wie sie zu Ende
gegangen ist. (Dean entwirft dabei
behutsam und genau das Porträt einer
jungen Frau, die weggeht von allem
und allen, um zu sich selbst zu gelangen.)

Aber nach einem Vierteljahr
stellt Manuel fest: «Der Garten frisst
meine Vergangenheit», und in dem

Masse, wie er sie verliert, nimmt die
Gegenwart von seinem Bewusstsein
Besitz: der Garten, zu allen Tagesund

Jahreszeiten; das Haus mit den
drei «infernalisch» asynchron
schlagenden Uhren; «die lautlose Zeit, die
mir Räume öffnet, die ich begehen
kann.»

Der Gärtner, von Manuel (nach
dem hässlichsten Griechen vor Troja,
dem Un- und Antihelden des homerischen

Mythos) Thersites genannt, und
Brosamer sind im zweiten Teil des

Romans Manuels einzige Gesellschaft -
wobei ich Frau von Kesselring, die
Brosamer einmal mitbringt, übergehe;
sie wirkt in den Roman hereingezwungen,

wird, was das literarische
Gewicht angeht, ihrer dramaturgischen
Funktion als Auslöserin der Thersites-
Tragödie nicht ganz gerecht. Gerade
mit diesem aber und mit Brosamer hat
Dean zwei Romanfiguren geschaffen,
die so leicht nicht zu vergessen sind
und weit über das Skurrile, Exzentrische

hinaus, das ihnen eignet, verbindlich

sind. Nicht so sehr psychologisch,
sondern - was ja wohl anspruchsvoller
und interessanter ist - als erzählerische

Konzeptionen und Konstellationen;

sie sind weniger einer Wirklichkeit

abgeschaut als zu einer
zusammengesetzt.

Was die drei Personen Schicksal-



156 ZU MARTIN R. DEAN

haft verbindet, ist der Garten, der
unberührt von den Spielen der Macht
und Ohnmacht in ihm und um ihn
weiterwuchert, immer labyrinthischer
wird, mehr zuwächst.

Der Garten ist in Deans Roman
thema- und formbestimmend. Nicht
nur als tägliche Erfahrung des
Chronisten Manuel, sondern auch als Stoff
für dessen Selbstgespräche und die
endlosen Gespräche mit Brosamer.
Thersites, selber ein Teil der Natur
und zugleich heimgesucht von ihr,
bearbeitet den Garten mit dem Ziel, ihn
wieder Natur werden zu lassen. Für
Manuel ist er eine ständige Provokation

und Bedrohung, auch eine
Aufgabe und ein bis zuletzt unerledigtes
Pensum («analysierend und dokumentierend

müsste ich ihn angehen, bevor
er mir über den Kopf wächst»).
Brosamer schliesslich versteht ihn als

«Utopie», «als Ausschöpfung und
Präzisierung menschlichen Denkens», als

Überwindung der Natur.
In seiner grossangelegten, in mehreren

Anläufen erzählten Geschichte der
Gärten und der Gartenkunst geht es

ihm um «das Verhältnis von Mensch
und Geschichte. Die allmähliche
Befreiung der Menschen vom wuchernden

Naturbegriff». Manuel lernt erst
allmählich, Brosamers konsequentem
Entwurf, der auf der Überzeugung
basiert, «die Welt sei ein ästhetisches
Problem», zu widersprechen, «den

Machtanspruch des Menschen, den
diese Gärten zum Ausdruck bringen»,
in Beziehung zu setzen «auch zu den
gesellschaftlichen Verhältnissen, konkret

zur politischen Despotie». Er will
immer entschiedener wissen, «was sich
ausserhalb dieses Gartens, aller Gärten

ereignete». Und er beginnt sich
zu fragen, ob er «nicht schütz- und

wehrlos mitten im Laboratorium eines

grössenwahnsinnigen Forschers» liege,
der «der Zeit das Gleichnis Ewigkeit
abringen will» und auch Manuel «eine
Metamorphose durchmachen sehen»

wollte: «bis zur totalen Aufgabe Ihrer
Vergangenheit, und damit Ihres
bisherigen Lebens», gesteht er gegen
Ende des Romans, als Manuel seine
«Statistenrolle» bereits durchschaut
und gekündigt hatte, als Brosamers
«Monolog nicht mehr unbestritten in
seinem Ohr hallte», sondern «eine
nüchterne Rechnung» wurde, die
Manuel «Schritt für Schritt nachzukontrollieren

gewillt war». Er fragt sich
zuletzt, welches der «unzähligen
Gesichter» Brosamers «echt» sei, er
vermutet «Grössenwahn» und «leidige
Hochstapelei» und dass deren «Wurzeln

in einem totalen Versagen liegen
müssen».

Brosamer hält den Fragen, dem
Widerspruch und der Emanzipation
Manuels nur notdürftig und am Ende

gar nicht mehr stand. Am letzten
Abend in der Villa, im Verlauf des

letzten Gesprächs gesteht er das Scheitern

seines Experiments ein und gibt
erstmals dessen Voraussetzungen preis

- infolge eines Gedächtnisverlusts hat
Brosamer versucht, sein Leben,
«Vergangenheit wie Zukunft, dem Begriff
der Konstruktion» zu unterwerfen:
«Ein neues Leben aus dem Nichts heraus

wählen! Eine Neuschöpfung, ganz
und gar. Aus einer unendlichen
Anzahl möglicher Vergangenheiten die
eine herausgreifen Ich wollte
dem Zufall keine Chance mehr
einräumen.» Manuel war als ein Teil dieser

Konstruktion gedacht. Sein
Ausscheren lässt sie in sich zusammenfallen.

Brosamer aber, entlarvt und entdä-



ZU MARTIN R. DEAN 157

monisiert, steht vielleicht in seinem
Scheitern, seiner Müdigkeit und
Trauer und seiner Teünahmslosigkeit
am Ende, näher als zuvor. Hinter der
Vielzahl seiner Gesichter ist auch
dasjenige der Sehnsucht, ein Schöpfer zu
sein, sichtbar geworden. Er ist um
alles gebracht. Die Villa muss er
verkaufen an ein Chemie-Konsortium,
das sie in ein Zentrum «für
wissenschaftliche Symposien, zur Erholung
von Führungskräften» umgestalten
will und zu diesem Zwecke den Garten

einebnen, die Hügel abtragen und
den Bach kanalisieren wird.

Manuel behauptet, dies alles kümmere

ihn nicht mehr: «Meine Zeit
hier war abgelaufen.» Er hat aus dem
Garten herausgefunden. Die
Geschichte dieses Gartens ist zuende,
vielleicht die der Gärten überhaupt.
Angefangen hat sie beim Paradiesgarten,

führte dann über die Gärten im
alten Griechenland (wo «zum erstenmal

in der Geschichte überhaupt dem
ursprünglich paradiesischen Garten
radikal die Stätte des Geistes, des
Wortes und des Denkens entgegengehalten

wurde») bis zur «Krönung aller
Gärten», dem chinesischen Garten,
der «in jeder Hinsicht transzendental»
ist, «ein Rätsel, das nur zum
Eingeweihten spricht»: «Fern von aller
abendländischen Eloquenz erlöst er
den Menschen und führt ihn zu seiner
kosmischen Dimension».

Dean lässt offen, ob das Ende der
Gärten, wie Brosamer sie verstanden
hat, wirklich nur Fortschritt ist. Sein

Protagonist Manuel jedenfalls hätte
ohne den Garten, mit dem er sich ein
Jahr lang abgegeben hat, und ohne
die endlosen Gespräche über Gärten
nicht aus ihnen heraus und - vielleicht

- zu einer neuen Freiheit gefunden.
Die Gespräche über Gärten sind denn
auch das unbestreitbare Zentrum des

ganzen zweiten Teils von Deans
Roman. (Der schriftstellerische Mut, statt
auf Story, Milieu und Psychologie
auf Reflexion und Diskussion als

Trägern erzählerischer Spannung zu
setzen, ist aller Ver- und Bewunderung
wert!) Und Brecht, der in einer Zeit
zu leben meinte, «wo ein Gespräch
über Bäume fast ein Verbrechen ist»,
müsste sich wundern, wie weit ein
Gespräch über Gärten führen kann; in
welchem Ausmass es die Kultur- und
Sozialgeschichte der Menschheit zu
thematisieren, «Kultur als Vergeistigung

von Brutalität» zu entlarven
oder zu legitimieren vermag, und wie
intensiv es die Frage stellt, welches bei
diesem wie jenem die Funktion des

Künstlers, bzw. Schriftstellers sei.

Heinz F. Schafroth

1 Martin R. Dean, Die verborgenen
Gärten, Roman. Hanser Verlag, München

1982.



158 ZU UMBERTO ECO

Politkrimi im Kloster

Zu Umberto Eco, «Der Name der Rose»x

«Der Name der Rose» - ein umfangreicher

Roman mit zahlreichen
lateinischen Zitaten, die im Anhang übersetzt

sind - ist der erste Roman eines

fünfzigjährigen Professors der Semiologie

in Bologna, der über Aristoteles,
über Thomas von Aquin, aber auch
über Sherlock Holmes und über
Comics geschrieben hat und selber mit
allen Medien vertraut ist. Dieser
Roman, dem einige als Parodie gemeinte
Erzählungen vorangingen und den
man von diesem Autor nicht erwartete,

hat in Italien 450 000 Käufer
gefunden, ein Erfolg, den sonst in Italien
Autoren wie Guareschi mit den
volkstümlichen Geschichten vom Pfaffen
und vom Kommunisten errangen. In
Frankreich wurde das Fünfzigste Tausend

erreicht, und der Erfolg der
deutschen Ausgabe in meisterhafter
Übersetzung ist noch weit grösser.

Die kritische Aufnahme gehört
bereits zur Aura des Romans, über den
man nicht mehr so sprechen kann, als
habe man keine Rezensionen gelesen,
als sei man nicht von diesem Erfolg
beeindruckt. Denn man liest einen so
reichlich kommentierten Bestseller
hohen Ranges nicht naiv, sondern im
Bewusstsein, danach ein Gesprächsthema
zu haben. So verhielt es sich seinerzeit
mit dem «Alexandriaquartett»
Lawrence Durrells.

Für Umberto Eco ist Lesen etwas
Kreatives. Er hat sich den Leser als

Komplizen gesichert, denn dieser
Kriminalroman, der in einem Kloster
Norditaliens im vierzehnten Jahrhundert

spielt - Auseinandersetzungen

zwischen Kaiser und Papst, auch
Avignon mit Gegenpapst gehören dazu

- ist so spannend, wie es ein in
unserer Gegenwart angesiedelter Thriller
sein kann mit seinem täglichen
geheimnisvollen Mord, mit einem im
Umschlag aufgezeichneten Bauplan,
der auf das Geheimnis der verborgenen

Bibliothek weist. Eco, der Erforscher

von Conan Doyles Detektivgeschichten,

macht Spässe, die der Leser
versteht und geniesst.

Wenn «Der Hund von Baskerville»
der berühmteste Roman mit Sherlock
Holmes ist, so nennt Eco seinen
klerikalen englischen Detektiv, der
zugleich an die englische Phüosophie
jener und unserer Zeit rührt, Baskerville.
Und wenn Sherlocks Intuitionen von
Doktor Watson aufgezeichnet wurden,
so ist der vorgeschobene Autor von
«Der Name der Rose» ein englischer
Mönch namens Adson. Gleich zu
Anfang wird Baskervilles Spurenlesen
durch seine Schilderung eines flüchtigen

Pferdes glänzend gerechtfertigt,
die Umberto Eco collageartig einfügt.
Sie findet sich ganz ähnlich bei
Voltaire, Wilhelm Hauff und anderen;
wie Bertolt Brecht, auf seine Verwendung

der Gedichte Villons angesprochen,

kann Eco sagen: «Ich habe mir
etwas herausgenommen.»

Jorge Luis Borges, den der gleiche
deutsche Verlag betreut - die neue
Ausgabe umfasst bereits zehn
schmucke Bände -, wird vielleicht
hierzulande noch immer nicht so viel
gelesen wie auf französisch und
englisch, er ist aber legendär. Auch wer



ZU UMBERTO ECO 159

wenig vom greisen Argentinier kennt,
weiss, dass die Welt der Bücher bei
diesem erblindeten Schriftsteller, der
selber Direktor der Nationalbibliothek
in Buenos Aires wurde, eine besondere
Rolle spielt, und freut sich daher, als
Bibliothekar in diesem Kloster den
blinden «Jorge aus Burgos» zu finden.

Das Genie Umberto Ecos liegt in
seiner Verführungskunst. Wir kennen
Romane, die uns so nebenbei viele,
meist zuviele Informationen mitteüen;
hier werden wir in Leben, Gedankenwelt

und politische Probleme des
Mittelalters in einer Weise eingeführt, die
uns den Eindruck gibt, das alles schon
irgendwie gewusst zu haben. Wir fühlen

uns nicht professoral belehrt,
sondern geehrt vom Vertrauen eines
Autors, der an unsere von ihm vorausgesetzte

Bildung und Assoziationsfähigkeit
anknüpft. Wenn schliesslich die

vorhandenen und verlorenen Werke
des Aristoteles zur Ästhetik eine
gewaltige Bedeutung erhalten, so meinen
wir - es grenzt an Zauberei - vom
Romancier bloss an unser ohnehin
vorhandenes Wissen erinnert worden
zu sein und reagieren eher als mit
einem staunenden «Oh!» mit einem
bestätigenden «Aha!».

Ebenso verhält es sich mit den
Anspielungen, die auf Ähnlichkeiten
zwischen extremen Sekten jener Zeit und
den Roten Brigaden weisen. Wir selber
sind es, die diese versteckte Aktualität
bemerken. Von der Deduktionsgabe
Baskervilles stimuliert, wird der Leser
zum Detektiv, zum Mitspieler. Er
fühlt sich nicht nur gebildet, sondern
auch klug.

Ich kenne Leser - auch Kritiker -,
die traurig waren, als dieser dicke
Roman sich dem Ende näherte, mit dem
sie gern noch einige Tage mehr zuge¬

bracht hätten. Von wievielen Romanen

kann ein Berufsleser das behaupten?

Wie erklärt sich in diesem Fall, dass

Kritiker, die Borges lieben - hier
denke ich an einige Franzosen, an
Dieter E. Zimmer, an Alice Vollenweider

-, sich gegenüber Ecos Angebot

spröde erwiesen und hier bei aller
erzählerischen Verve nichts fanden,
was ihr Herz und ihren literarischen
Verstand ansprach, sondern nur eine
kunstvolle Staffage? Das menschliche
Interesse, das der Abt und die Mönche,

auch jener blinde Bibliothekar
wecken, ist tatsächlich nicht grösser
als dasjenige der Herren und Damen,
die Agatha Christie an einem
englischen Weekend zur Strecke bringt,
damit Hercule Poirot brilliert.

Romane, in denen es keine Gestalten,

sondern nur Figuren gibt, die mit
ihrer Funktion in einer Handlung
zusammenfallen, keine sonstige Präsenz
haben, nennt man Unterhaltungsliteratur.

Nun wissen wir, dass die Trennung

zwischen hoher und «unterhaltender»

Literatur fragwürdig ist. Die
Literatursoziologen finden in den
Trivialromanen mehr Anschauungsmaterial

als in den «anspruchsvollen» Werken.

Doch auch diese Rehabüitierung
des «Unteren», dem sozusagen im
Klassenkampf die Gleichheit
zuerkannt wird, wurde schliesslich pedantisch

und sogar borniert. Umberto
Eco, der Liebhaber der Krimis und
Comics, hat schliesslich sein
bedeutendstes Buch, «L'opera aperta», James

Joyce gewidmet.
Ist dies vielleicht das Geheimnis von

Ecos Erfolg? Der Professor hat mit
vorzüglicher Erzähltechnik, mit
Temperament und Humor einen Roman
geschrieben, der Spass macht, und gibt



160 ZU UMBERTO ECO

zugleich seinem Leser den Eindruck,
sich in Kirchengeschichte und
Phüosophie des Mittelalters zurechtzufinden,

einem hohen Anspruch zu genügen

und die eingebauten Listigkeiten
zu erraten.

Wer wie ich an diesem Roman
Kurzweil hatte, darf nicht als
Spielverderber auftreten, doch kann ich
nur subjektiv - ohne es zum Massstab
zu machen - berichten, dass ich an
der munteren Geschichte zwar
Geschmack fand, dass sich aber
nachträglich ein schales Gefühl einstellte.
Man hat ein kluges Spiel mitgespielt,
aber wenn man den Ausgang kennt,

würde man es kein zweites Mal
durchspielen mögen. Warum könnte ich
«Der Hund von Baskerville» wiederlesen

und die Ermittlung von Ecos
Baskervüle nicht? Conan Doyles
Landschaften und Ereignisse bleiben
nach den Enthüllungen noch enigma-
tisch; Umberto Ecos Konstruktion ist
ein Rebus. Diese beiden Formen des

Rätsels trennt literarisch eine Welt.

François Bondy

1 Umberto Eco, Der Name der Rose,
Roman. Aus dem Italienischen von Burk-
hart Kroeber, Carl Hanser Verlag,
München/Wien 1982.

«Der gute Carl Seelig»

Zu seiner Biographie von Ulrich Weinzierl

Eine Art Quadratur des Kreises hat
Ulrich Weinzierl vollbracht: in seiner
Biographie Carl Seeligs (1894-1962)
wechseln Ironie und Ehrfurcht fast
ohne Missklang miteinander ab *.
Ironisch tönt gleich der von der Visitenkarte

des Dargestellten abgeschriebene
Buchtitel: «Carl Seelig, Schriftsteller».
Und schon auf der zweiten Textseite
verrät eine längere Stelle aus dem
Erinnerungsbuch «Bei uns im Rabenhaus»

von Rudolf Jakob Humm, dass

es sich offenbar um keinen grossen
Schriftsteller handelt. «Der gute Carl
Seelig!» spöttelt Humm, rühmt
vorbehaltlos seine Güte, bescheinigt ihm
aber mangelhafte Intelligenz und
unfreiwillig komische Schreibweise.
Ausgiebig dokumentierend, zeigt der
Biograph in der Folge, «wo Humm recht
und wo er unrecht hatte».

Ein nicht zu übersehendes, von Seelig

in einer autobiographischen Erzählung

geschildertes Jugendtrauma war
der Gegensatz zum Vater, einem
vermöglichen Zürcher Seidenindustriellen.

Die Psychoanalytiker mögen
darüber rätseln, weshalb der reiche Jüngling

nach dem Bergtod des ungeliebten
Erzeugers - Präfiguration des dereinstigen

eigenen Unfalltodes im Zürcher
Strassenverkehr - ein so ausserge-
wöhnliches Talent entwickelt hat, sich
mit dem ungerechten Mammon
Freunde zu machen. Seelig suchte und
fand solche vor allem in der zeitgenössischen

Schriftstellerwelt, zunächst als
ebenso finanzkräftiger wie idealistischer

Teilhaber eines Wiener Verlags,
dann als vielseitiger Publizist, Herausgeber

und Übersetzer in Zürich. Durch
eine überaus rührige Rezensententätig-



BIOGRAPHIE CARL SEELIG 161

keit, persönliche Dienste und
Aufmerksamkeiten gewann er die Freundschaft

von Romain Rolland, Hermann
Hesse, Stefan Zweig, Max Picard,
Alfred Polgar, Robert Musil, David Herbert

Lawrence, Henri Barbusse, Ernst
Toller, Hermann Broch und vielen
andern. Das breitgefächerte
Freundschaftswesen ist ein Hauptthema des
Buches und hat auch den Löwenanteil
an der Bebilderung. Den beiden nicht
sehr glücklichen Ehen sind nur zwei
Seiten gewidmet.

Der vertrauteste Freund, nach Weinzierl

wohl der «einzige in des Wortes
wahrer Bedeutung», war der scharf-
und tiefsinnige Menschenkenner Max
Picard. Seelig selber, vorzugsweise den
verkannten und notleidenden
Schriftstellerkollegen zugewandt, setzte
seinem Leben für andere die Krone auf
als Freund und Vormund des kranken
Robert Walser, wovon ein besonderes
Kapitel handelt. In dem Brief, den
ihm Picard nach dem Tode des Dichters

schrieb, steht wohl das Beste, was
er je über sich selber hat lesen und
hören dürfen: «Ich wollte Dir sagen,
dass Deine Freundschaft mit Walser
selbst eine Walser-Geschichte ist und
dass Du ganz eine Walser-Figur bist:
Walser-Figur und doch Du. Von ihm
erzeugt, ja - aber doch warst Du
bereit, der Du deutlich Du selbst ist (sie),
Dich auch von ihm erzeugen zu
lassen.»

Die Zusammensetzung des
Freundeskreises lässt auf die Zugehörigkeit
Seeligs zur «linken Internationalen der
Literatur» schliessen. Schon während
des Ersten Weltkriegs veröffentlichte
er im sozialdemokratischen «Volksrecht»

die zornigen Verse «Den
Wucherern ins Stammbuch». Oskar Maria
Graf redete den begeisterten Rezen¬

senten seiner Autobiographie als
«Genossen Seelig» an und entbot ihm
«proletarische Grüsse». Zeugnisse kämpferisch

gestimmter freiheitlich-demokratischer

und humaner Denkart sind unter

anderem die Zeitungsartikel über
den Nazi-Dichter Will Vesper und den

an der Blut-und-Boden-Schwärmerei
nicht ganz unschuldigen Lebensphilosophen

Ludwig Klages.
Indessen macht der Biograph deutlich,

dass der «ein wenig parsifalartige
Schweizer» im Grunde ein unpolitischer

Mensch war. Ohne Parteibindung

spielte Seelig im internationalen
Pazifismus eine sachdienliche
Vermittlerrolle. In den Jahren des Dritten
Reiches wurde er zum Anwalt und
Helfer der Entrechteten. Manche der
von ihm Umsorgten waren damals in
Gefahr, am Sinn ihres Schaffens zu
verzweifeln. Hermann Broch schrieb
ihm, das erlebte Grauen habe seine
«alte These von der Überflüssigkeit
des Künstlerischen in dieser Zeit»
bestätigt. Seelig freilich blieb literaturgläubig,

wenn ihm auch gelegentlich
Zweifel kamen und sein humanitäres
Wirken nicht nur Schriftstellern galt.
Weinzierl vergisst nicht zu bemerken,
dass Broch selber die schriftstellerische

Arbeit ungeachtet der erkannten
Überflüssigkeit fortgesetzt hat.

Die journalistischen und literarischen

Leistungen Seeligs werden vom
Verfasser zuweilen mit gedämpfter
Ironie, jedoch mit geziemender
Abgrenzung gegen Humm beurteilt. Man
findet in seinen Besprechungen von
Büchern, Theaterstücken, Filmen usw.
verfehlte büdliche Ausdrücke und
sonstiges Misslungenes, aber auch viel
Treffendes, von einem wachen
kritischen Verstand und von Einfühlung
Zeugendes. Die Mängel sind wohl



162 BIOGRAPHIE CARL SEELIG

grossenteüs aus der allzu eiligen
Arbeitsweise zu erklären. Als Dichter hat
Seelig keine persönlich geprägte Sprache.

Mit Recht hebt Weinzierl dagegen

den Wert der biographischen
Arbeiten über Albert Einstein und der
«Wanderungen mit Robert Walser»
hervor. In den erstgenannten ist es

Seelig gelungen, aus seiner eigenen
guten Menschlichkeit heraus die des

grossen Gelehrten, von dessen
wissenschaftlicher Leistung er nur laienhafte
Kenntnis hatte, überzeugend darzustellen.

(Er hat sich Einstein auch durch
Fürsorge für dessen in Zürich lebenden

kranken Sohn zu Dank verpflichtet.)

Noch unmittelbarer ist das

Menschlich-Einmalige in dem Büchlein

über Walser erfasst. Mit ihm hat
Seelig einem andern, andersartigen,
komplizierteren schweizerischen
Parsifal ein Denkmal gesetzt.

Ulrich Weinzierl hätte, wie er im
Nachwort gesteht, diese Biographie
nicht schreiben können, wenn ihm

Elio Fröhlich, der pietätvolle Verwalter

von Seeligs Nachlass, Gründer der
Carl-Seelig-Stiftung und des Robert-
Walser-Archivs in Zürich, den
Dokumentenschatz der Stiftung nicht
zugänglich gemacht hätte. Weinzierl hat
sich die Pietät nicht zum Hindernis
biographischer Wahrhaftigkeit und
kritischen Urteils werden lassen. Aus
der geschilderten Mischung von
Vorzügen und Schwächen lässt er aber
immer wieder aufleuchten, was Emmy
Ball-Hennings in einem an Seelig
gerichteten Brief gerühmt hat: er sei

«von einer schier heiligen Einfalt».
Wir hätten also an «Carl Seelig,
Schriftsteller» schier ein Heiligenleben,

und zwar, im Unterschied zu
einem grossen Teü der hagiographi-
schen Literatur, ein wahres.

Robert Mächler

1 Ulrich Weinzierl: Carl Seelig, Schriftsteller.

Locker Verlag, Wien/München
1982.

Nahum Goldmanns Reisebriefe

Noch anlässlich der Libanon-Ereignisse

hat sich der jüngst verstorbene
Nahum Goldmann, Gründungspräsident

des jüdischen Weltkongresses
und lebenslanger engagierter Zionist,
als ebenso erfahrener wie harter
Kritiker israelischer Politik erwiesen. Um
so gespannter durfte man auf jene
frühen «Reisebriefe» sein, die Goldmann

über seine erste Palästinareise
im Jahre 1913 verfasst hatte. Dem
knapp achtzehnjährigen Abiturienten
wurde damals die Teilnahme an einer

Palästina-Exkursion von einem Gönner

finanziert, mit der Auflage,
darüber für das «Frankfurter Israelische
Familienblatt» regelmässig zu berichten

- was der glühende junge Zionist
denn auch mit Feuereifer tat. Die
«Reisebriefe aus Palästina», bald auch
in Buchform erschienen, waren ein

grosser publizistischer Erfolg, bis sie

- durch die Ereignisse des Zweiten
Weltkrieges überrollt - in völlige
Vergessenheit gerieten. Nun liegt eine
Neuauflage vor, versehen mit zeit-



GOLDMANNS REISEBRIEFE 163

genössischen Fotografien, Faksimile-
Beilagen, einem Glossar jüdischer
Begriffe und einer Kartenskizze, vor
allem aber mit einem imposanten
«Rückblick nach siebzig Jahren» des
Autors selber, einer bitter-realistischen
Bilanz seines zionistischen Lebenswerkes,

das mit jener Palästinareise
einen so idealistischen Anfang
genommen hatte1.

Seine Berichte sollten nicht werten,
schrieb Goldmann damals 1914,
sondern «in der Seele des Lesers die
Sehnsucht erwecken, selbst hinüberzugehen

und all das Wunderbare, das in
unseren Tagen in Palästina emporblüht,

anzuschauen». Er selbst fand
dieses «Wunderbare» - in den
jüdischen Kolonien, an historischen Stätten,

auch in Begegnungen, Menschen,
Gesprächen -, und er schüderte es
mit der Blumigkeit und Ausführlichkeit

eines von der Exotik des Orients
überwältigten jungen Europäers. Doch
das Pathos, der erregte Gefühlsüberschwang

in Begeisterung und auch in
Enttäuschung (Enttäuschungen
notierte er schon damals mit der ihm
eigenen Ehrlichkeit) sind nicht nur
dem Alter des damaligen Reisenden
anzulasten. Vielmehr kennzeichnet
dieser heute mit seiner immer wieder
betonten «Siegeszuversicht» und
«Zukunftshoffnung» so anachronistisch
anmutende Stil in bewegender Weise
jene Früh- und Pionierzeit des Zionismus,

den Goldmann «eine der
idealistischsten Bewegungen des 20.
Jahrhunderts» nennt - und von der er
sich mit 87 Jahren bitter fragt, was
aus ihr im Staate Israel geworden ist.
Es ist diese Einordnung und
Kommentierung der Reiseberichte des

Jünglings durch den betagten Autor
selber, dieses Gegen- und Nebenein¬

ander von Früh- und Spätlese, was
der vorliegenden Neuausgabe ihren
Wert verleiht und sie zu einer Art
Zeugenbericht der geistigen Entwicklung

des jüdischen Volkes in Palästina-
Israel werden lässt. Eine Entwicklung,

deren immerhin mögliche
Kontinuität und Normalität nach Goldmann

durch die Ereignisse der NS-
Zeit fundamental und auf Dauer
gestört worden ist. Denn es war der
«Schock dieser Tragödie», der zu einer
in seinen Augen verfrühten Gründung
des Staates Israel führte, zur
verhängnisvollen Teilung Palästinas, zu
Flüchtlingsströmen von nie vorstellbaren

Ausmassen mit entsprechender
Integrations- und Konfliktsproblematik

im Zusammenleben mit der arabischen

Welt. Doch dies waren nur die
äusseren Folgen der Tragödie - als
ebenso gravierend sieht Goldmann in
seinem «Rückblick» ihre inneren:
Nicht nur die «rührende Naivität»,
der «jünglingshafte Charakter» der
Reisebriefe müsste untergehen - der
Autor hätte dies wohl zu verschmerzen

gewusst -, sondern vor allem
jene ganze reichhaltige Ideologie des

Zionismus, die sie dokumentieren, des

Zionismus, in all seinen vielen
sozialen, religiösen, kulturellen und
menschlichen Aspekten. Übrig blieb
die Staats-Idee (die ursprünglich nicht
der entscheidende Inhalt des Zionismus

war), übrig blieb eine ebenso
begreifliche wie einseitige Konzentration
aller jüdischen Energien auf
Selbsterhaltung. Militarisierung,
Kriegsbegeisterung, Sieges- und Machtrausch
waren die verhängnisvollen Folgen
dieser geistigen Verengung, bis hin
zur heute alles beherrschenden
jüdischen Selbstüberschätzung, die Goldmann

als Kehrseite der ungewöhn-



164 GOLDMANNS REISEBRIEFE

liehen Fähigkeiten seines Volkes
eindrucksvoll schüdert.

Von einer Rückkehr zum ganzheitlichen,

altruistischen Zionismus seiner
Jugend und des Palästinas der «Reisebriefe»

versprach sich Goldmann
heute für Israel eine - die einzige -
Umkehrmöglichkeit aus der Sackgasse
der Kriege und des Militarismus. So
realistisch dabei seine Einschätzung
der Dinge bleibt - wenn er etwa die
gegenwärtigen religiösen Gruppierungen

beinahe vergeblich nach
derartigen Ansätzen durchforscht, wenn
er sich mehr vom Druck von aussen
verspricht, als von einer spontanen
inneren Neubesinnung - noch war
offenbar die hoffnungsvoUe Zuver¬

sicht des hochbetagten Zionisten nicht
ganz erloschen, jene Atmosphäre
seines Jugenderlebnisses in Palästina
für die Zukunft zu retten, die ihn
damals schreiben liess: «Das Leben hier
hat noch jenen kühlenden, erfrischenden

Hauch, den nur eine primitive,
naive Kultur zu besitzen vermag. Und
darum allein ist das Leben in Palästina

schon an sich, in seinem Wesen,
so viel moralischer als das unsere in
Europa.»

Kathrin Meier-Rust

1 Nahum Goldmann, Erez-Israel.
Reisebriefe aus Palästina 1914. Rückblick
nach siebzig Jahren. Verlag Darmstädter
Blätter 1982.

Hinweise

Emil Staiger übersetzte die Aeneis

Als handlicher Band der «Bibliothek
der Alten Welt» ist im Artemis Verlag,
Zürich, in neuer Übersetzung von
Emil Staiger das Epos von der mythischen

Vorgeschichte römischer Grösse
unter Augustus, Vergils «Aeneis»
erschienen. Schon immer hat sich der
Germanist Emil Staiger um die Werke
des klassischen Altertums als Übersetzer

bemüht, etwa um die Tragödien
des Sophokles oder die Gedichte des
Theokrit. 1978 erschien seine
Übersetzung der «Gerusalemme liberata»
von Torquato Tasso, und nun also die
«Aeneis». Textvergleiche mit dem
Original erweisen die Treue von Staigers
Text, Vergleiche mit andern Übersetzungen

wie zum Beispiel der von
Johannes und Maria Götte ihre Lesbar¬

keit. Hier sei der Anfang im Wortlaut
hingesetzt, das Prooemium:

«Waffen sing ich und Mann, der am
Anfang, von troischer Küste,

Flüchtig, durch Götterspruch nach
Italien kam zu Laviniums

Ufer. Weit über Länder und Meere
verschlugen ihn hohe

Mächte. Denn seiner gedachte der
Zorn der herrischen Juno.

Viel auch litt er im Krieg, bis die Stadt
er gegründet, die Götter

Latium zugeführt, dem das Geschlecht
der Latiner,

Albas Väter entstammen, die Mauern
der ragenden Roma.

Sage mir, Muse, wie kam's? Der
Götterkönigin heiige

Würde, was kränkte sie so, bewog sie,
in solches Gedränge,



HINWEISE 165

Solche Nöte den Mann zu stürzen, den
fromme Gesinnung

Ehrte? So grossen Grolls sind Herzen
der Himmlischen fähig?»

Der Band enthält ein Nachwort des
Übersetzers und Anmerkungen. Er
macht Vergil aufs neue zugänglich.

GeseUschaften im Zeitalter
der Aufklärung

Ulrich Im Hof, Professor für
Schweizergeschichte an der Universität Bern,
hat sich ein Thema gesteUt, das sich
als ungemein ergiebig erweist: die
Akademien, literarischen,
wissenschaftlichen und gemeinnützigen
Gesellschaften des achtzehnten
Jahrhunderts, auch die Logen und Bünde
erweisen sich als das Ferment der
Aufklärung, als die Promotoren und
Animatoren aufklärerischer Reformen.

«Das gesellige Jahrhundert»
heisst seine informative Arbeit, die
nachzeichnet, wie die genannten
Gesellschaften, die in grosser Zahl eben
im achtzehnten Jahrhundert gegründet

wurden, die alten sozialen Strukturen

aufzubrechen begannen.
Veränderungen, die am Ende des
Jahrhunderts weithin sichtbar in der
Französischen Revolution ihren Höhepunkt

erreichten, sind in den
«Gesellschaften» vorbereitet, verzögert oder
befördert worden. Ein halbes
Jahrhundert nur dauerte der «Totentanz»
des «Ancien Régime», vom Erdbeben
in Lissabon bis zum Bombardement
von Kopenhagen durch die Engländer
im Jahre 1807. Und entscheidend ist
nicht die Fülle der Ereignisse in die¬

sem Zeitraum, sondern ihre Qualität.
Es gab auch vorher Naturkatastrophen

und kriegerische Auseinandersetzungen,

Heimsuchungen
denkwürdiger Art. Aber so tiefgreifende
gesellschaftliche und die Situation des

Menschen verändernde Umwälzungen
waren es nicht. Den gelehrten
Gesellschaften des achtzehnten Jahrhunderts

kommt bei diesen tiefgreifenden
Umwälzungen eine bedeutende Rolle
zu. Das Buch von Ulrich Im Hof geht
ihrem Wirken nach, charakterisiert
die wichtigsten Gesellschaftstypen
und analysiert, was sie bewegt hat
(Verlag C.H.Beck, München 1982).

Die Rhätische Bahn

Im gleichen Jahr, in welchem das

offizielle Buch der SBB über die Bahn
durch den Gotthard erschienen ist,
legt der Orell Füssli Verlag in dritter
und vollständig neu bearbeiteter Auflage

den Band «Die Rhätische Bahn»

vor, vorwiegend eine Bilddokumentation

über einen der interessantesten
«Bahnkantone» der Schweiz. Text und
Bild (neben Deutsch auch Französisch
und Englisch) stammen von Franz
Marti und Walter Trüb. Die
Geschichte des Stammnetzes, eine kleine
Apologie der kleinen Spurweite und
vor allem die Beschreibung der
wichtigsten Strecken, von der Bernina-
Bahn bis zur Chur-Arosa-Bahn, ferner

Ausführungen über Elektrifika-
tion und Modernisierung der
technischen Ausstattung leiten über zu
einer umfangreichen Bilddokumentation,

die in grosser Zahl auch historische

Aufnahmen enthält.


	Das Buch

