Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Erzahlte Kindheit

«Uber Tisch und Bénke», dazu der
Untertitel «Erzdhlte Kindheit», ist ein
Lesebuch, worin vierunddreissig Au-
toren aus dem 18. Jahrhundert bis
iiber die Mitte des 19. Jahrhunderts
ihre Kinderjahre schildern oder iiber
die Kindheit reflektieren. Helmut
Hirsch! hat die Texte nach ihrer
grosstmoglichen Verschiedenartigkeit
ausgewdhlt. Die Anordnung konnte
daher nur eine chronologische sein;
sie richtet sich nach dem Geburtsjahr
der Verfasser. Von Anna Louisa Kar-
schin, geboren 1722, stammt der erste,
von Peter Hille, geboren 1854, der
letzte Beitrag. Die zwei Namen mogen
anzeigen, dass die Anthologie nicht
bloss Bekannte vereinigt wie Goethe,
Stifter, Gotthelf, Fontane u. a., son-
dern auch PersOnlichkeiten, die heute
weniger im Gespriach sind, beispiels-
weise Heinrich Zschokke, Johann
Gottfried Seume oder Karl von Holtei.
Ein kurzer Anmerkungsteil enthilt
die notigsten biographischen Angaben,
orientiert iiber die Quellen und gibt
stichwortmassige sachliche Erliute-
rungen. Warum allerdings «Uber Tisch
und Bdnke» aus Zschokkes Schul-
bubenerinnerungen zum Obertitel be-
stimmt wurde, ist mir nicht klar. Ich
halte ihn nicht fiir einen allgemein an-
schaulichen Ausdruck fiir Kindheit.
Der Herausgeber bemerkt im Nach-
wort, die Sammlung sei ein Quer-
schnitt durch die «Fiille von Situatio-
nen, Erlebnissen, Erfindungen der er-
sten Lebensjahre», und sie mdge im

Leser seine eigene Kindheit wieder
wachrufen.

«Erzahlte Kindheit» — «Erinnerung
an die ersten Lebensjahre» — wem ist
das Thema nicht vertraut. Jeder
Mensch hiitet seine, ihm allein eigene
Fiille von Situationen, Erlebnissen,
Erfindungen. Jeder hat seine indivi-
duelle Anekdotensammlung. Aber die
Kindheit — wie oder was war sie
eigentlich? Die Erinnerung - wie
geht das vor sich ? Woran denken wir
vorzugsweise und immer wieder zu-
riick ? Die Kindheit ist fiir jeden ein-
zelnen ein «Stoff», mit dem er nach
seiner personlichen Art umgeht, den
er im Laufe des Lebens unzihlige
Male, mehr oder weniger variierend
formuliert und den er vielleicht ge-
legentlich auch iiberdenkt.

Was machen die Dichter und
Schriftsteller unseres Lesebuches mit
diesem Stoff ? Warum, wie und wann
erziahlen sie von ihrer Kindheit ? Die
Einfachheit der Fragestellung tduscht;
denn die Antworten kdnnen nur im
grosseren Rahmen des Begriffes Auto-
biographie gesucht werden. Form und
Herkunft autobiographischer Zeug-
nisse aber sind uniibersehbar. Ich ver-
suche trotzdem, in der gegebenen zeit-
lichen und personellen Begrenzung
Grundsitzliches anzudeuten.

Mit «Friihe Ddmmerungen» hat
Karl Gutzkow (1811-1878) ein Ka-
pitel seiner Lebensgeschichte {iiber-
schrieben. Kindheit ist fiir ihn das Er-
wachen von einem Traumleben ins



964 ERZAHLTE KINDHEIT

andere. Wirkliches und Unwirkliches
rinnen zusammen. Das Ende der
Kindheit wird von der ineinander-
rinnenden Bewegung mitgetragen.
Verallgemeinernd stellt er fest: «Eine
logische Aufeinanderfolge des all-
mdhlichen Erwachens aus dem vege-
tativen Leben wird sich niemand ge-
genstdndlich machen kénnen.» Gutz-
kow fragt weiter: «Wer in seine erste
Jugend zuriickgreift, Momente fest-
halten will, was hdlt stand ?> Mit an-
dern Worten: Wie ist Wirkliches von
Unwirklichem zu scheiden ? Der Blick
fallt auf Gegenstindliches; das Ge-
miit ahnt den damaligen Traum. Das
Erinnerungsvermdogen holt real Erleb-
tes jederzeit herauf in die Gegenwart.
Halt es stand ohne das Irreale, mit
dem es einst zusammenfloss ?

Adalbert  Stifter (1805-1868)
«greift»> nicht in seine erste Jugend
zurlick. Wenn er sich in seine friihen
Jahre zuriickdenkt, dann geht er «weir
zuriick . . . etwas wie Wonne und Ent-
ziicken» erfasst ihn, «... dem nichts
mehr in meinem kiinftigen Leben
glich. Es war Glanz, es war Gefiihl, es
war unten es waren Klinge.»
Gutzkow will Momente festhalten. Er
vergleicht sie mit kleinen blauen,
roten, griinen Flecken, die er hasche,
wie einer, der in die Sonne gesehen.
Stifter mochte nichts festhalten, son-
dern sich einstimmen ins Rinnen und
Fliessen der vergangenen Traumwelt.
Gutzkow und Stifter blicken prinzi-
piell verschieden zuriick in ihre Kind-
heit; jener mit einem wachen Blick,
dieser mit einem Traumblick, so ist
man versucht zu differenzieren. Es
ware verlockend, eine Reihe von
Selbstdarstellungen nach diesem lapi-
daren Kriterium zu untersuchen. Das
ausserordentlich vielgesichtige, auch

unsystematische Buch «Uber Tisch
und Binke» regt jedoch zu weit all-
gemeineren Gedankengéngen an.

Nach Georg Misch?, in dessen un-
vollendeter sechsbidndiger «Geschichte
der Autobiographie» alles Wesentliche
iiber autobiographische Texte nachzu-
lesen ist, gilt die schriftliche Selbst-
darstellung eines Menschen als eigene
Literaturgattung, «in der sich die un-
begrenzte natiirliche Vielfalt indivi-
duellen Lebens manifestiert.» Zu ihrer
Definition heisst es: «Die Selbstbio-
graphie als solche lisst sich kaum
ndher bestimmen als durch Erliute-
rung dessen, was der Ausdruck besagt,
nimlich Graphia = Beschreibung,
Bios = Leben eines Einzelnen, auto
= durch diesen selbst.» Ich fiige bei:
Die Autobiographie kann Dichtung
sein, aber die dichterisch kiinstlerische
Gestaltung gehort nicht zu ihrer De-
finition.

Die Besonderheit dieser Literatur-
gattung besteht darin, dass die dar-
stellende und die dargestellte Person
eins sind. In der Erzihlung des eige-
nen Lebens wird alles von der einen
Person begangen und erfahren. Auch
der Erzihlakt ist ein Teil des eigenen
Lebens. Im Erzédhlen wird das schon
gelebte Leben zu neuem Leben; was
nach Stifters Worten «weit zuriick»
war, kommt nach vorn und setzt sich
von neuem ab, nimmt ein zweites Mal
Abstand von der Person, es setzt sich
ab in Sprache. Sprache ist Distanz.
Demnach ist der Riickblick des Schrei-
benden nie ein reiner Riickblick. Ob
ein Gutzkow, ob ein Stifter in die
Kindheit schaut, es geschieht immer
im Hinblick auf eine Zukunft, auf die
Vergegenwirtigung in Sprache. Wo-
durch ist die Vergegenwirtigung in
Sprache, das Erzidhlen, das Schreiben



ERZAHLTE KINDHEIT 965

motiviert ? Der Riickblickende mochte
. seinen noch nicht beendeten Lebens-
vollzug in einem vorldufigen Zusam-
menhang sehen. Ich nenne das die Ba-
sis jeder Selbstdarstellung. Zur Er-
ganzung sei vermerkt, dass einem Le-
bensbericht auch die Geschichte einer
Berufung oder eines Berufes, oder ein
Erziehungsprogramm, oder eine
Selbstverteidigung oder irgendeine an-
dere Absicht zugrundeliegen kann.

Der Autobiograph wendet sich
seiner Kindheit zu, was er sieht, sind
Zeichen. «Zeichen», das sind Erleb-
nisse, Empfindungen, klare Bilder,
verschwommene Bilder, Gestalten,
alles, was dank dem Erinnerungs-
vermogen stets wieder priasent wird.
Wihrend der Lektiire unseres Lese-
buches fillt die Verwandtschaft der
Zeichen auf. Man liest diesen und
jenen Text, und bald danach weiss
man oft nicht mehr, welche Episode
zu welcher Kindheit gehort. Die Zei-
chen sind also bis zu einem gewissen
Grade vertauschbar; das heisst, im
kindlichen Verhalten, in der kind-
lichen Reaktion auf die Umwelt gibt
es allgemeine Ziige, derart allgemeine,
dass sich ebenfalls der Leser eigener
frithester Erlebnisse erinnert. Wenn
der Autobiograph sein sich vollziehen-
des Leben im vorldufigen Zusammen-
hang sehen will, dann wihlt er Zei-
chen aus seinem individuellen Vorrat
und deutet sie. Er greift nur diejenigen
Episoden auf, die noch einen Sinn
haben fiir sein gegenwirtiges und sein
zukiinftiges Leben. Oder anders argu-
mentiert: im Gedéachtnis wird nur le-
bendig, was im Augenblick der Nie-
derschrift Bedeutung hat. Bei der Lek-
tiire selbstbiographischer Werke ist
demnach weniger auf die Episoden
oder Anekdoten zu achten — sie sind

oft vertauschbar — als auf ihre Ver-
kniipfung, auf ihre Einflechtung ins
Ganze. In der Verbindung der Zei-
chen zeigt sich — und erkennen wir —
die sich darstellende Person.

Karl Gutzkow «will Momente fest-
halten», Adalbert Stifter empfindet
«etwas wie Wonne und Entziicken»,
und an anderer Stelle schreibt er, er
gehe «hinter die eigentliche Erinne-
rung zuriick». Hinter der Erinnerung,
das ist ein Bereich ohne «Momente»,
ohne Zeichen. Hier sei Friedrich Hol-
derlin (1770-1829) zitiert: «In ihm
(im Kind) ist Frieden, es ist noch mit
sich selber nicht zerfallen. Reichtum
ist in ihm; es kennt sein Herz, die
Diirftigkeit des Lebens nicht. Es ist
unsterblich, denn es weiss vom Tode
nichts.» Und einige Zeilen weiter heisst
es dann: «Aber schon ist die Zeit des
Erwachens, wenn man zur Unzeit uns
nicht weckt.»

Der erinnerungslose Bereich des
eigenen Lebens ist weit zuriick oder
weit unten in der Vergangenheit; er
geht ein in eine fliessende oder stehen-
de Zeit, in etwas, das keine Einteilung
mehr kennt, also weder Anfang noch
Ende hat. «Das Kind ist unsterblich,
denn es weiss vom Tode nichts», sagt
Holderlin. Das Kind lebt zeitlos, es
weiss noch nichts von Zeichen; es hat
teil am erinnerungslosen Bereich,
durch den die individuelle Lebenszeit
einfliesst in die grenzenlose Zeit. Ich
fithre die zwei ersten Strophen eines
Gottfried-Keller-Gedichtes an: «Die
Zeit geht nicht, sie stehet still, | Wir
ziehen durch sie hin,; [ Sie ist ein’ Ka-
rawanserei, | Wir sind die Pilger drin.
/!l Ein Etwas, form- und farbenlos, |
Das nur Gestalt gewinnt, | Wo ihr
drin auf und nieder taucht, [ Bis wie-
der ihr zerrinnt.» Ob wir durch die



966 ERZAHLTE KINDHEIT

stehende Zeit hindurchgehen, ob wir
in die fliessende Zeit eintauchen, sie
gewinnt nur Gestalt im Riickblick und
im Ausblick. Nach riickwirts sind die
Zeichen schon gesetzt, nach vorwirts
sind sie erst gedacht. «Das Kind ist
noch mit sich selber nicht zerfallen» —
es ist noch ganz Gegenwart. Zschokke
formuliert diesen Gedanken so: «Der
eben vorhandene Augenblick ist ihm
(dem Kind) ein Lebensganzes.» Die
Gegenwart des Erwachsenen ist nicht
linger als ein Augenblick, sie ist ein
Moment, sie ist die kurze Umschlags-
zeit zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft. Der Erwachsene setzt sich aus
den erinnerten Augenblicken ein frag-
mentarisches Lebensganzes zusammen
— fragmentarisch deshalb, weil die
Zukunft ungewiss bleibt. Doch wie ge-
wiss ist die erinnerte Vergangenheit ?
Ist den Zeichen zu trauen ? Nicht nur
das System der Zeichenverkniipfung
charakterisiert den Autobiographen,
sondern ebenso sehr seine kritische
Einstellung beziiglich ihrer Verldss-
lichkeit.

Bei Zschokke lesen wir: «Dies Tage-
buch, vom zwolfjihrigen Knaben an-
gefangen, setzte nachmals der Jiing-
ling und Mann, freilich in anderer
Absicht und Bedeutung, ununterbro-
chen fort. Es fiihrte mich zu genauerer
Selbstbeobachtung und dient mir nun
zum Leitfaden fiir diese Selbstschau.»
Alles Erinnerte hat gemessen an einem
Tagebuch einen geringeren Wirklich-
keitsgrad. Im Tagebuch ist die Zeit
zwischen Ereignis und Niederschrift
minimal; fiir eine ehrliche Selbstschau
bietet es mehr Gewihr als die blosse
Erinnerung. Das Tagebuch ist eine
erste Distanznahme von sich selbst.
Der Schreibende sieht sich als Han-
delnden, als Empfindenden, als aktive

und passive Figur. Die taglich fest-
gehaltenen Ereignisse aber konnen in
ihrer Bedeutung fiir das Lebensganze
nicht erschlossen werden. Es fehlt
ihnen dazu eine zeitliche Dimension,
die Zukunft. Erst die zweite Distanz-
nahme, das Erziahlen der Geschichte
von sich selbst, ermoglicht die Inter-
pretation der Ereignisse oder Zeichen.

Zur vollstindigen Zeichendeutung
bedarf es dreier zeitlicher Dimensio-
nen: Vergangenheit — Gegenwart —
Zukunft oder mit andern Worten:
Herkunft - Vergegenwirtigung -—
Wirkung. Das Zeichen deuten heisst
dann, seinen Wirklichkeitsgehalt in
Ubereinstimmung bringen mit dem
geahnten Lebensganzen. Der Autobio-
graph weiss mehr tiber sich selbst als
der Tagebuchschreiber; denn er ist
sein eigener Zeichensetzer und sein
eigener Zeichendeuter. Es ist aus-
geschlossen, dass der Darsteller seiner
selbst emotional neutral ist. Daher irrt
Joh. Gottfried Seume (1763-1810),
wenn er glaubt: «Niemand kann doch
besser wissen, was an ihm und in ihm
ist, als der Mann selbst.» Der Mensch
kann von sich nur aussagen, was er
von sich zu wissen meint. Und {iiber-
dies: der Mensch sagt iiber sich bloss
soviel er will, soviel ihm notwendig er-
scheint zur Darstellung seiner Person.
Wir lesen bei Seume weiter: «Ich er-
zdhle also ehrlich, offen, ohne mich zu
schonen, und nicht selten mit dem
Selbstgefiihl inneren Werts.» Dieser
Mann hilt sich fiir einen sachlichen
Zeichendeuter seiner selbst. Er ver-
traut seinen erinnerten Episoden, als
seien sie Tagebucheintragungen; sie
sind ihm verlédssliche Punkte, die zur
iibersichtlichen Verkniipfung des ge-
ahnten Lebensganzen dienen.

Der Leser weiss mehr iiber den Au-



ERZAHLTE KINDHEIT 967

tor einer Autobiographie als dieser
selbst oder als dieser zu wissen vor-
gibt; der Leser erfasst ihn ausserdem
in seiner historischen Bedingtheit.
Und trotzdem, eine Selbstdarstellung
mag Liicken haben, sie mag der tat-
sachlichen, der objektiv nachpriif-
baren Lebensgeschichte nicht genau
entsprechen, sie vermittelt doch das
personlichste Bild ihres Verfassers,
und darin griindet die Faszination
jeder Selbstbeschreibung. Wir ver-
meinen, die Dichter durch ihre Werke,
historische Personlichkeiten durch
ihre Taten zu kennen. In den Autobio-
graphien erwarten wir die Antwort auf
die Frage: Wie lebten sie ? Es ist, als
ob Theodor Fontane (1819-1898) am
Ende seines Lebens diese Frage von
seinen Lesern vernommen hitte. In
seinem Spitling «Meine Kinderjahre»
schreibt er: «Wie lebten wir? — Ich
gedenke es in einer Reihe von Bildern
zu zeigen, und um Ordnung und Rein-
lichkeit in die Sache zu bringen, wird
es gut sein, das Leben, wie wir es fiihr-
ten, in zwei Hdlften zu teilen, in ein
Sommer- und in ein Winterleben.»

Der Fragesatz in der ersten Person
pluralis ist die Formel fiir das, was
zwar nicht jede Autobiographie lie-
fert, aber was wir erwarten, namlich
die Darstellung eines Individuums in
seiner Umwelt, das heisst die wechsel-
weisen Reaktionen. «Wie lebten wir ?»
— der Plural verweist auf die Bedeu-
tung, der hier der Umwelt beigemessen
wird. Die Interpretation der erinnerten
Episoden kann zwei grundsitzlich ver-
schiedene Ausgangspunkte haben.
Jeder Autobiograph wird sich ent-
scheiden, wie weit er die Schilderung
seiner Umwelt in das Bild seiner selbst
einfiigt. Der eine erstrebt eine bedingte
Selbstschau, der andere eine unbe-

dingte, nur auf sich selbst konzen-
trierte Selbstschau. Ob die Frage nach
dem gelebten Leben im Plural oder im
Singular steht, ist ein Indiz dafiir, wie
weit der Autor die Umwelt, wir kon-
nen auch sagen die Weltwirklichkeit,
mit seiner individuellen Lebenswirk-
lichkeit verkniipft.

Ich habe es bis jetzt unterlassen, zu
den Zitaten literarhistorische Angaben
zu machen, weil sie fiir meine ein-
fachen Uberlegungen entbehrlich sind.
Zu Fontanes «Wie lebten wir?» mochte
ich nun bemerken: Es fillt auf, dass
in der Autobiographie eines grossen
Erzahlers des 19.Jahrhunderts so ge-
fragt wird. Der Riickblick auf die
Kindheit verlangt das Imperfekt.
Uber Fontanes Wirken als Kritiker,
Schriftsteller, als Dichter wire das
Motto zu setzen: «Wie leben wir? —
So leben wir.» Unabhingig von der
Zeitperspektive bleiben Frage und
Antwort in der Pluralform. Fontanes
«Meine Kinderjahre» nahert sich dem
autobiographischen Roman in dem
Sinn, als die Ich-Figur immer in Funk-
tion zur Komposition des Ganzen
steht. Das zentrale Thema ist wohl
dies, zu erhellen, wer dieses Ich ist,
aber dazu ist unabdingbar, dass auch
auf die Umgebung ein helles Licht
fdllt. «Ordnung und Uberblick» will
der Dichter bringen; zwei Halften «ein
Sommer- und ein Winterleben» will er
darstellen. Ein Ordnungsprinzip, das
im Ganzen wirkt und hier zur pri-
miaren jahreszeitlichen Unterteilung
fiihrt, kann jedem Roman, auch einem
autobiographischen, zugrundeliegen.
Uberblick und Riickblick sollen das-
selbe sein.

«Meine Kinderjahre», diese Zeit-
spanne ist zu iiberblicken; sie hat
einen natiirlichen Abschluss, namlich



968 ERZAHLTE KINDHEIT

das Erwachen,«das kostlich ist, wenn
man zur Unzeit uns nicht weckt», wie
Hoélderlin sagt. Die Autobiographie im
eigentlichen Sinne aber hat kein Ende,
so wie sie keinen realen Beginn hat.
Das erinnerte Leben setzt ein, wo
Wirkliches und Unwirkliches inein-
anderrinnen und es zerrinnt in etwas,
das form- und farbenlos ist. Im auto-
biographischen Roman ist es moglich,
das Ende zu gestalten. Die Roman-
Ich-Figur kann ihre Anlagen aus-
spielen; sie manifestiert den fiktiven
Lebensvollzug. Das eigentliche auto-
biographische Ich vermag den Lebens-
vollzug bloss zu visieren. In Goethes
«Dichtung und Wahrheit» lesen wir:
«Wenn auch die menschlichen An-
lagen im ganzen eine entschiedene
Richtung haben, so wird es doch dem
grossten und erfahrensten Kenner
schwer sein, sie mit Zuverldssigkeit
vorauszuverkiinden; doch kann man
hintendrein wohl bemerken, was auf
ein Kiinftiges hingedeutet hat.»

In der Spannung des gegenwartig
ordnenden Riickblicks zum fragenden

Aktualitit eines Vergessenen

Ausblick auf ein Kiinftiges situiert
sich jeder autobiographische Text.
Nach Ortega y Gasset ist das Auf-
schreiben der eigenen Erinnerungen
ein eigensinnig, wunderliches Ver-
gniigen, eine «delectatio morosa»; da-
zu ist nur beizufiigen, dass auch die
Lektiire menschlicher Selbstdarstellun-
gen eine delectatio morosa ist.

Elise Guignard

1 Uber Tisch und Binke. Erzahlte Kind-
heit. Herausgegeben und mit einem Nach-
wort von Helmut Hirsch. Luchterhand
Verlag, Darmstadt und Neuwied 1982.
Lizenzausgabe: Buchverlag Der Morgen,
Berlin (DDR) 1981. — 2 Georg Misch, Ge-
schichte der Autobiographie. Frankfurt
am Main 1955-1969 (6 Bde., die Kapitel
Antike und Mittelalter sind abgeschlos-
sen). Fiir die Neuzeit und Moderne s. die
summarische Arbeit von Roy Pascal, Die
Autobiographie / Gehalt und Gestalt,
Stuttgart 1965. — Die Zitate von Gottfried
Keller und J. W. Goethe stammen nicht
aus dem Lesebuch «Uber Tisch und
Banke».

Aus Anlass des Erscheinens der Gesammelten Werke von Ernst Weiss

Selbst in Germanistenkreisen ist Ernst
Weiss eher ein Unbekannter. Wie
griindlich er vergessen worden ist,
zeigt die Tatsache, dass er weder in
Martinis «Deutscher Literaturge-
schichte» (15. Auflage) noch in Fren-
zels «Daten deutscher Dichtung»
(18. Auflage), noch im dtv-Brock-
haus (Ausgabe 1973) auch nur er-
wahnt wird. Von 1913, als sein erster
Roman «Die Galeere» erschien, bis

1940, als er sich am 15. Juni — dem
Tag nach dem Einmarsch der deut-
schen Truppen — in Paris das Leben
nahm, hat Weiss ein gutes Dutzend
zum Teil immer wieder iiberarbeiteter
Romane und ausserdem zahlreiche
Theaterstiicke, Erzédhlungen, Essays,
Kritiken und Rezensionen geschrie-
ben. In knapp dreissig Jahren also hat
der am 28. August 1882 in Briinn ge-
borene Weiss, ein Freund Kafkas und



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 969

Horvaths, eine Fiille von Werken ver-
offentlicht, die keineswegs etwa da-
mals schon unbeachtet geblieben
wiren, sondern — publiziert in nam-
haften Verlagen - von vielen be-
riithmten Autoren und Literaturkriti-
kern der Zeit lobend besprochen wur-
den; z.B. von Loerke, Blei, Viertel,
Ehrenstein, Siiskind, Th. Mann, Do6-
blin, Broch, Roth, Pinthus, Urzidil,
Burschell, Mehring, St.Zweig u. a.

Trotz dieser durchaus positiven Re-
sonanz zu Lebzeiten, und obwohl es
auch nach dem Zweiten Weltkrieg
nicht wenige Versuche gegeben hat,
durch Neuauflagen einiger seiner Ro-
mane eine «posthume Wiederkehr»
(Dieter Lattmann) bzw. eine Neuent-
deckung (Martin Gregor-Dellin) zu
erreichen, ist der Arzt und Schrift-
steller Ernst Weiss ein Unbekannter
geblieben. Aus Anlass seines hundert-
sten Geburtstages legt nun der Suhr-
kamp Verlag die Gesammelten Werke
in sechzehn Bénden vor; sie werden
erganzt durch einen Materialienband
zum Werk und Leben des Autors!.
Diese ldngst fillige Edition, um die
sich besonders Peter Engel verdient
gemacht hat, wird zweifellos in allen
Zeitungen besprochen oder doch zu-
mindest mehr oder weniger ausfiihr-
lich erwdahnt werden. Ob es aber zu
mehr als nur einer saisonalen Neu-
entdeckung oder Wiederkehr aus dem
Exil des Vergessenseins kommen wird,
darf bezweifelt werden.

Griinde fiir solche Zweifel hinsicht-
lich einer rezeptiven Renaissance des
Werkes von Weiss waren nicht allein
auf seiten des Publikums zu suchen,
sondern lassen sich auch in den Ro-
manen selber finden. Da ist einmal die
Tatsache, dass die ersten Romane

(«Die Galeere», «Der Kampf» bzw.
«Franziska», «Mensch gegen
Mensch», «Tiere in Ketten») im
Sprachlich-Bildlichen sehr stark, ja
oft iibertrieben expressionistisch wir-
ken. Was den Tierroman «Nahar»
angeht, so ist er aufgrund seiner be-
fremdenden Thematik und seiner
klassizistischen Sprache (stellenweise
rhythmisierte Prosa) heute kaum mehr
zu lesen. Aber auch die spiteren Ro-
mane, die Weiss sozusagen im Geiste
der Neuen Sachlichkeit geschrieben
hat, weisen zahlreiche Schwichen auf.
Der Autor hat sich, auch dort, wo er
seine Romane oft iiberarbeitet hat,
offensichtlich zu wenig Zeit genom-
men; oder besser wohl: er hat zu
wenig Zeit gehabt, um seine Texte
adiquat durchzuformen und durchzu-
formulieren. Nicht nur seinen letzten,
erst nach dem Zweiten Weltkrieg er-
schienenen Roman («Der Augen-
zeuge») scheint er «in rasender
Schnelligkeit» geschrieben und «in
aller Hast abgeschickt» zu haben, «als
es so aussah, als wire es am nidchsten
Tag unmoglich, etwas der Post anzu-
vertrauen». Bei den Titeln mancher
Romane (z.B. «Der Verfiihrer», «Der
Gefingnisarzt oder Die Vaterlosen»)
kann man sich zu Recht fragen, ob sie
sachgerecht gewidhlt worden sind;
ausserdem ldsst sich eine Reihe von
anderen Fragwiirdigkeiten diagnosti-
zieren; sie betreffen die Psychologie
der Personen oder — summarisch for-
muliert — die narrative Okonomie
bzw. die strukturelle Disziplin der Ro-
mane; manche (z. B. «Georg Letham
— Arzt und Morder») ufern aus oder
weisen konstruierte Anfinge, abrupte
Schliisse und «ein wenig gewaltsam>»
(Ludwig Winder) scheinende essay-
istische oder erzihlende Einfiigungen



970 ERNST WEISS GESAMTAUSGABE

auf (z. B. «Die Feuerprobe», « Manner
in der Nacht»).

Auch wenn sie nicht verschwiegen
werden sollten, so sind all diese Be-
denklichkeiten keineswegs so gra-
vierend, dass der Leser zu dem Schluss
kame, das Werk des Ernst Weiss sei
zu Recht vergessen worden. Eher im
Gegenteil. Denn auch oder vielleicht
gerade in solchen «Unvollkommen-
heiten» manifestiert sich das Leben
eines Menschen und Schriftstellers
«entre deux guerres»: zwischen Be-
wiltigung und Nichtvergessenkénnen
des als Arzt buchstiablich leibhaftig
miterlebten Ersten Weltkrieges und
standig prasenter Sorge und wachsen-
der Angst vor einem neuen Weltkrieg.

In «Mensch gegen Mensch», einem
1919 erschienenen Kriegs- und Arzt-
roman, heisst es in typisch expressio-
nistischer Diktion: «Aber der Krieg
blieb. Erwirklicht war der mordende
Mensch. Die einzige Gemein-
schaft, die letzte Gemeinsamkeit zwi-
schen Menschen war zu toten jetzt
und getotet werden.» Und dennoch
bleibt nicht nur die permanente Ge-
genwart des Krieges und die alles «er-
schiitternde» Erfahrung des sich im
Morden «erwirklichenden» Menschen,
sondern auch - wie es bereits im
Motto des Romans zum Ausdruck
kommt - der nicht weniger expres-
sionistische Glaube an den guten
Menschen: den «Magnet der Welt»,
«die Mole im Sturz der Verzweif-
lung», den «begnadeten Begnader».
Es bleibt die fordernde Sehnsucht
nach einer «heiteren Gegenwelt»:
«Anderes muss es geben.»

Mit diesem Anderen ist mehr ge-
meint als nur die Kunst des Arztes,
«die einzige Wissenschaft von Mensch
zu Mensch», an die Alfred, der Arzt

in «Mensch gegen Mensch», «unbe-
dingt, felsenfest» glaubt: «Die Nar-
kose, die Stunde Schmerz, die der
herrlich starke Arzt dem Kranken,
der Welt ersparte, war ihm das Hoch-
ste, das ein Mensch dem anderen ge-
ben konnte: konzentrierte Giite,
schlagende Waffe gegen das Bose.»
Denn diese Giite kann dem Bdsen, der
«Erwirklichung» mordender Men-
schen wiederum den Weg bereiten.

Es ist diese Tragik dessen, der Gu-
tes will und Boses schafft, die Weiss
in seinem wohl bekanntesten Roman,
«Der Augenzeuge», zum Thema ge-
wahlt hat. Es geht darin um einen
Arzt, den «das Schicksal dazu be-
stimmt hat, im Leben eines der sel-
tenen Menschen, welche nach dem
Weltkrieg gewaltige Veranderungen
und unermessliche Leiden in Europa
hervorrufen sollten, eine gewisse
Rolle zu spielen.» Dadurch nimlich,
dass dieser Arzt im Ersten Weltkrieg
den Gefreiten A. H. von einer hyste-
rischen Blindheit heilt, ermdglicht er
indirekt dessen weiteren, vom blinden
Glauben an einen, an seinen Endsieg
bestimmten Lebens- oder Todesweg.
Als — im doppelten Sinn des Wortes
— Augenzeuge muss der Arzt den
durch ihn gleichsam mitverursachten
Aufstand «der entfesselten Unter-
seele» und «das Zermalmende» ihrer
«ungeheuren Kraft der Liige, des
riicksichtslos angreifenden Hasses,
der brutalen Gewalt und Bestialitit»
am eigenen Leibe erfahren. Die
«Ubermacht» des blind-fanatischen
«Willens zur Liige» offenbart sich in
A.H., der allen zeigt, «wie herrlich es
ist, von einer einzigen machtigen
irdischen Idee besessen zu sein».
Selbst der skeptische und wissende
Arzt, der A.H. von seiner eingebilde-



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 971

ten Blindheit befreit hatte, verfallt
thm, zwar «nur fiir Augenblicke, aber
vollstindig tiberwiltigt». Da er die
Dokumente der Schwiache und der
Heilung des A.H., des gottlichen
Fiihrers einer als Gott begriffenen
und verehrten Nation, nicht heraus-
geben will, wird der Arzt und seine
Familie verfolgt. Er wird in ein Kon-
zentrationslager deportiert, kommt
aber wieder frei, weil, um ihn zu ret-
ten, seine Frau die den Fiihrer be-
lastenden Papiere gegen seinen Willen
herausgibt. Von Paris, wohin er flie-
hen kann, meldet er sich als Frei-
williger des spanischen Biirgerkrieges,
um als Arzt «auf der Seite der Schwi-
cheren der besseren Seite» zu dienen
durch jene Wissenschaft von Mensch
zu Mensch, an die auch der Arzt in
«Mensch gegen Mensch» unbedingt
und felsenfest glaubt.

Der Roman «Der Augenzeuge»
kann insofern als einmalig bezeichnet
werden, als er die wohl einzig mdg-
liche Form realisiert, in der Adolf
Hitler, ohne zu einer Romanfigur zu
werden, als Romanfigur dargestellt
werden und auftreten kann. Der Ro-
man ist Bewiltigung der Gegenwart
— Widerstand gegen den Faschismus
— und dadurch (sozusagen avant la
lettre) Bewdltigung der Vergangen-
heit. Seine Asthetik ist eine Asthetik
des Widerstands. Die Aktualitdt des
von Ernst Weiss, dem Augenzeugen,
geschriebenen Romans ist keine ver-
spatete oder abgeleitete; sie ist im
wahrsten Sinn des Wortes authentisch.
Von hier aus gesehen konnte die Tat-
sache, dass Ernst Weiss und sein
Werk in mancher Geschichte der
deutschen Literatur nicht vorkommt,
fast als eine Art Verdringung der
Vergangenheit gedeutet werden.

«Das Unverlierbare» heisst eine von
Weiss 1928 publizierte Sammlung von
siebenundzwanzig meist ziemlich kur-
zen Aufsitzen oder Studien, die zei-
gen, dass die Starken von Weiss nicht
im Essayistischen liegen. Eine dieser
Studien trdgt den Titel «Aktualitit».
Sie beginnt mit folgendem Satz:
«Alles, was sich auf dem Erdenrund,
in seiner kosmischen Umgebung auf
dem Sternenhimmel, in den lebenden
Herzen oder in den Eingeweiden
seiner Bewohner, in den Traumen und
Gedanken von Mensch und Tier je-
mals ereignen kann, ist aktuell, das
heisst, es ist im Geiste moglich.» Diese
Aktualitdt hingt mit der des Romans
«Der Augenzeuge» unmittelbar zu-
sammen. Auf welche Weise, das zeigt
der modernste, weil inhaltlich und
formal interessanteste Roman von
Weiss: «Die Feuerprobe».

Hat «Der Augenzeuge» gleichsam
eine elliptisch-polare Konstruktion
durch den konstellativen Gegensatz:
Arzt/ Augenzeuge auf der einen Seite
und auf der anderen Adolf Hitler, so
erscheint das Augenzeuge-Thema im
Roman «Die Feuerprobe» konzen-
triert und personifiziert in einem Men-
schen. Er — und mit ihm der Leser —
weiss von dem, was er erlebt, nicht, ob
es Wirklichkeit oder Alptraum, apo-
kalyptische Vision oder Tatsache ist;
ob der an seiner Frau veriibte Mord
und der auf die Stadt Berlin iibergrei-
fende Brand des eigenen Hauses
«nur» ein Gedanke ist — aktuell als
im Geiste moglich — oder eben Reali-
tat — aktuell als wirkliches Ereignis.
Wie der Arzt/Augenzeuge in A. H.
die Unterseele weckt oder — im Sinn
des beriithmten Vergil-Verses — den
Acheron bewegt, so erfihrt in der
«Feuerprobe» der Besitzer einer che-



972 ERNST WEISS GESAMTAUSGABE

mischen Fabrik im Jahre 1928 sozu-
sagen den «Hitler in uns». Er wird
plotzlich, im Augenblick eines mor-
derischen Gedankens — ob realisiert
oder nicht — zum Augenzeugen seiner
selbst, seines Denkens und Tuns: «Ich
schreibe hier die Detektivgeschichte
einer Seele. Ich fiihre das Fahndungs-
protokoll eines Daseins. Ich klammere
mich an jedes winzige Merkmal mit
allen Sinnen, wittere einen Brand,
von dem noch niemand etwas sieht,
noch auch weiss . . .»

Schon 1922 — in diesem Jahr ent-
stand die erste Fassung des Romans —
hat Weiss solche und dhnliche prophe-
tischen Satze geschrieben, in denen
der Weltbrand des Zweiten Weltkriegs
antizipiert erscheint. In ihnen wird
deutlich, wie die Aktualitdt innerer
Erfahrung nicht zu trennen ist von
der Aktualitdt geschichtlicher Mog-
lichkeiten. Im Aktuell-Subjektiven
offenbart sich die Aktualitat des Ob-
jektiven. Im Individuellen manifestiert
sich der Weltgeist, in der Gegenwart
der Selbsterkenntnis ein zukiinftiges
Weltereignis. Insofern wirkt der Ro-
man, in dem sich auf besondere Weise
Moglichkeitsdenken artikuliert, wie
die Paraphrase eines Jesus-Wortes: Es
kommt die Stunde, und sie ist schon
da.

In einer Selbstanzeige des Romans,
die im Februar 1930 in der Zeitschrift
«Das Tagebuch» erschien, hat Weiss
geschrieben: «Die Keimzelle des Wer-
kes waren zwei Zeitungsnotizen, die
ich zufillig in einem Morgenblatt
fand. Die eine meldete, dass man ein
verlassenes Kind in den Strassen Ber-
lins (zur Inflationszeit) aufgegriffen
habe, die andere erzahlte von einem
Brande im Zentrum Berlins. Es war
eine Zeit, in der nichts mehr sicher

war, nichts mehr fest stand, alles
wankte — weshalb sollte man Wirk-
lichkeit und Traum voneinander haar-
scharf scheiden konnen, wenn die
Wirklichkeit zu erkennen und sich ihr
unterzuordnen iiber die Krifte des
einzelnen ging und der Traum mit
seinen liberwirklichen Einzelheiten
alles verwirrte.» Eine aktuelle Zei-
tungsmeldung wird also in diesem Ro-
man transponiert in die Aktualitidt des
im Geiste Moglichen, und das im
Traum Gesehene oder das tatsachlich
Geschehene erweist sich als so wirk-
lich, dass es im nachhinein als Anti-
zipation eines Uber- bzw. Noch-Nicht-
Wirklichen, als Vorwegnahme einer
kommenden Aktualitdt begriffen wer-
den kann.

Wenn, wie Walter Benjamin in der
«Einbahnstrasse» schreibt, «gliicklich
sein heisst, seiner selbst ohne Schrek-
ken innewerden zu koOnnen», dann
sind fast alle Personen in den Ro-
manen von Weiss nicht gliicklich. Fiir
sie gibt es — so ist im Roman «Fran-
ziska» zu lesen — nur «ein ,Es kann
sein‘ des Gliicks.» Insofern es sein
kann, gehort also auch das Gliick zu
jenen Aktualititen, die Weiss mit
seiner Umschreibung des Aktuellen
meint: es kann sich ereignen, das
heisst, es ist im Geiste moglich. Selbst
wenn es sich ereignet, so bleibt es
doch nur eine postulative Grosse, die
grosse Unbekannte. Nicht umsonst
wird Franziska einmal charakterisiert
als «zerfressen von Sehnsucht nach
etwas, dessen Namen sie nicht
kannte»; oder an einer anderen Stelle:
«Sie dachte an eine Welt jenseits die-
ser Welt, die sie nicht kannte.» Die
Reprisentanten dieser unbekannten
Welt sind fiir viele Figuren in den
Romanen von Weiss die Sterne. Der



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 973

gestirnte Himmel erscheint ihnen wie
eine ferne Offenbarung von Frieden,
Erlésung, Harmonie und Gliick. Seine
Konstellationen werden betrachtet als
Figuren des Scheins einer Wabhrheit,
als Zeichen einer anderen Dimension,
als Signale des utopischen Vorscheins.
Sie werden gesehen als leuchtende
Manifestationen jener Klarheit, von
der im Roman «Die Feuerprobe» der
Mann in Berlin in seinem Fahndungs-
protokoll eines Daseins notiert: «Die
Einsicht ist begrenzt, die Verwirrung
grenzenlos. Aber aus aller Verwirrung
muss Klarheit kommen, deshalb leben
und sterben wir.»

Begrenzte FEinsicht, grenzenlose
Verwirrung — das gilt besonders hin-
sichtlich menschlicher Selbsterkennt-
nis. Je schmerzlicher deren «Ver-
sagen» erfahren wird, desto intensiver
leuchten die Sterne als Verheissung
eines anderen Zustands: «Dieser
Stern, der jetzt iiber mir steht, ich
weiss, welcher er ist, wo er auf der
Sternkarte steht, aber ich nenne ihn
nicht, dieser Stern zwischen den Kro-
nen der Bdaume scheint langsam in
dem leeren, lichter werdenden Him-
mel nach innen zu wandern. Ist mir
das Wissen von mir selbst versagt, der
Name, die Erinnerung — zum Segen ?
zum Fluch? —, so wurde mir jetzt
von der ganzen anderen, der reineren
Welt ein Schein, ein leichter Abglanz,
eine feurige Ahnung mit dem Inkarnat
von Blumen, mit der aussetzenden Be-
gleitung von Tonen, die fast unhorbar
sind.»

Fiir Ernst Weiss wie fiir viele Ge-
stalten seiner Romane ist der gestirnte
Himmel trotz seines Glanzes nur so
etwas wie das Sinnbild einer abstrak-
ten Utopie oder — wie Kant sagt —
eines «focus imaginarius». Sein Werk

ist nicht das Werk eines Schwiarmers,
sondern «eines Menschen der skep-
tischen Vernunft» («Franziska»). Zu
der begrenzten Einsicht, zu der — bei
aller grenzenlosen Verwirrung und
Verirrung - die Hauptfiguren der
Romane am Ende gefiihrt werden, ge-
hort das Wissen um die Moglichkeiten
konkreter Utopie, d. h. jener — nicht
nur im Arztberuf zu praktizierenden —
«einzigen Wissenschaft von Mensch
zu Mensch», von der im Roman
«Mensch gegen Mensch» die Rede ist.
Gemeint ist damit nichts anderes als
die niichterne Einsicht Erich Kast-
ners: «Es gibt nichts Gutes, ausser
man tut es.» Dieses Tun kann sich
immer ereignen, es ist immer aktuell.
Auf die Aktualitidt solchen Tuns sieht
sich auch der Mann der «Feuerprobe»
verwiesen. Er will sich — zu diesem
Entschluss kommt er am Ende seines

apokalyptischen Tagtraumes oder
seiner inneren Feuerprobe - um
«namenlose, elternlose, verlassene»

Kinder sorgen. Darauf bezieht sich
der letzte Satz seiner Detektiv-
geschichte einer Seele: «Ich will dies
tun, nicht aus Giite, sondern weil es
ein Teil meiner Arbeit hier ist und
meine reine Freude.» Auch das Wis-
sen um sich selbst wird ihm dann nicht
versagt bleiben; er wird — in Erinne-
rung an ein Wort Kleists formuliert —
«durch diese schone Anstrengung mit
sich selbst bekannt gemacht» werden.

Rainer Hoffmann

1 Ernst Weiss: Gesammelte Werke. Her-
ausgegeben von Peter Engel und Volker
Michels. Suhrkamp Verlag. Frankfurt/M.
1982. Peter Engel (Hrg.): Ernst Weiss.
suhrkamp taschenbuch materialien 2020.
Frankfurt/M 1982.



974 ZU HILDE DOMIN

Das Postulat der «Mindest-Utopie»

Zu den neuen Aufsitzen von Hilde Domin

Die Werke von Hilde Domin lassen
sich, nebeneinandergestellt, beinahe
mit einer Hand abmessen. Und doch:
ein Werk mit einer starken Ausstrah-
lung. Die Gedichte stehen, beispiels-
weise, in der vierten Auflage, im
10. Tausend, und dies in einer lyrik-
fremden Zeit; sie sind in Anthologien
und Lesebiichern zu finden: nicht In-
sider-Lyrik iibrigens (was nicht heisst,
dass sie den Kenner nichts angingen!),
sondern Verse, die (in den Worten der
Dichterin) «nach Mensch riechen»,
die (noch einmal in ihren Worten)
«dem Leser gehoren», den sie er-
reichen, ohne sich ihm um ein Jota
anzupassen.

Hilde Domin ist das, was man eine
geborene Lyrikerin nennt — aber es
bedurfte dazu einer «zweiten Geburt»,
in der sie gewissermassen zu ihrem
eigenen Sohn wurde, indem sie noch
einmal zur Welt kam: als Dichter.
Eine zweite Geburt: das ist keine un-
verbindliche Wendung, sondern der
fast wortlich zu nehmende Ausdruck
fiir die Erfahrung eines Menschen
(Hilde Domin steht hier nicht allein),
der spit und radikal zu schreiben be-
gann. Nach einem erzwungenen Exil,
einer eigentlichen «Sprachodyssee»,
mit Aufenthalten im italienischen, eng-
lischen, schliesslich mit einer Behau-
sung im spanischen Sprachgebiet,
wurde fiir Hilde Domin der Anfang
des Schreibens, im Alter von fast vier-
zig Jahren, gewissermassen iiber
Nacht, bereits zu einer Heimkehr; es

war wohl die eigentliche, und die 1954
erfolgende geographische mehr deren
Bestidtigung, mit der Moglichkeit, die
neu gewonnene Identitit auch nach
aussen sichtbar werden zu lassen:
1959 erschien der erste Gedichtband:
«Nur eine Rose als Stiitze».

In einer frithen Besprechung des
Buches hat Walter Jens, mit Zustim-
mung der Autorin, die Rose, diese
hochgeziichtete Blume, als eine
Chiffre fiir die deutsche Sprache ver-
standen. Die Metapher bleibt viel-
deutig, und den heutigen Leser, den
Kenner auch der Lyrik von Hilde Do-
min, beriihrt vor allem das Paradoxe,
die darin enthaltene Behauptung, es
konne das Fragile, Biegsame ein Halt
sein, der einzige und nicht einfach ein
triigerischer. Diese Paradoxie ldsst
sich im ganzen Werk Hilde Domins
erkennen: da ist Widerstand, hart-
ndackiger, gegen die iiblichen Sicher-
heiten, das feste Gehduse, Weigerung,
sich niederzulassen, als wire es fiir
immer; aber auch, als Gegenpol, Ab-
sage an die Hoffnungslosigkeit, Ver-
trauen in den Halt, der im Schweben-
den liegt, Hoffnung, die sich weit ge-
nug vorwagt, um Zeichen zu finden,
die sie bestdtigen. «Das nur Negative
ist eine Attitiide», sagt sie, wider-
standskriaftig auch gegen die eigenen
Zweifel.

II

Exil und Heimkehr, gegensitzlich und
untrennbar zugleich, gehen leitmoti-
visch durch das ganze Werk Hilde
Domins. Zunichst die Expatriierung,



ZU HILDE DOMIN 975

eine «Wunde, die nie ganz vernarbt»,
nicht nur Verlust der Zugehdorigkeit,
sondern auch ein nie mehr zu ver-
gessendes Wissen, dass jede Zuge-
horigkeit wieder aufgehoben, Gebor-
genheit verlorengehen kann - sie ist
in den Gedichten und Prosatexten
gegenwartig, im personlich erfahrenen
Geschick ein allgemeinmenschliches
spiegelnd:

«Sag dem Schosshund
Gegenstand ab,
der dich anwedelt
aus dem Schaufenster.
Erirrt. Du
riechst nicht nach Bleiben.»

Aber Hilde Domin hat nicht das
Exil, sondern die Heimkehr als die
wichtigere Erfahrung bezeichnet -
freilich als ein «Erlebnis von dusser-
ster Zerbrechlichkeit»; die Formu-
lierung schliesst Reste des Zogerns
und Zweifelns ein, auch die rasch ein-
setzende Desillusionierung im «Mut-
terland». Vielleicht war eine wirkliche,
nicht rein dusserliche Heimkehr, auch
als ein zerbrechliches Erlebnis, fiir
einen Fliichtling wie Hilde Domin
iiberhaupt nur moglich, weil in ihrer
Kindheit Geborgenheit, Wirme, Zu-
gehorigkeit als etwas dem Menschen
Zustehendes, ihm Zuteilwerdendes
enthalten war, als eine Grunderfah-
rung, die Krifte freisetzte, spiter,
unter widrigsten Umstdnden das Ver-
trauen, «dieses schwerste A B Cb»,
iiberhaupt zu lernen und wieder zu
lernen.

Dass ihr Vater «keinen dunklen
Schatten warf» hat sie 1968 in einem
Portrat dankbar vermerkt, in einem
der schonsten Vaterbilder (so be-
haupte ich), das es in der Literatur
gibt, Dokument der Zuneigung in

einer Zeit der beginnenden Auf-
lehnung gegen alle Autoritit und
einer generellen Schuldigsprechung
der Eltern. Und in einem etwas spite-
ren autobiographischen Text, der
Selbstvorstellung zur Aufnahme in
die Deutsche Akademie fiir Sprache
und Dichtung, liest man die Satze:
«Als ich nach dem Tod meiner Mutter,
iiber den ich hier nichts sage, an eine
Grenze kam, da hatte ich plotzlich die
Sprache, der ich so lange gedient hatte.
Ich wusste, was ein Wort ist. Ich be-
freite mich durch Sprache. Hitte ich
mich nicht befreit, ich lebte nicht
mehr.» Verhaltene, erhellende Sitze.
Im Hintergrund der immer wieder er-
wihnten «zweiten Geburt» wird, an-
gedeutet, geschiitzt durch Schweigen
(ein Schweigen der Schonung, der
Liebe, der Betroffenheit), der Tod der
Mutter sichtbar, Ursache wohl einer
Grenzerfahrung der Ungeborgenheit.
Aus dem Schweigen, aus der Diskre-
tion bricht dann, kraftvoll, mit Sicher-
heit, die Sprache, die eigene Sprache,
die angehen kann gegen den Verlust
einer letzten inneren Geborgenheit
durch den Tod der Mutter. Und es
diirfte bezeichnend sein, dass die Er-
schiitterung, der in der Form der
Prosa die Sprache versagt blieb, im
Gedicht bewegenden Ausdruck finden
konnte:

«Eine alte Frau, die vor uns stand,
war unser Windschutz,
unser Julilaub
unsere Mutter,
deren Tod uns

entblosst.» («Herbst»)

11

Die Versuchung liegt nahe, scheint un-
ausweichlich, das Werk von Hilde



976 ZU HILDE DOMIN

Domin nach ihrer Biographie aufzu-
schliisseln — ihre literarische Person
mit der realen, mit der Vita zu identi-
fizieren. Das Leben ist bewegt genug,
spiegelt Geschichte als Lebens-
geschichte eines Opfers, das der Op-
ferung entging und deshalb Zeugnis
ablegen kann, spiegelt zudem (eine
weitere Verlockung, das Leben gleich-
sam vor das Werk zu stellen) Er-
fahrung, Schwierigkeiten und auch die
leise Uberlegenheit einer geistig schaf-
fenden Frau. «Hitte ich nur ganze
Sache gemacht und auch gleich das
Geschlecht geindert», schreibt sie iiber
thre zweite Geburt als Dichter, an-
spielend auf die Schwierigkeiten, die
sich daraus ergaben, dass aus der
Frau, welche jahrzehntelang die hel-
fende Partnerin des Mannes gewesen
war, ein Mensch wurde, dessen Zen-
trum die eigene Arbeit, dessen Atem
die Dichtung war.

Aber: so interessant dieses Leben
sein mag — als geschichtliches Do-
kument, als Exempel eines emanzi-
pierten Lebens: die Werke Hilde Do-
mins lassen sich davon nicht ableiten,
nicht darauf reduzieren, sie fiihren
nicht zuriick zur Biographie, sondern
enthalten diese, umgesetzt. Hilde Do-
min hat selbst immer wieder betont,
dass es ihr, wenn sie selber lese, um
das Werk gehe, nicht um den Autor,
der dahinter steht; sie hat dies Ver-
halten auch vom Kritiker, der un-
geachtet seiner Professionalitit doch
ein Leser bleiben sollte, gefordert:
«Der Kritiker muss allein sein auf der
Welt mit seinem Buch .. .»

Nun also, zum siebzigsten Geburts-
tag der Dichterin, erscheint ein neues
Buch von ihr, das den Kritiker zu die-
sem zugleich strengen und begliicken-
den Verhalten auffordert. Die erste

Publikation in Buchform seit einem
Jahrzehnt, eine Sammlung von Auf-
satzen, Rezensionen, Vortragen: «Aber
die Hoffnung. Autobiographisches.
Aus und iiber Deutschland.»1 Ein
spates Kind also — und vielleicht nur
eine Nachlese ? Die Befiirchtung 16st
sich sofort auf. Zwar fehlen Arbeiten
mit der Grundsétzlichkeit und Syste-
matik von «Wozu Lyrik heute», die-
sem immer noch unentbehrlichen,
weiterfilhrenden Buch iiber Dichtung
und ihre Funktion beim Einzelnen und
in der Zeit: aber die aus fritheren
Werken vertrauten Themen werden
auf eine Art variiert, dass sich nicht
nur neue Aspekte, sondern zugleich
neue Ergebnisse (klar und subtil for-
muliert) ergeben, zugleich, wie mir
scheint, eine neuartige Schreibweise,
frei und locker im Aufbau.

«Heute leben, heisst nicht unbedingt
schon Zeitgenosse sein. Zeitgenosse
sein ist eine Bewusstseinslage», war in
«Wozu Lyrik heute» zu lesen. Die
Zeitgenossenschaft, die Hilde Domin
gerade in diesem neuen Band schrei-
bend verwirklicht, schliesst den Mut
zum Widerspruch, zum eigenen Weg,
zur Gegenldufigkeit ein — und vielleicht
ist, nicht nur in ihrem Fall, beides
nicht zu trennen, braucht es beides,
Aktualitit und Gegenldufigkeit in eng-
ster Verbindung, als Schutz gegen die
Degeneration der Zeitgenossenschaft
zum inneren Mitldufertum. So kommt
Hilde Domin auf alte Verse von Giin-
ter Eich zu sprechen in den Jahren,
als Spezialisten diese bereits fiir iiber-
holt hielten und nur den Eich der
«Maulwiirfe» gelten liessen, und ge-
mass ihrem Grundsatz, dass das Ge-
dicht dem Leser gehdre, gewinnt sie
ihm aus ihrer Gegenwart heraus neue
Aspekte ab. Sie redet iiber Rilke, wenn



ZU HILDE DOMIN 977

es Mode ist, iiber ihn zu ldcheln, und
sie braucht den Begriff «Heimat» zu
einer Zeit, da er fast mit einem Tabu
belegt ist. Heimat, nicht wie man bei
ihr erwarten konnte, als Gegenbegriff
zum erfahrenen EXxil, sondern als das
Primire, Unableitbare; freilich als ein
Wort, das «mit Vorsicht auszuspre-
chen» ist, und nicht einfach als eine
Vorstellung fortdauernder Geborgen-
heit, sondern eher als Aufforderung
zur aktiven Partizipation: «Heimat:
mitverantwortlich  sein, sich ein-
mischen konnen, notigenfalls.»

Hilde Domin hat fiir ihre Auffas-
sung gute Gewihrsleute, dem Heimat-
verlust besonders ausgesetzt, deshalb
befdahigt und befugt, dariiber zu
reden: Else Lasker-Schiiler, Nelly
Sachs, Heinrich Heine. Noch mehr
driangt sich in diesem Zusammenhang
der Name Jean Amérys auf (bei Hilde
Domin in einem schonen Gedicht ge-
nannt): ein Heimatvertriebener auch
er, dazu einer, den die Flucht nicht
retten konnte, der im Exil von der Ge-
stapo eingeholt wurde, und nicht nur
die Expatriierung, sondern durch KZ
und Folter eine unheilbare Verletzung
des Grundvertrauens erfuhr. «Wieviel
Heimat braucht der Mensch?» fragt
er in seinem ersten Buch («Jenseits
von Schuld und Siihnes), und er wagt
«als ein gelernter Heimatloser» einzu-
stehen fiir deren Wert.

v

Hilde Domin hat ihre Beziehung zum
Judentum bisher sparsam und zuriick-
haltend formuliert — in den Gedich-
ten finden sich so wenig Signale, dass
sie als Dokumente der Flucht und
Vertreibung gelesen werden konnen

und sogar gelegentlich als Texte von
Ostfliichtlingen genommen wurden.
Im neuen Band, diesen spiten Auf-
sitzen, ist das Thema stdrker prasent
— es driangt offenbar in die Reflektion,
ins Wort. Aus den Erfahrungen des
eigenen Exils schreibt sie iiber Else
Lasker-Schiiller und Nelly Sachs,
kenntnisreich, behutsam, exakt — im-
plizit schreibt sie darin gewiss auch
iiber sich selbst, ohne doch das be-
sondere Geschick der anderen fiir sich
zu usurpieren. Das gilt vor allem fiir
die gerade fiir sie so wichtige Be-
ziehung zwischen Exil und Sprache.
Dass Nelly Sachs zur grossen Dichte-
rin wurde durch die Exilerfahrung,
dass sie, aus der eigenen Mutter-
sprache vertrieben, diese als Feindes-
sprache,  Todessprache  erfahren
musste — und dennoch gerade in ihr
den eigensten Ausdruck gewann, sie
inniger liebte als die im Lande Geblie-
benen und ihr, aus solcher sehnsuchts-
voller, beschwerter Liebe schreibend,
neue Moglichkeiten abgewann und
dazugewann, dies Paradox ist, auf an-
dere Art, bezeichnend auch fiir Hilde
Domin selbst, wohl fiir grosse Teile
der jiidischen Exilautoren iiberhaupt.

Aber es geht in diesem Zusammen-
hang ja nicht nur um die Exilerfah-
rung. «Du gliickliche, du glaubst»,
hatte sie im «Offenen Brief an Nelly
Sachs» (veroffentlicht in «Wozu Lyrik
heute») geschrieben. Es ist etwas wie
Wehmut, Sehnsucht nach Getragen-
sein in diesem Satz — in den neuen
Aufsitzen ist, wie mir scheint, von sol-
cher Wehmut kaum mehr etwas zu
spiiren. Die Distanz zur jiidischen
Glaubensgemeinschaft scheint sich
nicht verkleinert zu haben - die Iden-
tifikation, sagt Hilde Domin selbst, sei
«briichiger geblieben», als sie wusste.



978 ZU HILDE DOMIN

Gerade in dieser Hinsicht steht sie
Jean Améry ndher als Nelly Sachs;
Améry, der von sich sagt (radikal und
riicksichtslos vor allem gegen sich
selbst), er habe die Holle von Au-
schwitz als Agnostiker betreten und
das Inferno als Agnostiker wieder
verlassen; der sein Judentum einge-
brannt bekam als eine Haftlings-
nummer; ein Zeichen drohender kor-
perlicher Vernichtung, einer unheil-
baren, einer letztlich todlichen Ver-
letzung — und zugleich Anlass einer
unaufhebbaren Identifikation mit dem
Judentum: «Ohne das Gefiihl der Zu-
gehorigkeit zu den Bedrohten wiire
ich ein sich selbst aufgebender Fliicht-
ling vor der Wirklichkeit.»

Der Satz Amérys findet seine Ent-
sprechung bei Hilde Domin, die die
Frage aus verwandter innerer Un-
abhingigkeit, aber freier, geloster, an-
sehen kann: «Je bewusster emanzipiert
einer ist, um so weniger kann er sich
driicken. Wenn es hart auf hart geht,
macht seine ,Freiheit’ ihn um so
schutzloser . .. Seine Selbstidentifika-
tion ist unablissig bedroht, muss dau-
ernd ausbalanciert werden. Der eman-
zipierte Mensch muss daher seinen er-
wihlten Grundsdtzen treuer sein als
andere, er schielt nicht nach Lob und
Tadel wie der Jenseitsgliubige, wie
der einer festen Religion, auch einer
politischen  Religion Verbundene.
Wenn er seine Selbstachtung verliert,
ist es ganz aus mit thm.»

Als eine, die entkommen konnte,
deshalb weniger verletzt, weniger ge-
schunden als Améry, kann Hilde Do-
min der eigenen Erfahrung sogleich
die allgemeine Bedeutung abgewinnen,
und ihre Sitze, bezogen auf die be-
sondere Situation des aufgeklirten
Juden, konnen, ja sollen weitergedacht

werden in die Beziehung zwischen
Emanzipation und Solidaritit {iber-
haupt: sie gewinnen so eine zugleich
aktuelle und zeitlose Dimension.
Hilde Domin kann ihrer Expatri-
ierung sogar einen Zuwachs an Er-
kenntnis zugestehen. Das eigene Le-
ben, das Geschick des jiidischen Vol-
kes wird ihr zum brennenden Bei-
spiel der condition humaine («An uns
wird etwas mehr Zerbrechen geiibt als
an anderen») und zum Anlass der
Emporung und der Teilnahme mit
jenen, die in der Gegenwart einem
dhnlichen Geschick ausgesetzt sind:
«Ich verdanke diesem aufgezwunge-
nen Schicksal Erfahrungen, die mir
sonst fremd geblieben wdren, Extrem-
erfahrungen. Ich bejahe sie ... Die
Mangelerscheinungen der Epoche,
Erfahrungsdefizit, Gefiihlsarmut, die
grosse innere Leere, iiber die alle kla-
gen, dagegen ist einer wie ich gefeit.
Nie kann er auch der Versuchung er-
liegen, fiir sich einen Logenplatz in
der Historie zu fordern, er weiss sich
mitbedroht im jeweiligen geschicht-
lichen Opfer, in jedem, dem Unrecht
geschieht . ..» Solche Sitze beschrei-
ben freilich weniger die Erfahrung,
die erlebte Situation, als den Men-
schen, der mit dieser Erfahrung lebt,
sie akzeptiert und, indem er sie in Ein-
sicht verwandelt, auch iibersteigt.

«Mensch
Tier das Zivilcourage hat
Mensch
Tier das den Mit-Schmerz kennt»

definiert sie in «/ch will dich». Im letz-
ten Aufsatz des neuen Bandes, «Hu-
manitdt zu Lebzeiten — eine Utopie»,
einem der bedeutendsten und grund-
satzlichsten, ist sie von solchen Defini-
tionen nicht weit entfernt; sie denkt



ZU HILDE DOMIN 979

sie weiter. Um den Menschen als
Zoon Politicon geht es auch hier — er
ist es nicht durch bestimmte politische
Aktivitaten, sondern durch seine Be-
wusstseinslage, seine Priasenz in der
Zeit, die ein bestimmtes Verhalten,
einen bestimmten Umgang mit an-
deren bedingt. Gewagt wird das Wort
«Humanitdat»: kaum mehr in Ge-
brauch stehend, kaum mehr beriihrt;
definiert wird es nicht mit den Klassi-
kern, sondern mit Brecht, mit einer
Forderung, die gering scheint und
doch den hochsten Anspruch stellt:
«dass der Mensch dem Menschen ein
Helfer sei». «Humanitit zu Leb-
zeiten»: der Ausdruck impliziert den
Versuch, hier und jetzt einen men-
schenwiirdigen Zustand herzustellen,
in einer «Atempause» zwischen einer
finsteren Zeit und der anderen. Ist
da Widerstand zu fiihlen gegen den
Glauben an eine ein fiir allemal, aber
in ferner Zukunft, endzeitlich ge-
wissermassen herbeizufithrende Uto-
pie? Und vielleicht auch gegen den
Glauben, die finsteren Zeiten seien je
anders als fiir eine Atempause auf-

Ein Ort der Bewahrung

zuheben? Auf jeden Fall bestitigt
Hilde Domin in diesem Aufsatz ihre
Zeitgenossenschaft, vielleicht mehr
denn je: ohne auszuweichen in die
Vergangenheit, ohne auszuweichen in
die Zukunft. Eine «Mindest-Utopie»
konne man verlangen, miisse man ver-
wirklichen, sagt sie — das ist ein Aus-
druck, der — wie viele, die sie pragte
— verdiente, in unser Vokabular, das
alltdagliche wie das politische, auf-
genommen zu werden, nicht als Besitz,
sondern als Stachel. Die Definition
dieser Mindest-Utopie ist einfach,
wirkt selbstverstiandlich (und ist doch
keine Minimalforderung): «Nicht im
Stich zu lassen. Sich nicht und andere
nicht. Und nicht im Stich gelassen zu
werden.»

Elsbeth Pulver

! Hilde Domin, Aber die Hoffnung.
Autobiographisches. Aus und iiber
Deutschland. Piper Verlag, Miinchen und
Ziirich 1982. Gleichzeitig erscheint der
Band: Heimkehr ins Wort. Materialien zu
Hilde Domin. S. Fischer, Frankfurt a. M.
1982.

Die Sprachdenkmiler der Stiftsbibliothek St. Gallen

Der Ziircher Germanist Stefan Sonder-
egger, einer der ausgewiesensten Ken-
ner altgermanischer Sprachen, hat sich
seit langem mit jenem unvergleich-
lichen Schatz an alten Manuskripten
befasst, den die Stiftsbibliothek St.
Gallen birgt. Davon zeugte schon 1970
sein Buch «Althochdeutsch in St. Gal-

len»1, das neben dem instruktiven
Text auch 20 schone Abbildungen der
mittelalterlichen Manuskripte enthilt.
In seinem neuesten, hier anzuzeigen-
den Buch, «Schatzkammer deutscher
Sprachdenkmidiler» 2, stellt der Autor
alle diese Texte zusammen und erlau-
tert erstmals ihre Geschichte im Lauf



980 SPRACHDENKMALER

der Jahrhunderte. Insbesondere be-
schreibt er ihre Rezeption vom Mittel-
alter bis zur Gegenwart und schafft so
eine umfassende Bibliotheksgeschichte.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen ist
eine so eingehende und exakte Betrach-
tung wert. Zwar sind auch an ihr die
Stiirme der Zeit nicht spurlos voriiber-
gegangen. Anlédsslich des Zweiten Vill-
merger Krieges pliinderten 1712 die
Ziircher die Bibliothek. Einige Be-
stinde wurden auch viel spater noch
ausgeliehen und nicht mehr zuriick-
erstattet — ein profanes Geschehen,
das man in der Bibliothekssprache mit
dem feierlichen Ausdruck «Entfrem-
dung» bezeichnet. Aber im grossen
ganzen stand dieser Manuskripten-
schatz doch unter einem guten Stern:
das meiste blieb erhalten und wurde
von der spiteren Forschung mit Sorg-
falt erschlossen.

Kostbare alte Biicher wollen zwar
in Schranken und Truhen verwahrt
werden, aber sie wollen doch auch
gelesen und wiedergelesen sein, wol-
len aus dem Leben des Schreibers in
das des Lesers iibergehen. — Uber
den literarischen Wert der althoch-
deutschen Literatur, die hinter Klo-
stermauern entstanden ist, kann man
sich streiten; es war den Monchen
nicht vergdnnt, wohl auch nicht mog-
lich, den Bann jener Dogmatik zu
sprengen, die ihnen der zeitgendssi-
sche Katholizismus auferlegte. Das
tritt besonders deutlich in der Bene-
diktinerregel (Codex Sangallensis 916)
zutage; sie bekundet die Totalregle-
mentierung des monchischen Lebens
und die erschreckende Machtfiille des
Abtes. Anderseits ist das Althoch-
deutsche, linguistisch gesehen, von
grosstem Reiz. Hier haben die Mon-
che erstmals die Alleinherrschaft des

Lateins in Frage gestellt. Sie haben,
erst noch zogernd und hilflos, dann
immer findiger und wendiger, die Mut-
tersprache schriftlich fixiert. Anfangs
geschah das mit einzelnen Wortern
(Vocabularius Sancti Galli, Abrogans),
dann in Satzfragmenten, schliesslich
in zusammenhingenden Sitzen.

Otfrid von Weissenburg — dem iibri-
gens lange Zeit filschlicherweise die
althochdeutsche Psalmeniibersetzung
zugeschrieben wurde - fragt in
seinem Evangeliumbuch noch:

Widnana sculun Frankon

éinon thaz biwdnkon,

ni sie in frénkisgon beginnen,

sie gotes lob singen ?

(Warum sollen die Franken einzig
das unterlassen, dass sie auf Fran-
kisch Gottes Lob zu singen ver-
suchen ?)

Der Elsasser Otfrid versteht sein
Idiom noch als Frinkisch, als Sprache
seines Stammes. Der St. Galler Notker
Labeo dagegen, der zu Recht den Zu-
namen Teutonicus verdient hat — er
schreibt «in diutisklin», auf deutsch,
und hat also schon das Bewusstsein
einer iiberregionalen deutschen All-
gemeinsprache.

Die Manuskripte

Einige der alt- und mittelhochdeut-
schen Manuskripte mochte ich hier
namentlich auffiihren. Da ist einmal
der sogenannte Abrogans, ein von A
bis Z durchgehendes lateinisch-alt-
hochdeutsches Worterbuch, gegen 800
entstanden. Dieses Buch ist vor einiger
Zeit in einer mustergiiltigen Fak-
simile-Ausgabe @ mit umfassender
Kommentierung herausgegeben wor-
den 3.



SPRACHDENKMALER 981

Weiter wire zu erwiahnen der so-
genannte Tatian, eine lateinisch-deut-
sche Evangelienharmonie, um 825 im
Kloster Fulda entstanden. Die Sprach-
form des Tatian gilt als das klassische
Althochdeutsch, obwohl der Ausdruck
noch nicht jene Geschmeidigkeit und
Genauigkeit erreicht wie spiter bei
Notker dem Deutschen.

Dieser Notker hat ums Jahr 1000
ein reiches Ubungswerk fiir den Ge-
brauch der Klosterschule geschaffen.
Die lateinischen Texte werden nicht
nur ins Althochdeutsche iibersetzt,
sondern in dieser Sprache auch para-
phrasiert und kommentiert. Beson-
ders bekannt geworden sind Notkers
Psalmen. In der Glossierung der Psal-
men zeigt Notker zwar wenig theo-
logische Originalitdit — er hilt sich an
die Kommentare Augustins — aber
im Ubertragen sowohl als im Glossie-
ren bewidhrt er eine ausserordentliche
stilistische Féahigkeit. Auch iiberrascht
er durch die subtile phonetische Nota-
tion seiner Muttersprache.

Aus mittelhochdeutscher Zeit be-
sitzt die Stiftsbibliothek eine der be-
deutendsten Sammelhandschriften von
epischer Dichtung, den Codex San-
gallensis 857. Er enthalt die Hand-
schrift B des Nibelungenliedes, den
besten Textzeugen dieses Werkes,
ferner die Handschrift D des Parzival
von Wolfram, den «Willehalm» des-
selben Dichters und anderes mehr.

Es wiirde zu weit fiihren, alle Chro-
niken, Glossare, Erzdhltexte und In-
kunabeln anzufiihren, die St.Gallen
bewahrt hat. Aufs Ganze gesehen, be-
wihrt die Stiftsbibliothek eine erstaun-
liche Kontinuitit und bietet eine
reiche Fiille des mittelalterlich-katho-
lischen Bildungsgutes.

Zur Rezeption der Manuskripte

Schon in der Reformation hat man
sich mit diesen Biicherschdtzen be-
fasst. Davon zeugen die Ausserungen
des St. Galler Humanisten Vadian und
die von ihm beeinflusste Schweizer
Chronik des Johannes Stumpf. Hin-
weise finden sich auch beim Glarner
Agidius Tschudi, der allerdings das
alteste Deutsch noch nahezu unver-
standlich findet: «... aber vnder fiinff
worten merckt einer kum einf3, wo nit
das latin darneben stiiend ...» Zu
Beginn des 17.Jahrhunderts gab dann
Melchior Goldast ein grosseres Werk
heraus, betitelt «Alamannicarum
rerum scriptores aliquot vetusti». Dar-
in sind erstmals St.Galler Sprach-
denkméler publiziert.

Ein nichster Meilenstein auf dem
Wege der Erschliessung der Texte
ist Johannes Schilters «Thesaurus anti-
quitatum Teutonicarum», ein monu-
mentales Werk in drei Banden. Schil-
ter starb 1705; seine Schiiler und Mit-
arbeiter brachten erst zwei Jahrzehnte
spater das Ganze heraus. Diese Aus-
gabe war zu ihrer Zeit mustergiiltig,
nicht nur in bezug auf den Umfang
der edierten Texte, sondern auch in
bezug auf ihre typographische Gestal-
tung. Notkers Psalmen sind in drei
verschiedenen Schrifttypen gesetzt:
der lateinische Text kursiv, die alt-
hochdeutsche Ubersetzung in etwas
grosserer senkrechter Schrift und Not-
kers zusatzliche Erlduterungen in klei-
nerer Kursivschrift. Dieser Druck ist
iibrigens, wie zahlreiche andere Titel-
blatter und Handschriften, im Anhang
unserers Buches abgebildet.

Stefan Sonderegger verfolgt dann
die weitere Rezeption durch das 18.
Jahrhundert, die Zeiten Bodmers und



982 SPRACHDENKMALER

Breitingers, Herders und Adelungs bis
in die Epoche der Briider Grimm,
denen er besonders nahesteht. Sie sind
die Begriinder der wissenschaftlichen
Germanistik.

Eine Zeit der Begeisterung

Jacob und Wilhelm Grimm, die
Schopfer des Deutschen Worter-
buches und der Deutschen Gramma-
tik, die Betrachter der Sagen, Samm-
ler der Marchen und Herausgeber alt-
deutscher Texte - sie haben sich
zwar nach der Stiftsbibliothek St. Gal-
len gesehnt, sind aber seltsamerweise
nie hingekommen. Aber sie standen in
enger Fiihlung mit den Bibliothekaren
daselbst, die einen bedeutenden An-
teil hatten an der Erschliessung der
Texte: sowohl durch ihre eigenen
Forschungen als auch durch die Be-
reitwilligkeit, mit der sie den deut-
schen Forschern zur Seite standen.
Hier waren unter andern zu erwiahnen
Stiftsbibliothekar Ildefons von Arx
(1755-1833), der eine mehrbindige
Geschichte des Kantons St. Gallen
publizierte, und der Aargauer Geist-
liche Leonz Fiiglistaller (1768-1840),
der eine Zeitlang als Adjunkt an der
Stiftsbibliothek tédtig und sprachlich
iiberaus interessiert war. Thm blieb
eine eigene editorische Titigkeit ver-
sagt, doch war er fiir Jacob Grimm
ein wichtiger Gewidhrsmann. Die
St. Galler Eigentradition reicht von
Vadian bis zu Johannes Duft, der von
1948-1981 das Amt des Stiftsbiblio-
thekars verwaltete. Stefan Sonder-
egger hat dem hochverdienten Pra-
laten dieses sein Buch «in Verehrung
gewidmet».

Die Briider Grimm waren nicht die
einzigen germanistischen Leuchten

der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts.
Karl Lachmann, Wilhelm Wacker-
nagel, Hans Ferdinand Massmann und
manche andere trugen das Ihre zum
Glanz der Epoche bei. Sie arbeiteten
nicht nur mit wissenschaftlicher
Exaktheit, sondern auch mit Begeiste-
rung. Sie mogen wohl zuzeiten nicht
ohne Herzklopfen die altehrwiirdigen
Manuskripte in Hianden gehalten ha-
ben! Wo fiele es heute einem Lingui-
sten noch ein, die Widmung seines
Buches in gotischer Sprache zu ver-
fassen, wie Massmann getan hat?
Und mit welchem «Zielpublikum»
konnte der rechnen, der so etwas tite?
Hitten wir heutzutage in unseren
Sprachanalysen mehr Begeisterung
und weniger Computergerassel, es
konnte nicht schaden. Nun wird man
allerdings gerade einem Autor wie
Stefan Sonderegger nicht vorwerfen
konnen, dass er nicht auch emotional
an den Sprachanalysen beteiligt sei.
Im Gegenteil! Der Umstand, dass er
mit dem Verstand und dem Herzen
bei der Sache ist, ldsst ihn als Geistes-
verwandten der Briider Grimm und
ihrer Epoche erscheinen.

Kirchensprache und Muttersprache

St. Gallen in althochdeutscher Zeit —
es erscheint mir als Beispiel einer dia-
lektischen Entwicklung. Zuerst war da
nur die These gesetzt: die lateinische
Kirchensprache, in der die Welt der
Monche vorgegeben und normativ
formuliert war. Aus dieser These ging
allmdhlich die Antithese hervor: die
Muttersprache, das Deutsche; es
wurde, erst nur in Ansidtzen, schrift-
lich fixiert. Doch schon ums Jahr
1000, bei Notker Labeo, ist die Syn-
these erreicht: das souverine Neben-



SPRACHDENKMALER 983

einander, ja Ineinander zweier gleich-
berechtigter Sprachen. Wir konnen es
kaum mehr ermessen, wieviel Beharr-
lichkeit vonnoten war, um die Mutter-
sprache aus der Versenkung ihrer Un-
geschriebenheit und anscheinenden
Unschreibbarkeit emporzuholen.
Denn gerade jenes Alemannische des
fritheren Mittelalters war in seinem
Formenreichtum und seiner hochst
eigenwilligen Lautung - ein harter
Brocken — mit jenem abgegriffenen
Kirchenlatein verglichen, eine gerade-
zu unmogliche Sprache! Aber viele
Generationen von Monchen haben
mit ihrer geduldigen Arbeit das Un-
mogliche moglich gemacht. Schon um
1200 brachte die mittelhochdeutsche
Sprache grossartige Dichtung hervor.
Und in den Jahrhunderten nach der
Reformation {iiberrundete das Deut-
sche vollends das Latein — so sehr,
dass man heute vielerorts die Bedeu-
tung des letzteren gar nicht mehr ein-
sieht.

Hinweise

Thomas Brasch, «<Domino»

Thomas Brasch hat mit seiner Lyrik,
seinen Stiicken und Filmen offensicht-
lich Befindlichkeiten zum Ausdruck
gebracht, die fiir die Zeit und fiir eine
noch junge Generation zeugen. Der
Bildband «Domino» ist eine Doku-
mentation zu Braschs zweitem Film,
der die zunehmende Verwirrung und
Verwahrlosung, schliesslich das Ende
der jungen Schauspielerin Lisa B. er-
zahlt. Standphotos und Dialogstellen
begleiten diese Entwicklung. Der Ver-

Man kann wiinschen und hoffen,
dass es auch heute noch, mitten in der
Betriebsamkeit des technischen Zeit-
alters, solche Orte der Einkehr und
der Bewahrung gibt, wie es St. Gallen
fiir das Mittelalter gewesen ist. Mit
dem Buche Stefan Sondereggers be-
sitzen wir nun auch die Geschichte
dieser  «Schatzkammer  deutscher
Sprachdenkmailer». Auch das ist ein
Akt der Bewahrung, fiir welchen dem
Autor unser Dank gebiihrt.

Arthur Hiny

1Verlag Ostschweiz, St. Gallen / Jan
Thorbecke Verlag, Sigmaringen, St. Gal-
len 1970. — 2 «Ostschweiz» Druck + Ver-
lag, St. Gallen / Jan Thorbecke Verlag,
Sigmaringen, St. Gallen 1982. - 3Die
«Abrogans»-Handschrift, Facsimile- und
Kommentarband, herausgegeben von
Bernhard Bischoff, Johannes Duft und
Stefan Sonderegger, Zollikofer Fachver-
lag AG, St. Gallen 1977.

lag hat das Buch sorgfaltig ausgestat-
tet. Eine Einfiihrung, weit eher wohl
eine Erinnerung fiir Leute, die Thomas

Brasch als Filmemacher schitzen
(Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1982).

Hochhuths Rauber-Rede

«Drei deutsche Vorwiirfe» ist der Un-
tertitel dieses Bandes, der neben dem
langen Beitrag iiber Schillers «Réau-
ber» noch den «Aufblick zu Lessing»



984 HINWEISE

und die «Geschwister Scholl-Rede»
enthdlt, und gemeinsam ist den nach
Thema und Umfang hochst unter-
schiedlichen Texten immerhin das,
dass sie im Tone des Vorwurfs auch
tatsachlich gehalten sind. Denn Hoch-
huth begreift sich selber und seine
Aufgabe offenbar am besten, wenn er
gegen Missstinde antritt: auf dem
deutschen Theater, in der Politik, in
der Gesellschaft. Die «Rduber-Rede»
ist am 13. Januar 1982, die Hamburger
Dankrede «Aufblick zu Lessing» am
20. Februar 1981 gehalten worden,
beide hoffentlich nicht in dem ganzen
Umfang, in dem sie nun auch im
Druck vorliegen. Am 13. November
1980 hielt Hochhuth im Alten Miinch-
ner Rathaus auch die Rede auf die Ge-
schwister Scholl. Es sind also alles
Texte aus besonderem Anlass, zwei als
Dankreden fiir Preise, eine anlisslich
des 100. Jahrestags der Urauffiihrung
der «Rauber» (Rowohlt Verlag, Rein-
bek bei Hamburg 1982).

Deutsche Lieder

Eine zweibiandige Ausgabe von Tex-
ten und Melodien deutscher Lieder
legt Ernst Klusen im Insel Verlag
(Frankfurt am Main) vor: Lieder aus
mittelalterlicher und aus neuerer Zeit,
Volkslieder ebenso wie «geschonte»
Fassungen davon, zum Beispiel wie sie
Clemens Brentano in «Des Knaben
Wunderhorn» aufgenommen hat. Der
Herausgeber, fiir Namenregister und
Nachweise im Anhang besorgt, er-
lautert in seiner Einleitung die Ab-
sicht seiner Sammlung. Sie soll eine
Dokumentation sein. Er wollte alle
Spielarten des deutschen Liedes zwi-

schen 980 und 1980 vorfiihren. Alles,
was allenfalls zur Uberlieferung oder
zu moglichen Varianten zu sagen ist,
ist in den knapp gehaltenen Kommen-
tar verwiesen. Die Lieder selbst er-
scheinen moglichst im Urtext, in der
altesten Fassung, und die Anmerkun-
gen beschrianken sich auf das wichtig-
ste: die Anthologie ist fiir den Freund
des Liedes und nicht fiir die Wissen-
schaft gedacht. Ubersichtlich sind die
Zyklen geordnet: Heimat und Fremde
ist ein thematischer Brennpunkt, Du
und ich ein anderer, Menschen und
Maichte vereinigt eine grosse Gruppe
vom Typ der Loreley bis zu dem «Wir
lagen vor Madagaskar» vereinigt.
«Als die goldne Abendsonne» liegt,
neben der  Handwerksburschen-
fassung, in kommunistischer und in
nationalsozialistischer Fassung vor,
wohl als Beispiel dafiir, wie populires
Liedgut fiir progagandistische Zwecke
«umfunktioniert> werden kann. Man
fragt sich trotzdem, was das in dieser
Sammlung soll, die ja der Uberliefe-
rung und nicht der Dokumentation
politischer Propagandakniffe dienen
mochte. Von grossem Wert ist, dass
jedem Lied die Melodie einstimmig
vorangesetzt ist.

Politisches Theater

Der Begriff ist vieldeutig, doch ver-
bindet sich mit ihm im zwanzigsten
Jahrhundert unzweifelhaft die Lei-
stung des Regisseurs Erwin Piscator,
dessen kiihne Neuerungen nach dem
Ersten Weltkrieg das Theaterschaffen
massgebend beeinflusst haben. Erste
Versuche mit dem «epischen Thea-
ter», als dessen Erfinder gemeinhin
Brecht gilt, gehen auf Piscator zu-



HINWEISE 985

riick, und besonders der Siegeszug
der Technik im Theater ist Piscators
Wirken zuzuschreiben. Er spielte
nicht in illusionistischen Biihnen-
bildern, sondern auf Geriisten, Dreh-
bithnen, Treppen und Briicken, er
kombinierte in seinen Inszenierungen
das Theater mit dem Film und ten-
dierte auf das Totaltheater. John
Willett, ein englischer Theaterwissen-
schaftler, hat 1978 eine Monographie
iiber Piscator und sein politisches
Theater geschrieben, die jetzt auch in
deutscher Ubersetzung zuginglich ist
(edition suhrkamp 924). Das Buch in-
formiert zuverldssig und gut doku-
mentiert iiber die Entwicklung des
Regisseurs und Theaterpolitikers Pis-
cator, analysiert die wichtigsten In-
szenierungen, auf denen Piscators
Ruhm (und die Legende seines «po-
litischen Theaters») beruht, und setzt
sich mit den Ideen des Neuerers aus-
einander. Piscator war Mitglied der
Kommunistischen Partei und stellte
sich diszipliniert in den Dienst marxi-
stischer Propaganda, als er seine
avantgardistischen Plane in die Tat
umsetzte. Er strebte vom realistischen
und vom Illusionstheater weg, um
sich nachhaltiger und ausschliesslicher
auf die Botschaft zu konzentrieren,
die er vermitteln wollte. Er spielte
Stiicke, die hinsichtlich ihrer kiinst-
lerischen Qualitat oft fragwiirdig
waren, hinsichtlich ihrer Stossrichtung
jedoch genau stimmten, wenn man
sich vorgenommen hatte, was Piscator
und seine Schauspieler wollten. Die
stairksten Wirkungen jedoch gingen
offenbar von der neuartigen Beherr-
schung der Biihnentechnik aus. Da
war er bahnbrechend, damit zog er
die interessantesten und begabtesten
Leute in seinen Bann. Und auch heute

noch sind junge Regisseure fasziniert,
streben freie Gruppen von Schau-
spielern dem nach, was Piscator als
Ziel und Sinn des Theaters aus-
gegeben hat. Aber die Wirkungen, die
davon ausgingen, waren anders. Pis-
cator ist ein formaler Neuerer, und
seinen Ruhm erwarb er sich gerade
nicht im Proletariat, fiir das er spielen
und inszenieren wollte, sondern in der
biirgerlichen Gesellschaft, die seine
kiihnen Konzeptionen bewunderte. Er
selber hat geschrieben: «Ein revolu-
tiondares Theater ohne sein lebendig-
stes Element, namlich ein revolutio-
ndres Publikum, ist ein Unding, von
dem man von vornherein die Finger
lassen sollte.» Zur Kldrung eines Be-
griffs, der in der neueren Theater-
geschichte nur zu oft missbriuchlich
und gedankenlos herangezogen wor-
den ist, leistet Willetts Monographie
wertvolle Dienste.

Klassiker der Philosophie

Otfried Hoffe, Professor fiir Ethik, fiir
Sozial- und Rechtsphilosophie an der
Universitat Fribourg, zudem Direktor
des dortigen Internationalen Instituts
fiir Sozialwissenschaft und Politik,
vertritt die Auffassung, im Falle der
Philosophie seien die Klassiker nicht
nur fiir die Vertreter des Faches von
Bedeutung. Von jenen frithen Anfan-
gen an, da an die Stelle des Mythos
der Logos trat, hat der Mensch ver-
sucht, sich in der Welt zurechtzufin-
den, sich selbst und sein Tun zu be-
denken und die Wahrheit iiber die
Dinge zu ergriinden. Das fingt bei den
Vorsokratikern an, mit Heraklit zum
Beispiel und Parmenides, wird fortge-
setzt mit Platon und Aristoteles, mit



986 HINWEISE

Epikur, der Stoa, den Kirchenvitern
Augustinus, Thomas von Aquin und
anderen, mit Descartes, Bacon, Hob-
bes, Pascal und Spinoza, mit Leibnitz
und Hume. Es folgt die grosse Epoche
des deutschen Idealismus, Kant,
Fichte, Hegel und Schelling. Einen
vorldufigen Endpunkt findet die Reihe
der Klassiker der Philosophie mit
Wittgenstein, Heidegger, Theodor W.
Adorno und Jean-Paul Sartre. Damit
ist skizzenhaft und — was die Namen
betrifft — liickenhaft umschrieben, was
Otfried Hoffe zusammen mit einer
grossen Zahl kompetenter Mitarbeiter
geschaffen hat: eine Geistesgeschichte
in zwei Banden mit dem Titel «Klassi-
ker der Philosophie». Nicht dass in
diesem zweibandigen Werk die Meister
der Philosophie ausfiihrlich selber zum
Wort kamen. Vielmehr stellt ein Fach-
mann den einzelnen Denker vor, gibt
einen Aufriss iiber sein Leben und
analysiert sein Werk, dies jedoch auf
so umfassende und instruktive Weise,
dass der interessierte Leser, der auch
etwas liber die Wirkung der Denker
auf ihre Zeit und auf die Nachwelt er-
fahrt, den Zugang zu den philosophi-
schen Klassikern selber finden mag.
Dazu hilft ihm die Bibliographie am
Schluss der Bidnde: das Verzeichnis
der Werke und Ausgaben, sodann aber
auch eine ausfiihrliche Auswahlbiblio-
graphie wichtiger Sekundirliteratur.
Mit grosser Disziplin haben sich die
weit iliber dreissig Autoren den Prinzi-
pien des Herausgebers unterzogen. Die
einzelnen Darstellungen sind, wie
Stichproben beweisen, lebendig ge-
schrieben, sind Auseinandersetzungen
mit dem Dargestellten, nicht lediglich
Rapporte. Biicher wie diese zwei
Béande sind fiir Studenten der Philo-
sophie eine grosse Hilfe, ja sie sind

eigentlich unentbehrlich. Aber sie sind
es noch weit mehr fiir jeden, der in
den grossen Fragen der Gegenwart wo
nicht mitreden, so doch kritisch mit-
denken mochte. Es sei, sagt Wagner zu
Faust, ein gross Ergetzen, sich in den
Geist der Zeiten zu versetzen; zu
schauen, wie vor uns ein weiser Mann
gedacht, und wie wir’s dann zuletzt so
herrlich weit gebracht. Faust wider-
spricht ihm und meint, die Zeiten der
Vergangenheit seien uns ein Buch mit
siecben Siegeln. Wir konnten nur er-
kennen, was sich unserer eigenen Zeit-
bedingtheit erschliesse. Allein, man
wird dazu anmerken, dass schon die
unablédssige Bemiihung darum, Ver-
gangenheit und besonders das, was die
bedeutenden Denker vergangener Zeit
gedacht haben, in den Bereich unserer
Gedanken und Uberlegungen aufzu-
nehmen, dieses Denken befestigt und
gegen den Irrtum absichert. Und selbst
der Widerspruch ist hierbei niitzlich.
Man mochte den beiden Bénden
«Klassiker der Philosophie» darum
grosste Verbreitung wiinschen, reges
Interesse, vor allem aber den Ge-
brauch, den man von solch uner-
schopflichem Vorrat machen sollte:
einen fortwidhrenden. Verlag C. H.
Beck, Miinchen 1981.

Sprachgefiihl ?

«Ist Berufung auf ,Sprachgefiihl® be-
rechtigt ?» So lautete die Preisfrage
der Deutschen Akademie fiir Sprache
und Dichtung, und vier Antworten
darauf, die preisgekronte und drei
weitere dazu, liegen jetzt als Taschen-
buch vor. Linguisten, Sprachforscher
haben sie erarbeitet, und darum lauten
sie — mit Nuancen - gleich: Man



HINWEISE

kann «Sprachgefiihl» nicht geradezu
leugnen, es existiert, und darum wird
man sich auch darauf berufen. Aber
nicht jeder hat Sprachgefiihl, nicht
jeder also verfiigt iiber eine Instanz,
die ihm nicht so sehr zur Unterschei-
dung von «richtig» und «falsch» dient,
sondern eher zur Entscheidung zwi-
schen «angemessen» und «unange-
messen». Linguisten haben es mit den
Strukturen und Normen der Sprache
zu tun, und den Sprachwandel unter-
suchen sie, wenn er stattgefunden hat.
«Sprachschopfer», um einen Aus-

087

druck zu wagen, der etwa auf Martin
Luther, auf Grimmelshausen, auch
auf Goethe mit Fug anzuwenden
wire, verandern durch ihr sprach-
schopferisches Wirken die Sprache,
erweitern ihre Moglichkeiten, be-
reichern ihren Wortschatz. Hans-
Martin Gauger und Wulf Oster-
reicher, die beiden Verfasser der
preisgekronten Arbeit, pladieren fiir
Sprachpflege und Spracherziehung,
damit der «Sprachsinn» geweckt
werde (Verlag Lambert Schneider,
Heidelberg 1982).

In unseren Couverts
steckt auch etwas drin,
wenn sie leer sind:
Langjdhrige Erfahrung,
technische Entwicklung

und individuelle Beratung.

Reden Sie mit uns, dem

Couvertspezialisten.

& —

GOESSLER COUVERTS KLl

GOESSLER COUVERTS KOMMEN AN

8045 Zirich Depot Bern Depot Lausanne
Tel. 01356660 Tel.031422744 Tel. 021224227

AM PARADEPLATZ

Pralinés

und

Truffes du Jour

Hauptbahnhof Ziirich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach
Finkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten




	Das Buch

