
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erzählte Kindheit

Das Buch

«Über Tisch und Bänke», dazu der
Untertitel «Erzählte Kindheit», ist ein
Lesebuch, worin vierunddreissig
Autoren aus dem 18. Jahrhundert bis
über die Mitte des 19. Jahrhunderts
ihre Kinderjähre schildern oder über
die Kindheit reflektieren. Helmut
Hirsch1 hat die Texte nach ihrer
grösstmöglichen Verschiedenartigkeit
ausgewählt. Die Anordnung konnte
daher nur eine chronologische sein;
sie richtet sich nach dem Geburtsjahr
der Verfasser. Von Anna Louisa Kar-
schin, geboren 1722, stammt der erste,
von Peter Hille, geboren 1854, der
letzte Beitrag. Die zwei Namen mögen
anzeigen, dass die Anthologie nicht
bloss Bekannte vereinigt wie Goethe,
Stifter, Gotthelf, Fontane u. a.,
sondern auch Persönlichkeiten, die heute
weniger im Gespräch sind, beispielsweise

Heinrich Zschokke, Johann
Gottfried Seume oder Karl von Holtet.
Ein kurzer Anmerkungsteil enthält
die nötigsten biographischen Angaben,
orientiert über die Quellen und gibt
stichwortmässige sachliche Erläuterungen.

Warum allerdings «Über Tisch
und Bänke» aus Zschokkes
Schulbubenerinnerungen zum Obertitel
bestimmt wurde, ist mir nicht klar. Ich
halte ihn nicht für einen allgemein
anschaulichen Ausdruck für Kindheit.
Der Herausgeber bemerkt im Nachwort,

die Sammlung sei ein
Querschnitt durch die «Fülle von Situationen,

Erlebnissen, Erfindungen der
ersten Lebensjahre», und sie möge im

Leser seine eigene Kindheit wieder
wachrufen.

«Erzählte Kindheit» - «Erinnerung
an die ersten Lebensjahre» - wem ist
das Thema nicht vertraut. Jeder
Mensch hütet seine, ihm allein eigene
Fülle von Situationen, Erlebnissen,
Erfindungen. Jeder hat seine individuelle

Anekdotensammlung. Aber die
Kindheit - wie oder was war sie

eigentlich? Die Erinnerung - wie
geht das vor sich Woran denken wir
vorzugsweise und immer wieder
zurück? Die Kindheit ist für jeden
einzelnen ein «Stoff», mit dem er nach
seiner persönlichen Art umgeht, den
er im Laufe des Lebens unzählige
Male, mehr oder weniger variierend
formuliert und den er vielleicht
gelegentlich auch überdenkt.

Was machen die Dichter und
Schriftsteller unseres Lesebuches mit
diesem Stoff Warum, wie und wann
erzählen sie von ihrer Kindheit Die
Einfachheit der Fragestellung täuscht;
denn die Antworten können nur im
grösseren Rahmen des Begriffes
Autobiographie gesucht werden. Form und
Herkunft autobiographischer Zeugnisse

aber sind unübersehbar. Ich
versuche trotzdem, in der gegebenen
zeitlichen und personellen Begrenzung
Grundsätzliches anzudeuten.

Mit «Frühe Dämmerungen» hat
Karl Gutzkow (1811-1878) ein
Kapitel seiner Lebensgeschichte
überschrieben. Kindheit ist für ihn das
Erwachen von einem Traumleben ins



964 ERZÄHLTE KINDHEIT

andere. Wirkliches und Unwirkliches
rinnen zusammen. Das Ende der
Kindheit wird von der ineinander-
rinnenden Bewegung mitgetragen.
Verallgemeinernd stellt er fest: «Eine
logische Aufeinanderfolge des
allmählichen Erwachens aus dem
vegetativen Leben wird sich niemand
gegenständlich machen können.» Gutzkow

fragt weiter: «Wer in seine erste
Jugend zurückgreift, Momente
festhalten will, was hält stand ?» Mit
andern Worten: Wie ist Wirkliches von
Unwirklichem zu scheiden Der Blick
fällt auf Gegenständliches; das
Gemüt ahnt den damaligen Traum. Das
Erinnerungsvermögen holt real Erlebtes

jederzeit herauf in die Gegenwart.
Hält es stand ohne das Irreale, mit
dem es einst zusammenfloss

Adalbert Stifter (1805-1868)
«greift» nicht in seine erste Jugend
zurück. Wenn er sich in seine frühen
Jahre zurückdenkt, dann geht er «weit
zurück etwas wie Wonne und
Entzücken» erfasst ihn, «. dem nichts
mehr in meinem künftigen Leben
glich. Es war Glanz, es war Gefühl, es
war unten es waren Klänge.»
Gutzkow will Momente festhalten. Er
vergleicht sie mit kleinen blauen,
roten, grünen Flecken, die er hasche,
wie einer, der in die Sonne gesehen.
Stifter möchte nichts festhalten,
sondern sich einstimmen ins Rinnen und
Fliessen der vergangenen Traumwelt.
Gutzkow und Stifter blicken prinzipiell

verschieden zurück in ihre Kindheit;

jener mit einem wachen Blick,
dieser mit einem Traumblick, so ist
man versucht zu differenzieren. Es
wäre verlockend, eine Reihe von
Selbstdarstellungen nach diesem
lapidaren Kriterium zu untersuchen. Das
ausserordentlich vielgesichtige, auch

unsystematische Buch «Über Tisch
und Bänke» regt jedoch zu weit
allgemeineren Gedankengängen an.

Nach Georg Misch2, in dessen
unvollendeter sechsbändiger «Geschichte
der Autobiographie» alles Wesentliche
über autobiographische Texte nachzulesen

ist, gilt die schriftliche
Selbstdarstellung eines Menschen als eigene
Literaturgattung, «in der sich die
unbegrenzte natürliche Vielfalt
individuellen Lebens manifestiert.» Zu ihrer
Definition heisst es: «Die Selbstbiographie

als solche lässt sich kaum
näher bestimmen als durch Erläuterung

dessen, was der Ausdruck besagt,
nämlich Graphia Beschreibung,
Bios Leben eines Einzelnen, auto
=z durch diesen selbst.» Ich füge bei:
Die Autobiographie kann Dichtung
sein, aber die dichterisch künstlerische
Gestaltung gehört nicht zu ihrer
Definition.

Die Besonderheit dieser Literaturgattung

besteht darin, dass die
darstellende und die dargestellte Person
eins sind. In der Erzählung des eigenen

Lebens wird alles von der einen
Person begangen und erfahren. Auch
der Erzählakt ist ein Teil des eigenen
Lebens. Im Erzählen wird das schon
gelebte Leben zu neuem Leben; was
nach Stifters Worten «weit zurück»
war, kommt nach vorn und setzt sich
von neuem ab, nimmt ein zweites Mal
Abstand von der Person, es setzt sich
ab in Sprache. Sprache ist Distanz.
Demnach ist der Rückblick des
Schreibenden nie ein reiner Rückblick. Ob
ein Gutzkow, ob ein Stifter in die
Kindheit schaut, es geschieht immer
im Hinblick auf eine Zukunft, auf die
Vergegenwärtigung in Sprache.
Wodurch ist die Vergegenwärtigung in
Sprache, das Erzählen, das Schreiben



ERZÄHLTE KINDHEIT 965

motiviert Der Rückblickende möchte
seinen noch nicht beendeten Lebensvollzug

in einem vorläufigen
Zusammenhang sehen. Ich nenne das die Basis

jeder Selbstdarstellung. Zur
Ergänzung sei vermerkt, dass einem
Lebensbericht auch die Geschichte einer
Berufung oder eines Berufes, oder ein
Erziehungsprogramm, oder eine
Selbstverteidigung oder irgendeine
andere Absicht zugrundeliegen kann.

Der Autobiograph wendet sich
seiner Kindheit zu, was er sieht, sind
Zeichen. «Zeichen», das sind Erlebnisse,

Empfindungen, klare Bilder,
verschwommene Bilder, Gestalten,
alles, was dank dem Erinnerungsvermögen

stets wieder präsent wird.
Während der Lektüre unseres
Lesebuches fällt die Verwandtschaft der
Zeichen auf. Man liest diesen und
jenen Text, und bald danach weiss
man oft nicht mehr, welche Episode
zu welcher Kindheit gehört. Die
Zeichen sind also bis zu einem gewissen
Grade vertauschbar; das heisst, im
kindlichen Verhalten, in der
kindlichen Reaktion auf die Umwelt gibt
es allgemeine Züge, derart allgemeine,
dass sich ebenfalls der Leser eigener
frühester Erlebnisse erinnert. Wenn
der Autobiograph sein sich vollziehendes

Leben im vorläufigen Zusammenhang

sehen will, dann wählt er
Zeichen aus seinem individuellen Vorrat
und deutet sie. Ergreift nur diejenigen
Episoden auf, die noch einen Sinn
haben für sein gegenwärtiges und sein
zukünftiges Leben. Oder anders
argumentiert: im Gedächtnis wird nur
lebendig, was im Augenblick der
Niederschrift Bedeutung hat. Bei der Lektüre

selbstbiographischer Werke ist
demnach weniger auf die Episoden
oder Anekdoten zu achten - sie sind

oft vertauschbar - als auf ihre
Verknüpfung, auf ihre Einflechtung ins
Ganze. In der Verbindung der
Zeichen zeigt sich - und erkennen wir -
die sich darstellende Person.

Karl Gutzkow «will Momente
festhalten», Adalbert Stifter empfindet
«etwas wie Wonne und Entzücken»,
und an anderer Stelle schreibt er, er
gehe «hinter die eigentliche Erinnerung

zurück». Hinter der Erinnerung,
das ist ein Bereich ohne «Momente»,
ohne Zeichen. Hier sei Friedrich
Hölderlin (1770-1829) zitiert: «In ihm
(im Kind) ist Frieden; es ist noch mit
sich selber nicht zerfallen. Reichtum
ist in ihm; es kennt sein Herz, die

Dürftigkeit des Lebens nicht. Es ist
unsterblich, denn es weiss vom Tode
nichts.» Und einige Zeilen weiter heisst
es dann: «Aber schön ist die Zeit des

Erwachens, wenn man zur Unzeit uns
nicht weckt.»

Der erinnerungslose Bereich des

eigenen Lebens ist weit zurück oder
weit unten in der Vergangenheit; er
geht ein in eine fliessende oder stehende

Zeit, in etwas, das keine Einteilung
mehr kennt, also weder Anfang noch
Ende hat. «Das Kind ist unsterblich,
denn es weiss vom Tode nichts», sagt
Hölderlin. Das Kind lebt zeitlos, es

weiss noch nichts von Zeichen; es hat
teil am erinnerungslosen Bereich,
durch den die individuelle Lebenszeit
einfliesst in die grenzenlose Zeit. Ich
führe die zwei ersten Strophen eines
Gottfried-Keller-Gedichtes an: «Die
Zeit geht nicht, sie stehet still, / Wir
ziehen durch sie hin; / Sie ist ein'
Karawanserei, I Wir sind die Pilger drin.
II Ein Etwas, form- und farbenlos, /
Das nur Gestalt gewinnt, f Wo ihr
drin auf und nieder taucht, / Bis wieder

ihr zerrinnt.» Ob wir durch die



966 ERZÄHLTE KINDHEIT

stehende Zeit hindurchgehen, ob wir
in die fliessende Zeit eintauchen, sie

gewinnt nur Gestalt im Rückblick und
im Ausblick. Nach rückwärts sind die
Zeichen schon gesetzt, nach vorwärts
sind sie erst gedacht. «Das Kind ist
noch mit sich selber nicht zerfallen» -
es ist noch ganz Gegenwart. Zschokke
formuliert diesen Gedanken so: «Der
eben vorhandene Augenblick ist ihm
(dem Kind) ein Lebensganzes.» Die
Gegenwart des Erwachsenen ist nicht
länger als ein Augenblick, sie ist ein
Moment, sie ist die kurze Umschlagszeit

zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Der Erwachsene setzt sich aus
den erinnerten Augenblicken ein
fragmentarisches Lebensganzes zusammen

- fragmentarisch deshalb, weil die
Zukunft ungewiss bleibt. Doch wie
gewiss ist die erinnerte Vergangenheit
Ist den Zeichen zu trauen Nicht nur
das System der Zeichenverknüpfung
charakterisiert den Autobiographen,
sondern ebenso sehr seine kritische
Einstellung bezüglich ihrer Verläss-
lichkeit.

Bei Zschokke lesen wir: «Dies Tagebuch,

vom zwölfjährigen Knaben
angefangen, setzte nachmals der Jüngling

und Mann, freilich in anderer
Absicht und Bedeutung, ununterbrochen

fort. Es führte mich zu genauerer
Selbstbeobachtung und dient mir nun
zum Leitfaden für diese Selbstschau.»
Alles Erinnerte hat gemessen an einem
Tagebuch einen geringeren
Wirklichkeitsgrad. Im Tagebuch ist die Zeit
zwischen Ereignis und Niederschrift
minimal; für eine ehrliche Selbstschau
bietet es mehr Gewähr als die blosse

Erinnerung. Das Tagebuch ist eine
erste Distanznahme von sich selbst.
Der Schreibende sieht sich als
Handelnden, als Empfindenden, als aktive

und passive Figur. Die täglich
festgehaltenen Ereignisse aber können in
ihrer Bedeutung für das Lebensganze
nicht erschlossen werden. Es fehlt
ihnen dazu eine zeitliche Dimension,
die Zukunft. Erst die zweite Distanznahme,

das Erzählen der Geschichte
von sich selbst, ermöglicht die
Interpretation der Ereignisse oder Zeichen.

Zur vollständigen Zeichendeutung
bedarf es dreier zeitlicher Dimensionen:

Vergangenheit - Gegenwart -
Zukunft oder mit andern Worten:
Herkunft - Vergegenwärtigung -
Wirkung. Das Zeichen deuten heisst

dann, seinen Wirklichkeitsgehalt in
Übereinstimmung bringen mit dem
geahnten Lebensganzen. Der Autobiograph

weiss mehr über sich selbst als

der Tagebuchschreiber; denn er ist
sein eigener Zeichensetzer und sein

eigener Zeichendeuter. Es ist
ausgeschlossen, dass der Darsteller seiner
selbst emotional neutral ist. Daher irrt
Joh. Gottfried Seume (1763-1810),
wenn er glaubt: «Niemand kann doch
besser wissen, was an ihm und in ihm
ist, als der Mann selbst.» Der Mensch
kann von sich nur aussagen, was er
von sich zu wissen meint. Und überdies:

der Mensch sagt über sich bloss
soviel er will, soviel ihm notwendig
erscheint zur Darstellung seiner Person.
Wir lesen bei Seume weiter: «Ich
erzähle also ehrlich, offen, ohne mich zu
schonen, und nicht selten mit dem
Selbstgefühl inneren Werts.» Dieser
Mann hält sich für einen sachlichen
Zeichendeuter seiner selbst. Er
vertraut seinen erinnerten Episoden, als
seien sie Tagebucheintragungen; sie
sind ihm verlässliche Punkte, die zur
übersichtlichen Verknüpfung des
geahnten Lebensganzen dienen.

Der Leser weiss mehr über den Au-



ERZÄHLTE KINDHEIT 967

tor einer Autobiographie als dieser
selbst oder als dieser zu wissen
vorgibt; der Leser erfasst ihn ausserdem
in seiner historischen Bedingtheit.
Und trotzdem, eine Selbstdarstellung
mag Lücken haben, sie mag der
tatsächlichen, der objektiv nachprüfbaren

Lebensgeschichte nicht genau
entsprechen, sie vermittelt doch das

persönlichste Bild ihres Verfassers,
und darin gründet die Faszination
jeder Selbstbeschreibung. Wir
vermeinen, die Dichter durch ihre Werke,
historische Persönlichkeiten durch
ihre Taten zu kennen. In den Autobiographien

erwarten wir die Antwort auf
die Frage: Wie lebten sie? Es ist, als
ob Theodor Fontane (1819-1898) am
Ende seines Lebens diese Frage von
seinen Lesern vernommen hätte. In
seinem Spätling «Meine Kinderjahre»
schreibt er: «Wie lebten wir? - Ich
gedenke es in einer Reihe von Bildern
zu zeigen, und um Ordnung und
Reinlichkeit in die Sache zu bringen, wird
es gut sein, das Leben, wie wir es führten,

in zwei Hälften zu teilen, in ein
Sommer- und in ein Winterleben.»

Der Fragesatz in der ersten Person
pluralis ist die Formel für das, was
zwar nicht jede Autobiographie
liefert, aber was wir erwarten, nämlich
die Darstellung eines Individuums in
seiner Umwelt, das heisst die wechselweisen

Reaktionen. «Wie lebten wir?»
- der Plural verweist auf die Bedeutung,

der hier der Umwelt beigemessen
wird. Die Interpretation der erinnerten
Episoden kann zwei grundsätzlich
verschiedene Ausgangspunkte haben.
Jeder Autobiograph wird sich
entscheiden, wie weit er die Schilderung
seiner Umwelt in das Bild seiner selbst
einfügt. Der eine erstrebt eine bedingte
Selbstschau, der andere eine unbe¬

dingte, nur auf sich selbst konzentrierte

Selbstschau. Ob die Frage nach
dem gelebten Leben im Plural oder im
Singular steht, ist ein Indiz dafür, wie
weit der Autor die Umwelt, wir können

auch sagen die Weltwirklichkeit,
mit seiner individuellen Lebenswirklichkeit

verknüpft.
Ich habe es bis jetzt unterlassen, zu

den Zitaten literarhistorische Angaben
zu machen, weil sie für meine
einfachen Überlegungen entbehrlich sind.
Zu Fontanes «Wie lebten wir?» möchte
ich nun bemerken: Es fällt auf, dass

in der Autobiographie eines grossen
Erzählers des 19. Jahrhunderts so
gefragt wird. Der Rückblick auf die
Kindheit verlangt das Imperfekt.
Über Fontanes Wirken als Kritiker,
Schriftsteller, als Dichter wäre das

Motto zu setzen: «Wie leben wir? -
So leben wir.» Unabhängig von der
Zeitperspektive bleiben Frage und
Antwort in der Pluralform. Fontanes
«Meine Kinderjahre» nähert sich dem
autobiographischen Roman in dem
Sinn, als die Ich-Figur immer in Funktion

zur Komposition des Ganzen
steht. Das zentrale Thema ist wohl
dies, zu erhellen, wer dieses Ich ist,
aber dazu ist unabdingbar, dass auch
auf die Umgebung ein helles Licht
fällt. «Ordnung und Überblick» will
der Dichter bringen; zwei Hälften «ein
Sommer- und ein Winterleben» will er
darstellen. Ein Ordnungsprinzip, das
im Ganzen wirkt und hier zur
primären jahreszeitlichen Unterteilung
führt, kann jedem Roman, auch einem
autobiographischen, zugrundeliegen.
Überblick und Rückblick sollen
dasselbe sein.

«Meine Kinderjähre», diese

Zeitspanne ist zu überblicken; sie hat
einen natürlichen Abschluss, nämlich



968 ERZÄHLTE KINDHEIT

das Erwachen,«^.? köstlich ist, wenn
man zur Unzeit uns nicht weckt», wie
Hölderlin sagt. Die Autobiographie im
eigentlichen Sinne aber hat kein Ende,
so wie sie keinen realen Beginn hat.
Das erinnerte Leben setzt ein, wo
Wirkliches und Unwirkliches inein-
anderrinnen und es zerrinnt in etwas,
das form- und farbenlos ist. Im
autobiographischen Roman ist es möglich,
das Ende zu gestalten. Die Roman-
Ich-Figur kann ihre Anlagen
ausspielen; sie manifestiert den fiktiven
Lebensvollzug. Das eigentliche
autobiographische Ich vermag den Lebensvollzug

bloss zu visieren. In Goethes
«Dichtung und Wahrheit» lesen wir:
«Wenn auch die menschlichen
Anlagen im ganzen eine entschiedene
Richtung haben, so wird es doch dem
grössten und erfahrensten Kenner
schwer sein, sie mit Zuverlässigkeit
vorauszuverkünden; doch kann man
hintendrein wohl bemerken, was auf
ein Künftiges hingedeutet hat.»

In der Spannung des gegenwärtig
ordnenden Rückblicks zum fragenden

Ausblick auf ein Künftiges situiert
sich jeder autobiographische Text.
Nach Ortega y Gasset ist das
Aufschreiben der eigenen Erinnerungen
ein eigensinnig, wunderliches
Vergnügen, eine «delectatio morosa»; dazu

ist nur beizufügen, dass auch die
Lektüre menschlicher Selbstdarstellungen

eine delectatio morosa ist.

Elise Guignard

1 Über Tisch und Bänke. Erzählte Kindheit.

Herausgegeben und mit einem Nachwort

von Helmut Hirsch. Luchterhand
Verlag, Darmstadt und Neuwied 1982.

Lizenzausgabe: Buchverlag Der Morgen,
Berlin (DDR) 1981. - 2 Georg Misch,
Geschichte der Autobiographie. Frankfurt
am Main 1955-1969 (6 Bde., die Kapitel
Antike und Mittelalter sind abgeschlossen).

Für die Neuzeit und Moderne s. die
summarische Arbeit von Roy Pascal, Die
Autobiographie / Gehalt und Gestalt,
Stuttgart 1965. - Die Zitate von Gottfried
Keller und J. W. Goethe stammen nicht
aus dem Lesebuch «Über Tisch und
Bänke».

Aktualität eines Vergessenen

Aus Anlass des Erscheinens der Gesammelten Werke von Ernst Weiss

Selbst in Germanistenkreisen ist Ernst
Weiss eher ein Unbekannter. Wie
gründlich er vergessen worden ist,
zeigt die Tatsache, dass er weder in
Martinis «Deutscher Literaturgeschichte»

(15. Auflage) noch in Frenzeis

«Daten deutscher Dichtung»
(18. Auflage), noch im dtv-Brock-
haus (Ausgabe 1973) auch nur
erwähnt wird. Von 1913, als sein erster
Roman «Die Galeere» erschien, bis

1940, als er sich am 15. Juni - dem
Tag nach dem Einmarsch der
deutschen Truppen - in Paris das Leben
nahm, hat Weiss ein gutes Dutzend
zum Teil immer wieder überarbeiteter
Romane und ausserdem zahlreiche
Theaterstücke, Erzählungen, Essays,
Kritiken und Rezensionen geschrieben.

In knapp dreissig Jahren also hat
der am 28. August 1882 in Brunn
geborene Weiss, ein Freund Kafkas und



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 969

Horvaths, eine Fülle von Werken
veröffentlicht, die keineswegs etwa
damals schon unbeachtet geblieben
wären, sondern - publiziert in
namhaften Verlagen - von vielen
berühmten Autoren und Literaturkritikern

der Zeit lobend besprochen wurden;

z. B. von Loerke, Blei, Viertel,
Ehrenstein, Süskind, Th. Mann,
Döblin, Broch, Roth, Pinthus, Urzidil,
Burschell, Mehring, St. Zweig u. a.

Trotz dieser durchaus positiven
Resonanz zu Lebzeiten, und obwohl es
auch nach dem Zweiten Weltkrieg
nicht wenige Versuche gegeben hat,
durch Neuauflagen einiger seiner
Romane eine «posthume Wiederkehr»
(Dieter Lattmann) bzw. eine
Neuentdeckung (Martin Gregor-Dellin) zu
erreichen, ist der Arzt und Schriftsteller

Ernst Weiss ein Unbekannter
geblieben. Aus Anlass seines hundertsten

Geburtstages legt nun der
Suhrkamp Verlag die Gesammelten Werke
in sechzehn Bänden vor; sie werden
ergänzt durch einen Materialienband
zum Werk und Leben des Autors1.
Diese längst fällige Edition, um die
sich besonders Peter Engel verdient
gemacht hat, wird zweifellos in allen
Zeitungen besprochen oder doch
zumindest mehr oder weniger ausführlich

erwähnt werden. Ob es aber zu
mehr als nur einer saisonalen
Neuentdeckung oder Wiederkehr aus dem
Exil des Vergessenseins kommen wird,
darf bezweifelt werden.

Gründe für solche Zweifel hinsichtlich

einer rezeptiven Renaissance des
Werkes von Weiss wären nicht allein
auf seiten des Publikums zu suchen,
sondern lassen sich auch in den
Romanen selber finden. Da ist einmal die
Tatsache, dass die ersten Romane

(«Die Galeere», «Der Kampf» bzw.
«Franziska», «Mensch gegen
Mensch», «Tiere in Ketten») im
Sprachlich-Bildlichen sehr stark, ja
oft übertrieben expressionistisch
wirken. Was den Tierroman «Nahar»
angeht, so ist er aufgrund seiner
befremdenden Thematik und seiner
klassizistischen Sprache (stellenweise
rhythmisierte Prosa) heute kaum mehr
zu lesen. Aber auch die späteren
Romane, die Weiss sozusagen im Geiste
der Neuen Sachlichkeit geschrieben
hat, weisen zahlreiche Schwächen auf.
Der Autor hat sich, auch dort, wo er
seine Romane oft überarbeitet hat,
offensichtlich zu wenig Zeit genommen;

oder besser wohl: er hat zu
wenig Zeit gehabt, um seine Texte
adäquat durchzuformen und durchzu-
formulieren. Nicht nur seinen letzten,
erst nach dem Zweiten Weltkrieg
erschienenen Roman («Der
Augenzeuge») scheint er «in rasender
Schnelligkeit» geschrieben und «in
aller Hast abgeschickt» zu haben, «als

es so aussah, als wäre es am nächsten
Tag unmöglich, etwas der Post
anzuvertrauen». Bei den Titeln mancher
Romane (z. B. «Der Verführer», «Der
Gefängnisarzt oder Die Vaterlosen»)
kann man sich zu Recht fragen, ob sie

sachgerecht gewählt worden sind;
ausserdem lässt sich eine Reihe von
anderen Fragwürdigkeiten diagnostizieren;

sie betreffen die Psychologie
der Personen oder - summarisch
formuliert - die narrative Ökonomie
bzw. die strukturelle Disziplin der
Romane; manche (z. B. «Georg Letham

- Arzt und Mörder») ufern aus oder
weisen konstruierte Anfänge, abrupte
Schlüsse und «ein wenig gewaltsam»
(Ludwig Winder) scheinende
essayistische oder erzählende Einfügungen



970 ERNST WEISS GESAMTAUSGABE

auf (z.B. «Die Feuerprobe», «Männer
in der Nacht»).

Auch wenn sie nicht verschwiegen
werden sollten, so sind all diese
Bedenklichkeiten keineswegs so
gravierend, dass der Leser zu dem Schluss
käme, das Werk des Ernst Weiss sei

zu Recht vergessen worden. Eher im
Gegenteil. Denn auch oder vielleicht
gerade in solchen «Unvollkommenheiten»

manifestiert sich das Leben
eines Menschen und Schriftstellers
«entre deux guerres»: zwischen
Bewältigung und Nichtvergessenkönnen
des als Arzt buchstäblich leibhaftig
miterlebten Ersten Weltkrieges und
ständig präsenter Sorge und wachsender

Angst vor einem neuen Weltkrieg.
In «Mensch gegen Mensch», einem

1919 erschienenen Kriegs- und
Arztroman, heisst es in typisch expressionistischer

Diktion: «Aber der Krieg
blieb. Erwirklicht war der mordende
Mensch. Die einzige Gemeinschaft,

die letzte Gemeinsamkeit
zwischen Menschen war zu töten jetzt
und getötet werden.» Und dennoch
bleibt nicht nur die permanente
Gegenwart des Krieges und die alles
«erschütternde» Erfahrung des sich im
Morden «erwirklichenden» Menschen,
sondern auch - wie es bereits im
Motto des Romans zum Ausdruck
kommt - der nicht weniger
expressionistische Glaube an den guten
Menschen: den «Magnet der Welt»,
«die Mole im Sturz der Verzweiflung»,

den «begnadeten Begnader».
Es bleibt die fordernde Sehnsucht
nach einer «heiteren Gegenwelt»:
«Anderes muss es geben.»

Mit diesem Anderen ist mehr
gemeint als nur die Kunst des Arztes,
«die einzige Wissenschaft von Mensch
zu Mensch», an die Alfred, der Arzt

in «Mensch gegen Mensch», «unbedingt,

felsenfest» glaubt: «Die
Narkose, die Stunde Schmerz, die der
herrlich starke Arzt dem Kranken,
der Welt ersparte, war ihm das Höchste,

das ein Mensch dem anderen
geben konnte: konzentrierte Güte,
schlagende Waffe gegen das Böse.»
Denn diese Güte kann dem Bösen, der
«Erwirklichung» mordender
Menschen wiederum den Weg bereiten.

Es ist diese Tragik dessen, der Gutes

will und Böses schafft, die Weiss
in seinem wohl bekanntesten Roman,
«Der Augenzeuge», zum Thema
gewählt hat. Es geht darin um einen
Arzt, den «das Schicksal dazu
bestimmt hat, im Leben eines der
seltenen Menschen, welche nach dem

Weltkrieg gewaltige Veränderungen
und unermessliche Leiden in Europa
hervorrufen sollten, eine gewisse
Rolle zu spielen.» Dadurch nämlich,
dass dieser Arzt im Ersten Weltkrieg
den Gefreiten A. H. von einer
hysterischen Blindheit heilt, ermöglicht er
indirekt dessen weiteren, vom blinden
Glauben an einen, an seinen Endsieg
bestimmten Lebens- oder Todesweg.
Als - im doppelten Sinn des Wortes

- Augenzeuge muss der Arzt den
durch ihn gleichsam mitverursachten
Aufstand «der entfesselten Unterseele»

und «das Zermalmende» ihrer
«ungeheuren Kraft der Lüge, des
rücksichtslos angreifenden Hasses,
der brutalen Gewalt und Bestialität»
am eigenen Leibe erfahren. Die
«Übermacht» des blind-fanatischen
«Willens zur Lüge» offenbart sich in
A. H, der allen zeigt, «wie herrlich es

ist, von einer einzigen mächtigen
irdischen Idee besessen zu sein».
Selbst der skeptische und wissende
Arzt, der A. H. von seiner eingebilde-



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 971

ten Blindheit befreit hatte, verfällt
ihm, zwar «nur für Augenblicke, aber
vollständig überwältigt». Da er die
Dokumente der Schwäche und der
Heilung des A. H., des göttlichen
Führers einer als Gott begriffenen
und verehrten Nation, nicht herausgeben

will, wird der Arzt und seine
Familie verfolgt. Er wird in ein
Konzentrationslager deportiert, kommt
aber wieder frei, weil, um ihn zu
retten, seine Frau die den Führer
belastenden Papiere gegen seinen Willen
herausgibt. Von Paris, wohin er fliehen

kann, meldet er sich als
Freiwilliger des spanischen Bürgerkrieges,
um als Arzt «auf der Seite der Schwächeren

der besseren Seite» zu dienen
durch jene Wissenschaft von Mensch
zu Mensch, an die auch der Arzt in
«Mensch gegen Mensch» unbedingt
und felsenfest glaubt.

Der Roman «Der Augenzeuge»
kann insofern als einmalig bezeichnet
werden, als er die wohl einzig mögliche

Form realisiert, in der Adolf
Hitler, ohne zu einer Romanfigur zu
werden, als Romanfigur dargestellt
werden und auftreten kann. Der
Roman ist Bewältigung der Gegenwart
- Widerstand gegen den Faschismus

- und dadurch (sozusagen avant la
lettre) Bewältigung der Vergangenheit.

Seine Ästhetik ist eine Ästhetik
des Widerstands. Die Aktualität des
von Ernst Weiss, dem Augenzeugen,
geschriebenen Romans ist keine
verspätete oder abgeleitete; sie ist im
wahrsten Sinn des Wortes authentisch.
Von hier aus gesehen könnte die
Tatsache, dass Ernst Weiss und sein
Werk in mancher Geschichte der
deutschen Literatur nicht vorkommt,
fast als eine Art Verdrängung der
Vergangenheit gedeutet werden.

«Das Unverlierbare» heisst eine von
Weiss 1928 publizierte Sammlung von
siebenundzwanzig meist ziemlich kurzen

Aufsätzen oder Studien, die
zeigen, dass die Stärken von Weiss nicht
im Essayistischen liegen. Eine dieser
Studien trägt den Titel «Aktualität».
Sie beginnt mit folgendem Satz:
«Alles, was sich auf dem Erdenrund,
in seiner kosmischen Umgebung auf
dem Sternenhimmel, in den lebenden
Herzen oder in den Eingeweiden
seiner Bewohner, in den Träumen und
Gedanken von Mensch und Tier
jemals ereignen kann, ist aktuell, das

heisst, es ist im Geiste möglich.» Diese
Aktualität hängt mit der des Romans
«Der Augenzeuge» unmittelbar
zusammen. Auf welche Weise, das zeigt
der modernste, weil inhaltlich und
formal interessanteste Roman von
Weiss: «Die Feuerprobe».

Hat «Der Augenzeuge» gleichsam
eine elliptisch-polare Konstruktion
durch den konstellativen Gegensatz:
Arzt /Augenzeuge auf der einen Seite
und auf der anderen Adolf Hitler, so
erscheint das Augenzeuge-Thema im
Roman «Die Feuerprobe» konzentriert

und personifiziert in einem
Menschen. Er - und mit ihm der Leser -
weiss von dem, was er erlebt, nicht, ob
es Wirklichkeit oder Alptraum,
apokalyptische Vision oder Tatsache ist;
ob der an seiner Frau verübte Mord
und der auf die Stadt Berlin übergreifende

Brand des eigenen Hauses
«nur» ein Gedanke ist - aktuell als
im Geiste möglich - oder eben Realität

- aktuell als wirkliches Ereignis.
Wie der Arzt/Augenzeuge in A. H.
die Unterseele weckt oder - im Sinn
des berühmten Vergil-Verses - den
Acheron bewegt, so erfährt in der
«Feuerprobe» der Besitzer einer che-



972 ERNST WEISS GESAMTAUSGABE

mischen Fabrik im Jahre 1928
sozusagen den «Hitler in uns». Er wird
plötzlich, im Augenblick eines
mörderischen Gedankens - ob realisiert
oder nicht - zum Augenzeugen seiner
selbst, seines Denkens und Tuns: «Ich
schreibe hier die Detektivgeschichte
einer Seele. Ich führe das Fahndungsprotokoll

eines Daseins. Ich klammere
mich an jedes winzige Merkmal mit
allen Sinnen, wittere einen Brand,
von dem noch niemand etwas sieht,
noch auch weiss ...»

Schon 1922 - in diesem Jahr
entstand die erste Fassung des Romans -
hat Weiss solche und ähnliche prophetischen

Sätze geschrieben, in denen
der Weltbrand des Zweiten Weltkriegs
antizipiert erscheint. In ihnen wird
deutlich, wie die Aktualität innerer
Erfahrung nicht zu trennen ist von
der Aktualität geschichtlicher
Möglichkeiten. Im Aktuell-Subjektiven
offenbart sich die Aktualität des

Objektiven. Im Individuellen manifestiert
sich der Weltgeist, in der Gegenwart
der Selbsterkenntnis ein zukünftiges
Weltereignis. Insofern wirkt der
Roman, in dem sich auf besondere Weise
Möglichkeitsdenken artikuliert, wie
die Paraphrase eines Jesus-Wortes: Es
kommt die Stunde, und sie ist schon
da.

In einer Selbstanzeige des Romans,
die im Februar 1930 in der Zeitschrift
«Das Tagebuch» erschien, hat Weiss
geschrieben: «Die Keimzelle des Werkes

waren zwei Zeitungsnotizen, die
ich zufällig in einem Morgenblatt
fand. Die eine meldete, dass man ein
verlassenes Kind in den Strassen Berlins

(zur Inflationszeit) aufgegriffen
habe, die andere erzählte von einem
Brande im Zentrum Berlins. Es war
eine Zeit, in der nichts mehr sicher

war, nichts mehr fest stand, alles
wankte - weshalb sollte man
Wirklichkeit und Traum voneinander
haarscharf scheiden können, wenn die
Wirklichkeit zu erkennen und sich ihr
unterzuordnen über die Kräfte des

einzelnen ging und der Traum mit
seinen überwirklichen Einzelheiten
alles verwirrte.» Eine aktuelle
Zeitungsmeldung wird also in diesem
Roman transponiert in die Aktualität des

im Geiste Möglichen, und das im
Traum Gesehene oder das tatsächlich
Geschehene erweist sich als so wirklich,

dass es im nachhinein als
Antizipation eines Über- bzw. Noch-Nicht-
Wirklichen, als Vorwegnahme einer
kommenden Aktualität begriffen werden

kann.

Wenn, wie Walter Benjamin in der
«Einbahnstrasse» schreibt, «glücklich
sein heisst, seiner selbst ohne Schrek-
ken innewerden zu können», dann
sind fast alle Personen in den
Romanen von Weiss nicht glücklich. Für
sie gibt es - so ist im Roman «Franziska»

zu lesen - nur «ein ,Es kann
sein' des Glücks.» Insofern es sein

kann, gehört also auch das Glück zu
jenen Aktualitäten, die Weiss mit
seiner Umschreibung des Aktuellen
meint: es kann sich ereignen, das

heisst, es ist im Geiste möglich. Selbst

wenn es sich ereignet, so bleibt es

doch nur eine postulative Grösse, die

grosse Unbekannte. Nicht umsonst
wird Franziska einmal charakterisiert
als «zerfressen von Sehnsucht nach
etwas, dessen Namen sie nicht
kannte»; oder an einer anderen Stelle:
«Sie dachte an eine Welt jenseits dieser

Welt, die sie nicht kannte.» Die
Repräsentanten dieser unbekannten
Welt sind für viele Figuren in den
Romanen von Weiss die Sterne. Der



ERNST WEISS GESAMTAUSGABE 973

gestirnte Himmel erscheint ihnen wie
eine ferne Offenbarung von Frieden,
Erlösung, Harmonie und Glück. Seine
Konstellationen werden betrachtet als
Figuren des Scheins einer Wahrheit,
als Zeichen einer anderen Dimension,
als Signale des utopischen Vorscheins.
Sie werden gesehen als leuchtende
Manifestationen jener Klarheit, von
der im Roman «Die Feuerprobe» der
Mann in Berlin in seinem Fahndungsprotokoll

eines Daseins notiert: «Die
Einsicht ist begrenzt, die Verwirrung
grenzenlos. Aber aus aller Verwirrung
muss Klarheit kommen, deshalb leben
und sterben wir.»

Begrenzte Einsicht, grenzenlose
Verwirrung - das gilt besonders
hinsichtlich menschlicher Selbsterkenntnis.

Je schmerzlicher deren
«Versagen» erfahren wird, desto intensiver
leuchten die Sterne als Verheissung
eines anderen Zustands: «Dieser
Stern, der jetzt über mir steht, ich
weiss, welcher er ist, wo er auf der
Sternkarte steht, aber ich nenne ihn
nicht, dieser Stern zwischen den Kronen

der Bäume scheint langsam in
dem leeren, lichter werdenden Himmel

nach innen zu wandern. Ist mir
das Wissen von mir selbst versagt, der
Name, die Erinnerung - zum Segen
zum Fluch? -, so wurde mir jetzt
von der ganzen anderen, der reineren
Welt ein Schein, ein leichter Abglanz,
eine feurige Ahnung mit dem Inkarnat
von Blumen, mit der aussetzenden
Begleitung von Tönen, die fast unhörbar
sind.»

Für Ernst Weiss wie für viele
Gestalten seiner Romane ist der gestirnte
Himmel trotz seines Glanzes nur so
etwas wie das Sinnbild einer abstrakten

Utopie oder - wie Kant sagt -
eines «focus imaginarius». Sein Werk

ist nicht das Werk eines Schwärmers,
sondern «eines Menschen der
skeptischen Vernunft» («Franziska»). Zu
der begrenzten Einsicht, zu der - bei
aller grenzenlosen Verwirrung und
Verirrung - die Hauptfiguren der
Romane am Ende geführt werden,
gehört das Wissen um die Möglichkeiten
konkreter Utopie, d. h. jener - nicht
nur im Arztberuf zu praktizierenden -
«einzigen Wissenschaft von Mensch
zu Mensch», von der im Roman
«Mensch gegen Mensch» die Rede ist.
Gemeint ist damit nichts anderes als

die nüchterne Einsicht Erich Kästners:

«Es gibt nichts Gutes, ausser
man tut es.» Dieses Tun kann sich
immer ereignen, es ist immer aktuell.
Auf die Aktualität solchen Tuns sieht
sich auch der Mann der «Feuerprobe»
verwiesen. Er will sich - zu diesem
Entschluss kommt er am Ende seines

apokalyptischen Tagtraumes oder
seiner inneren Feuerprobe - um
«namenlose, elternlose, verlassene»
Kinder sorgen. Darauf bezieht sich
der letzte Satz seiner
Detektivgeschichte einer Seele: «Ich will dies

tun, nicht aus Güte, sondern weil es

ein Teil meiner Arbeit hier ist und
meine reine Freude.» Auch das Wissen

um sich selbst wird ihm dann nicht
versagt bleiben; er wird - in Erinnerung

an ein Wort Kleists formuliert -
«durch diese schöne Anstrengung mit
sich selbst bekannt gemacht» werden.

Rainer Hoffmann

1 Ernst Weiss: Gesammelte Werke.
Herausgegeben von Peter Engel und Volker
Michels. Suhrkamp Verlag. Frankfurt/M.
1982. Peter Engel (Hrg.): Ernst Weiss,
suhrkamp taschenbuch materialien 2020.

Frankfurt/M 1982.



974 ZU HILDE DOMIN

Das Postulat der «Mindest-Utopie»

Zu den neuen Aufsätzen von Hilde Domin

Die Werke von Hilde Domin lassen

sich, nebeneinandergestellt, beinahe
mit einer Hand abmessen. Und doch:
ein Werk mit einer starken Ausstrahlung.

Die Gedichte stehen, beispielsweise,

in der vierten Auflage, im
10. Tausend, und dies in einer
lyrikfremden Zeit; sie sind in Anthologien
und Lesebüchern zu finden: nicht
Insider-Lyrik übrigens (was nicht heisst,
dass sie den Kenner nichts angingen
sondern Verse, die (in den Worten der
Dichterin) «nach Mensch riechen»,
die (noch einmal in ihren Worten)
«dem Leser gehören», den sie
erreichen, ohne sich ihm um ein Jota
anzupassen.

Hilde Domin ist das, was man eine
geborene Lyrikerin nennt - aber es

bedurfte dazu einer «zweiten Geburt»,
in der sie gewissermassen zu ihrem
eigenen Sohn wurde, indem sie noch
einmal zur Welt kam: als Dichter.
Eine zweite Geburt: das ist keine
unverbindliche Wendung, sondern der
fast wörtlich zu nehmende Ausdruck
für die Erfahrung eines Menschen
(Hilde Domin steht hier nicht allein),
der spät und radikal zu schreiben
begann. Nach einem erzwungenen Exil,
einer eigentlichen «Sprachodyssee»,
mit Aufenthalten im italienischen,
englischen, schliesslich mit einer Behausung

im spanischen Sprachgebiet,
wurde für Hilde Domin der Anfang
des Schreibens, im Alter von fast vierzig

Jahren, gewissermassen über
Nacht, bereits zu einer Heimkehr; es

war wohl die eigentliche, und die 1954
erfolgende geographische mehr deren
Bestätigung, mit der Möglichkeit, die
neu gewonnene Identität auch nach
aussen sichtbar werden zu lassen:
1959 erschien der erste Gedichtband:
«Nur eine Rose als Stütze».

In einer frühen Besprechung des
Buches hat Walter Jens, mit Zustimmung

der Autorin, die Rose, diese

hochgezüchtete Blume, als eine
Chiffre für die deutsche Sprache
verstanden. Die Metapher bleibt
vieldeutig, und den heutigen Leser, den
Kenner auch der Lyrik von Hilde
Domin, berührt vor allem das Paradoxe,
die darin enthaltene Behauptung, es

könne das Fragile, Biegsame ein Halt
sein, der einzige und nicht einfach ein
trügerischer. Diese Paradoxie lässt
sich im ganzen Werk Hilde Domins
erkennen: da ist Widerstand,
hartnäckiger, gegen die üblichen Sicherheiten,

das feste Gehäuse, Weigerung,
sich niederzulassen, als wäre es für
immer; aber auch, als Gegenpol,
Absage an die Hoffnungslosigkeit,
Vertrauen in den Halt, der im Schwebenden

liegt, Hoffnung, die sich weit
genug vorwagt, um Zeichen zu finden,
die sie bestätigen. «Das nur Negative
ist eine Attitüde», sagt sie,
widerstandskräftig auch gegen die eigenen
Zweifel.

II
Exil und Heimkehr, gegensätzlich und
untrennbar zugleich, gehen leitmotivisch

durch das ganze Werk Hilde
Domins. Zunächst die Expatriierung,



ZU HILDE DOMIN 975

eine «Wunde, die nie ganz vernarbt»,
nicht nur Verlust der Zugehörigkeit,
sondern auch ein nie mehr zu
vergessendes Wissen, dass jede
Zugehörigkeit wieder aufgehoben,
Geborgenheit verlorengehen kann - sie ist
in den Gedichten und Prosatexten
gegenwärtig, im persönlich erfahrenen
Geschick ein allgemeinmenschliches
spiegelnd:

«Sag dem Schosshund
Gegenstand ab,
der dich anwedelt
aus dem Schaufenster.
Er irrt. Du
riechst nicht nach Bleiben.»

Aber Hilde Domin hat nicht das

Exil, sondern die Heimkehr als die
wichtigere Erfahrung bezeichnet -
freilich als ein «Erlebnis von äusserster

Zerbrechlichkeit»; die Formulierung

schliesst Reste des Zögerns
und Zweifeins ein, auch die rasch
einsetzende Desillusionierung im
«Mutterland». Vielleicht war eine wirkliche,
nicht rein äusserliche Heimkehr, auch
als ein zerbrechliches Erlebnis, für
einen Flüchtling wie Hilde Domin
überhaupt nur möglich, weil in ihrer
Kindheit Geborgenheit, Wärme,
Zugehörigkeit als etwas dem Menschen
Zustehendes, ihm Zuteilwerdendes
enthalten war, als eine Grunderfahrung,

die Kräfte freisetzte, später,
unter widrigsten Umständen das
Vertrauen, «dieses schwerste A B C»,
überhaupt zu lernen und wieder zu
lernen.

Dass ihr Vater «keinen dunklen
Schatten warf» hat sie 1968 in einem
Porträt dankbar vermerkt, in einem
der schönsten Vaterbilder (so
behaupte ich), das es in der Literatur
gibt, Dokument der Zuneigung in

einer Zeit der beginnenden
Auflehnung gegen alle Autorität und
einer generellen Schuldigsprechung
der Eltern. Und in einem etwas späteren

autobiographischen Text, der
Selbstvorstellung zur Aufnahme in
die Deutsche Akademie für Sprache
und Dichtung, liest man die Sätze:
«Als ich nach dem Tod meinerMutter,
über den ich hier nichts sage, an eine
Grenze kam, da hatte ich plötzlich die
Sprache, der ich so lange gedient hatte.
Ich wusste, was ein Wort ist. Ich
befreite mich durch Sprache. Hätte ich
mich nicht befreit, ich lebte nicht
mehr.» Verhaltene, erhellende Sätze.

Im Hintergrund der immer wieder
erwähnten «zweiten Geburt» wird,
angedeutet, geschützt durch Schweigen
(ein Schweigen der Schonung, der
Liebe, der Betroffenheit), der Tod der
Mutter sichtbar, Ursache wohl einer
Grenzerfahrung der Ungeborgenheit.
Aus dem Schweigen, aus der Diskretion

bricht dann, kraftvoll, mit Sicherheit,

die Sprache, die eigene Sprache,
die angehen kann gegen den Verlust
einer letzten inneren Geborgenheit
durch den Tod der Mutter. Und es

dürfte bezeichnend sein, dass die
Erschütterung, der in der Form der
Prosa die Sprache versagt blieb, im
Gedicht bewegenden Ausdruck finden
konnte:

«Eine alte Frau, die vor uns stand,
war unser Windschutz,
unser lulilaub
unsere Mutter,
deren Tod uns
entblösst.» («Herbst»)

III
Die Versuchung liegt nahe, scheint
unausweichlich, das Werk von Hilde



976 ZU HILDE DOMIN

Domin nach ihrer Biographie
aufzuschlüsseln - ihre literarische Person
mit der realen, mit der Vita zu
identifizieren. Das Leben ist bewegt genug,
spiegelt Geschichte als
Lebensgeschichte eines Opfers, das der
Opferung entging und deshalb Zeugnis
ablegen kann, spiegelt zudem (eine
weitere Verlockung, das Leben gleichsam

vor das Werk zu stellen)
Erfahrung, Schwierigkeiten und auch die
leise Überlegenheit einer geistig
schaffenden Frau. «Hätte ich nur ganze
Sache gemacht und auch gleich das
Geschlecht geändert», schreibt sie über
ihre zweite Geburt als Dichter,
anspielend auf die Schwierigkeiten, die
sich daraus ergaben, dass aus der
Frau, welche jahrzehntelang die
helfende Partnerin des Mannes gewesen
war, ein Mensch wurde, dessen
Zentrum die eigene Arbeit, dessen Atem
die Dichtung war.

Aber: so interessant dieses Leben
sein mag - als geschichtliches
Dokument, als Exempel eines emanzipierten

Lebens: die Werke Hilde
Domins lassen sich davon nicht ableiten,
nicht darauf reduzieren, sie führen
nicht zurück zur Biographie, sondern
enthalten diese, umgesetzt. Hilde
Domin hat selbst immer wieder betont,
dass es ihr, wenn sie selber lese, um
das Werk gehe, nicht um den Autor,
der dahinter steht; sie hat dies
Verhalten auch vom Kritiker, der
ungeachtet seiner Professionalität doch
ein Leser bleiben sollte, gefordert:
«Der Kritiker muss allein sein auf der
Welt mit seinem Buch .»

Nun also, zum siebzigsten Geburtstag
der Dichterin, erscheint ein neues

Buch von ihr, das den Kritiker zu
diesem zugleich strengen und beglückenden

Verhalten auffordert. Die erste

Publikation in Buchform seit einem
Jahrzehnt, eine Sammlung von
Aufsätzen, Rezensionen, Vorträgen: «Aber
die Hoffnung. Autobiographisches.
Aus und über Deutschland.»1 Ein
spätes Kind also - und vielleicht nur
eine Nachlese? Die Befürchtung löst
sich sofort auf. Zwar fehlen Arbeiten
mit der Grundsätzlichkeit und Systematik

von «Wozu Lyrik heute»,
diesem immer noch unentbehrlichen,
weiterführenden Buch über Dichtung
und ihre Funktion beim Einzelnen und
in der Zeit: aber die aus früheren
Werken vertrauten Themen werden
auf eine Art variiert, dass sich nicht
nur neue Aspekte, sondern zugleich
neue Ergebnisse (klar und subtil
formuliert) ergeben, zugleich, wie mir
scheint, eine neuartige Schreibweise,
frei und locker im Aufbau.

«Heute leben, heisst nicht unbedingt
schon Zeitgenosse sein. Zeitgenosse
sein ist eine Bewusstseinslage», war in
«Wozu Lyrik heute» zu lesen. Die
Zeitgenossenschaft, die Hilde Domin
gerade in diesem neuen Band schreibend

verwirklicht, schliesst den Mut
zum Widerspruch, zum eigenen Weg,
zur Gegenläufigkeit ein - und vielleicht
ist, nicht nur in ihrem Fall, beides
nicht zu trennen, braucht es beides,
Aktualität und Gegenläufigkeit in engster

Verbindung, als Schutz gegen die
Degeneration der Zeitgenossenschaft
zum inneren Mitläufertum. So kommt
Hilde Domin auf alte Verse von Günter

Eich zu sprechen in den Jahren,
als Spezialisten diese bereits für überholt

hielten und nur den Eich der
«Maulwürfe» gelten liessen, und
gemäss ihrem Grundsatz, dass das
Gedicht dem Leser gehöre, gewinnt sie
ihm aus ihrer Gegenwart heraus neue
Aspekte ab. Sie redet über Rilke, wenn



ZU HILDE DOMIN 977

es Mode ist, über ihn zu lächeln, und
sie braucht den Begriff «Heimat» zu
einer Zeit, da er fast mit einem Tabu
belegt ist. Heimat, nicht wie man bei
ihr erwarten könnte, als Gegenbegriff
zum erfahrenen Exil, sondern als das

Primäre, Unableitbare; freilich als ein
Wort, das «mit Vorsicht auszusprechen»

ist, und nicht einfach als eine
Vorstellung fortdauernder Geborgenheit,

sondern eher als Aufforderung
zur aktiven Partizipation: «Heimat:
mitverantwortlich sein, sich
einmischen können, nötigenfalls.»

Hilde Domin hat für ihre Auffassung

gute Gewährsleute, dem Heimatverlust

besonders ausgesetzt, deshalb
befähigt und befugt, darüber zu
reden: Else Lasker-Schüler, Nelly
Sachs, Heinrich Heine. Noch mehr
drängt sich in diesem Zusammenhang
der Name Jean Amérys auf (bei Hilde
Domin in einem schönen Gedicht
genannt): ein Heimatvertriebener auch
er, dazu einer, den die Flucht nicht
retten konnte, der im Exil von der
Gestapo eingeholt wurde, und nicht nur
die Expatriierung, sondern durch KZ
und Folter eine unheilbare Verletzung
des Grundvertrauens erfuhr. «Wieviel
Heimat braucht der Mensch ?» fragt
er in seinem ersten Buch («Jenseits
von Schuld und Sühne»), und er wagt
«als ein gelernter Heimatloser»
einzustehen für deren Wert.

IV

Hilde Domin hat ihre Beziehung zum
Judentum bisher sparsam und zurückhaltend

formuliert - in den Gedichten

finden sich so wenig Signale, dass
sie als Dokumente der Flucht und
Vertreibung gelesen werden können

und sogar gelegentlich als Texte von
Ostflüchtlingen genommen wurden.
Im neuen Band, diesen späten
Aufsätzen, ist das Thema stärker präsent

- es drängt offenbar in die Reflektion,
ins Wort. Aus den Erfahrungen des

eigenen Exils schreibt sie über Else
Lasker-Schüler und Nelly Sachs,
kenntnisreich, behutsam, exakt -
implizit schreibt sie darin gewiss auch
über sich selbst, ohne doch das
besondere Geschick der anderen für sich
zu usurpieren. Das gilt vor allem für
die gerade für sie so wichtige
Beziehung zwischen Exil und Sprache.
Dass Nelly Sachs zur grossen Dichterin

wurde durch die Exilerfahrung,
dass sie, aus der eigenen Muttersprache

vertrieben, diese als Feindessprache,

Todessprache erfahren
müsste - und dennoch gerade in ihr
den eigensten Ausdruck gewann, sie

inniger liebte als die im Lande Gebliebenen

und ihr, aus solcher sehnsuchtsvoller,

beschwerter Liebe schreibend,
neue Möglichkeiten abgewann und
dazugewann, dies Paradox ist, auf
andere Art, bezeichnend auch für Hilde
Domin selbst, wohl für grosse Teile
der jüdischen Exilautoren überhaupt.

Aber es geht in diesem Zusammenhang

ja nicht nur um die Exilerfahrung.

«Du glückliche, du glaubst»,
hatte sie im «Offenen Brief an Nelly
Sachs» (veröffentlicht in «Wozu Lyrik
heute») geschrieben. Es ist etwas wie
Wehmut, Sehnsucht nach Getragensein

in diesem Satz - in den neuen
Aufsätzen ist, wie mir scheint, von
solcher Wehmut kaum mehr etwas zu
spüren. Die Distanz zur jüdischen
Glaubensgemeinschaft scheint sich
nicht verkleinert zu haben - die
Identifikation, sagt Hilde Domin selbst, sei

«brüchiger geblieben», als sie wusste.



978 ZU HILDE DOMIN

Gerade in dieser Hinsicht steht sie
Jean Améry näher als Nelly Sachs;
Améry, der von sich sagt (radikal und
rücksichtslos vor allem gegen sich
selbst), er habe die Hölle von
Auschwitz als Agnostiker betreten und
das Inferno als Agnostiker wieder
verlassen; der sein Judentum
eingebrannt bekam als eine Häftlingsnummer;

ein Zeichen drohender
körperlicher Vernichtung, einer unheilbaren,

einer letztlich tödlichen
Verletzung - und zugleich Anlass einer
unaufhebbaren Identifikation mit dem
Judentum: «Ohne das Gefühl der
Zugehörigkeit zu den Bedrohten wäre
ich ein sich selbst aufgebender Flüchtling

vor der Wirklichkeit.»
Der Satz Amérys findet seine

Entsprechung bei Hilde Domin, die die
Frage aus verwandter innerer
Unabhängigkeit, aber freier, gelöster,
ansehen kann: «Je bewusster emanzipiert
einer ist, um so weniger kann er sich
drücken. Wenn es hart auf hart geht,
macht seine ,Freiheit' ihn um so
schutzloser Seine Selbstidentifikation

ist unablässig bedroht, muss
dauernd ausbalanciert werden. Der
emanzipierte Mensch muss daher seinen
erwählten Grundsätzen treuer sein als
andere, er schielt nicht nach Lob und
Tadel wie der Jenseitsgläubige, wie
der einer festen Religion, auch einer
politischen Religion Verbundene.
Wenn er seine Selbstachtung verliert,
ist es ganz aus mit ihm.»

Als eine, die entkommen konnte,
deshalb weniger verletzt, weniger
geschunden als Améry, kann Hilde
Domin der eigenen Erfahrung sogleich
die allgemeine Bedeutung abgewinnen,
und ihre Sätze, bezogen auf die
besondere Situation des aufgeklärten
Juden, können, ja sollen weitergedacht

werden in die Beziehung zwischen
Emanzipation und Solidarität
überhaupt: sie gewinnen so eine zugleich
aktuelle und zeitlose Dimension.

Hilde Domin kann ihrer Expatriierung

sogar einen Zuwachs an
Erkenntnis zugestehen. Das eigene
Leben, das Geschick des jüdischen Volkes

wird ihr zum brennenden
Beispiel der condition humaine («An uns
wird etwas mehr Zerbrechen geübt als
an anderen») und zum Anlass der
Empörung und der Teilnahme mit
jenen, die in der Gegenwart einem
ähnlichen Geschick ausgesetzt sind:
«Ich verdanke diesem aufgezwungenen

Schicksal Erfahrungen, die mir
sonst fremd geblieben wären,
Extremerfahrungen. Ich bejahe sie Die
Mangelerscheinungen der Epoche,
Erfahrungsdefizit, Gefühlsarmut, die
grosse innere Leere, über die alle
klagen, dagegen ist einer wie ich gefeit.
Nie kann er auch der Versuchung
erliegen, für sich einen Logenplatz in
der Historie zu fordern, er weiss sich
mitbedroht im jeweiligen geschichtlichen

Opfer, in jedem, dem Unrecht
geschieht .» Solche Sätze beschreiben

freilich weniger die Erfahrung,
die erlebte Situation, als den
Menschen, der mit dieser Erfahrung lebt,
sie akzeptiert und, indem er sie in
Einsicht verwandelt, auch übersteigt.

«Mensch
Tier das Zivilcourage hat
Mensch
Tier das den Mit-Schmerz kennt»

definiert sie in «Ich will dich». Im letzten

Aufsatz des neuen Bandes,
«Humanität zu Lebzeiten - eine Utopie»,
einem der bedeutendsten und
grundsätzlichsten, ist sie von solchen Definitionen

nicht weit entfernt; sie denkt



ZU HILDE DOMIN 979

sie weiter. Um den Menschen als
Zoon Politicon geht es auch hier - er
ist es nicht durch bestimmte politische
Aktivitäten, sondern durch seine Be-
wusstseinslage, seine Präsenz in der
Zeit, die ein bestimmtes Verhalten,
einen bestimmten Umgang mit
anderen bedingt. Gewagt wird das Wort
«Humanität»: kaum mehr in
Gebrauch stehend, kaum mehr berührt;
definiert wird es nicht mit den Klassikern,

sondern mit Brecht, mit einer
Forderung, die gering scheint und
doch den höchsten Anspruch stellt:
«dass der Mensch dem Menschen ein
Helfer sei». «Humanität zu
Lebzeiten»: der Ausdruck impliziert den
Versuch, hier und jetzt einen
menschenwürdigen Zustand herzustellen,
in einer «Atempause» zwischen einer
finsteren Zeit und der anderen. Ist
da Widerstand zu fühlen gegen den
Glauben an eine ein für allemal, aber
in ferner Zukunft, endzeitlich
gewissermassen herbeizuführende Utopie?

Und vielleicht auch gegen den
Glauben, die finsteren Zeiten seien je
anders als für eine Atempause auf¬

zuheben? Auf jeden Fall bestätigt
Hilde Domin in diesem Aufsatz ihre
Zeitgenossenschaft, vielleicht mehr
denn je: ohne auszuweichen in die
Vergangenheit, ohne auszuweichen in
die Zukunft. Eine «Mindest-Utopie»
könne man verlangen, müsse man
verwirklichen, sagt sie - das ist ein
Ausdruck, der - wie viele, die sie prägte
- verdiente, in unser Vokabular, das

alltägliche wie das politische,
aufgenommen zu werden, nicht als Besitz,
sondern als Stachel. Die Definition
dieser Mindest-Utopie ist einfach,
wirkt selbstverständlich (und ist doch
keine Minimalforderung): «Nicht im
Stich zu lassen. Sich nicht und andere
nicht. Und nicht im Stich gelassen zu
werden.»

Elsbeth Pulver

1 Hilde Domin, Aber die Hoffnung.
Autobiographisches. Aus und über
Deutschland. Piper Verlag, München und
Zürich 1982. Gleichzeitig erscheint der
Band: Heimkehr ins Wort. Materialien zu
Hilde Domin. S. Fischer, Frankfurt a. M.
1982.

Ein Ort der Bewahrung

Die Sprachdenkmäler der Stiftsbibliothek St. Gallen

Der Zürcher Germanist Stefan Sonderegger,

einer der ausgewiesensten Kenner

altgermanischer Sprachen, hat sich
seit langem mit jenem unvergleichlichen

Schatz an alten Manuskripten
befasst, den die Stiftsbibliothek St.
Gallen birgt. Davon zeugte schon 1970
sein Buch «Althochdeutsch in St. Gal¬

len»1, das neben dem instruktiven
Text auch 20 schöne Abbildungen der
mittelalterlichen Manuskripte enthält.
In seinem neuesten, hier anzuzeigenden

Buch, «Schatzkammer deutscher
Sprachdenkmäler»2, stellt der Autor
alle diese Texte zusammen und erläutert

erstmals ihre Geschichte im Lauf



980 SPRACHDENKMÄLER

der Jahrhunderte. Insbesondere
beschreibt er ihre Rezeption vom Mittelalter

bis zur Gegenwart und schafft so
eine umfassende Bibliotheksgeschichte.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen ist
eine so eingehende und exakte Betrachtung

wert. Zwar sind auch an ihr die
Stürme der Zeit nicht spurlos
vorübergegangen. Anlässlich des Zweiten Vill-
merger Krieges plünderten 1712 die
Zürcher die Bibliothek. Einige
Bestände wurden auch viel später noch
ausgeliehen und nicht mehr
zurückerstattet - ein profanes Geschehen,
das man in der Bibliothekssprache mit
dem feierlichen Ausdruck «Entfremdung»

bezeichnet. Aber im grossen
ganzen stand dieser Manuskriptenschatz

doch unter einem guten Stern:
das meiste blieb erhalten und wurde
von der späteren Forschung mit Sorgfalt

erschlossen.
Kostbare alte Bücher wollen zwar

in Schränken und Truhen verwahrt
werden, aber sie wollen doch auch
gelesen und wiedergelesen sein, wollen

aus dem Leben des Schreibers in
das des Lesers übergehen. - Über
den literarischen Wert der
althochdeutschen Literatur, die hinter
Klostermauern entstanden ist, kann man
sich streiten; es war den Mönchen
nicht vergönnt, wohl auch nicht möglich,

den Bann jener Dogmatik zu
sprengen, die ihnen der zeitgenössische

Katholizismus auferlegte. Das
tritt besonders deutlich in der
Benediktinerregel (Codex Sangallensis 916)
zutage; sie bekundet die
Totalreglementierung des mönchischen Lebens
und die erschreckende Machtfülle des
Abtes. Anderseits ist das
Althochdeutsche, linguistisch gesehen, von
grösstem Reiz. Hier haben die Mönche

erstmals die Alleinherrschaft des

Lateins in Frage gestellt. Sie haben,
erst noch zögernd und hilflos, dann
immer findiger und wendiger, die
Muttersprache schriftlich fixiert. Anfangs
geschah das mit einzelnen Wörtern
(Vocabularius Sancti Galli, Abrogans),
dann in Satzfragmenten, schliesslich
in zusammenhängenden Sätzen.

Otfrid von Weissenburg - dem übrigens

lange Zeit fälschlicherweise die
althochdeutsche Psalmenübersetzung
zugeschrieben wurde - fragt in
seinem Evangeliumbuch noch:

Wânana sculun Frânkon
éìnon thaz biwânkon,
ni sie in frénkìsgon beginnen,
sie gotes lob singen
(Warum sollen die Franken einzig
das unterlassen, dass sie auf Fränkisch

Gottes Lob zu singen
versuchen

Der Elsässer Otfrid versteht sein
Idiom noch als Fränkisch, als Sprache
seines Stammes. Der St. Galler Notker
Labeo dagegen, der zu Recht den
Zunamen Teutonicus verdient hat - er
schreibt «in diutiskûn», auf deutsch,
und hat also schon das Bewusstsein
einer überregionalen deutschen AH-
gemeinsprache.

Die Manuskripte

Einige der alt- und mittelhochdeutschen

Manuskripte möchte ich hier
namentlich aufführen. Da ist einmal
der sogenannte Abrogans, ein von A
bis Z durchgehendes
lateinisch-althochdeutsches Wörterbuch, gegen 800
entstanden. Dieses Buch ist vor einiger
Zeit in einer mustergültigen
Faksimile-Ausgabe mit umfassender
Kommentierung herausgegeben
worden3.



SPRACHDENKMÄLER 981

Weiter wäre zu erwähnen der
sogenannte Tatian, eine lateinisch-deutsche

Evangelienharmonie, um 825 im
Kloster Fulda entstanden. Die Sprachform

des Tatian gilt als das klassische
Althochdeutsch, obwohl der Ausdruck
noch nicht jene Geschmeidigkeit und
Genauigkeit erreicht wie später bei
Notker dem Deutschen.

Dieser Notker hat ums Jahr 1000
ein reiches Übungswerk für den
Gebrauch der Klosterschule geschaffen.
Die lateinischen Texte werden nicht
nur ins Althochdeutsche übersetzt,
sondern in dieser Sprache auch para-
phrasiert und kommentiert. Besonders

bekannt geworden sind Notkers
Psalmen. In der Glossierung der Psalmen

zeigt Notker zwar wenig
theologische Originalität - er hält sich an
die Kommentare Augustins - aber
im Übertragen sowohl als im Glossieren

bewährt er eine ausserordentliche
stilistische Fähigkeit. Auch überrascht
er durch die subtile phonetische Notation

seiner Muttersprache.

Aus mittelhochdeutscher Zeit
besitzt die Stiftsbibliothek eine der
bedeutendsten Sammelhandschriften von
epischer Dichtung, den Codex San-
gallensis 857. Er enthält die
Handschrift B des Nibelungenliedes, den
besten Textzeugen dieses Werkes,
ferner die Handschrift D des Parzival
von Wolfram, den «Willehalm»
desselben Dichters und anderes mehr.

Es würde zu weit führen, alle
Chroniken, Glossare, Erzähltexte und
Inkunabeln anzuführen, die St.Gallen
bewahrt hat. Aufs Ganze gesehen,
bewährt die Stiftsbibliothek eine erstaunliche

Kontinuität und bietet eine
reiche Fülle des mittelalterlich-katholischen

Bildungsgutes.

Zur Rezeption der Manuskripte

Schon in der Reformation hat man
sich mit diesen Bücherschätzen
befasst. Davon zeugen die Äusserungen
des St. Galler Humanisten Vadian und
die von ihm beeinflusste Schweizer
Chronik des Johannes Stumpf.
Hinweise finden sich auch beim Glarner
Ägidius Tschudi, der allerdings das

älteste Deutsch noch nahezu
unverständlich findet: «... aber vnder fünff
Worten merckt einer kum einß, wo nit
das latin darneben stüend ...» Zu
Beginn des 17. Jahrhunderts gab dann
Melchior Goldast ein grösseres Werk
heraus, betitelt «Alamannicarum
rerum scriptores aliquot vetusti». Darin

sind erstmals St. Galler
Sprachdenkmäler publiziert.

Ein nächster Meilenstein auf dem

Wege der Erschliessung der Texte
ist Johannes Schilters «Thesaurus anti-
quitatum Teutonicarum», ein
monumentales Werk in drei Bänden. Schilter

starb 1705; seine Schüler und
Mitarbeiter brachten erst zwei Jahrzehnte
später das Ganze heraus. Diese Ausgabe

war zu ihrer Zeit mustergültig,
nicht nur in bezug auf den Umfang
der edierten Texte, sondern auch in
bezug auf ihre typographische Gestaltung.

Notkers Psalmen sind in drei
verschiedenen Schrifttypen gesetzt:
der lateinische Text kursiv, die
althochdeutsche Übersetzung in etwas
grösserer senkrechter Schrift und Notkers

zusätzliche Erläuterungen in
kleinerer Kursivschrift. Dieser Druck ist

übrigens, wie zahlreiche andere
Titelblätter und Handschriften, im Anhang
unserers Buches abgebildet.

Stefan Sonderegger verfolgt dann
die weitere Rezeption durch das 18.

Jahrhundert, die Zeiten Bodmers und



982 SPRACHDENKMÄLER

Breitingers, Herders und Adelungs bis
in die Epoche der Brüder Grimm,
denen er besonders nahesteht. Sie sind
die Begründer der wissenschaftlichen
Germanistik.

Eine Zeit der Begeisterung

Jacob und Wilhelm Grimm, die
Schöpfer des Deutschen Wörterbuches

und der Deutschen Grammatik,
die Betrachter der Sagen, Sammler

der Märchen und Herausgeber
altdeutscher Texte - sie haben sich
zwar nach der Stiftsbibliothek St. Gallen

gesehnt, sind aber seltsamerweise
nie hingekommen. Aber sie standen in
enger Fühlung mit den Bibliothekaren
daselbst, die einen bedeutenden Anteil

hatten an der Erschliessung der
Texte: sowohl durch ihre eigenen
Forschungen als auch durch die
Bereitwilligkeit, mit der sie den
deutschen Forschern zur Seite standen.
Hier wären unter andern zu erwähnen
Stiftsbibliothekar Ildefons von Arx
(1755-1833), der eine mehrbändige
Geschichte des Kantons St. Gallen
publizierte, und der Aargauer Geistliche

Leonz Füglistaller (1768-1840),
der eine Zeitlang als Adjunkt an der
Stiftsbibliothek tätig und sprachlich
überaus interessiert war. Ihm blieb
eine eigene editorische Tätigkeit
versagt, doch war er für Jacob Grimm
ein wichtiger Gewährsmann. Die
St. Galler Eigentradition reicht von
Vadian bis zu Johannes Duft, der von
1948-1981 das Amt des Stiftsbibliothekars

verwaltete. Stefan Sonderegger

hat dem hochverdienten
Prälaten dieses sein Buch «in Verehrung
gewidmet».

Die Brüder Grimm waren nicht die
einzigen germanistischen Leuchten

der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Karl Lachmann, Wilhelm Wackernagel,

Hans Ferdinand Massmann und
manche andere trugen das Ihre zum
Glanz der Epoche bei. Sie arbeiteten
nicht nur mit wissenschaftlicher
Exaktheit, sondern auch mit Begeisterung.

Sie mögen wohl zuzeiten nicht
ohne Herzklopfen die altehrwürdigen
Manuskripte in Händen gehalten
haben Wo fiele es heute einem Linguisten

noch ein, die Widmung seines
Buches in gotischer Sprache zu
verfassen, wie Massmann getan hat?
Und mit welchem «Zielpublikum»
könnte der rechnen, der so etwas täte?
Hätten wir heutzutage in unseren
Sprachanalysen mehr Begeisterung
und weniger Computergerassel, es
könnte nicht schaden. Nun wird man
allerdings gerade einem Autor wie
Stefan Sonderegger nicht vorwerfen
können, dass er nicht auch emotional
an den Sprachanalysen beteiligt sei.

Im Gegenteil Der Umstand, dass er
mit dem Verstand und dem Herzen
bei der Sache ist, lässt ihn als
Geistesverwandten der Brüder Grimm und
ihrer Epoche erscheinen.

Kirchensprache und Muttersprache

St. Gallen in althochdeutscher Zeit -
es erscheint mir als Beispiel einer
dialektischen Entwicklung. Zuerst war da

nur die These gesetzt: die lateinische
Kirchensprache, in der die Welt der
Mönche vorgegeben und normativ
formuliert war. Aus dieser These ging
allmählich die Antithese hervor: die
Muttersprache, das Deutsche; es

wurde, erst nur in Ansätzen, schriftlich

fixiert. Doch schon ums Jahr
1000, bei Notker Labeo, ist die
Synthese erreicht: das souveräne Neben-



SPRACHDENKMÄLER 983

einander, ja Ineinander zweier
gleichberechtigter Sprachen. Wir können es

kaum mehr ermessen, wieviel Beharrlichkeit

vonnöten war, um die Muttersprache

aus der Versenkung ihrer
Ungeschriebenheit und anscheinenden
Unschreibbarkeit emporzuholen.
Denn gerade jenes Alemannische des
früheren Mittelalters war in seinem
Formenreichtum und seiner höchst
eigenwilligen Lautung ein harter
Brocken - mit jenem abgegriffenen
Kirchenlatein verglichen, eine geradezu

unmögliche Sprache! Aber viele
Generationen von Mönchen haben
mit ihrer geduldigen Arbeit das
Unmögliche möglich gemacht. Schon um
1200 brachte die mittelhochdeutsche
Sprache grossartige Dichtung hervor.
Und in den Jahrhunderten nach der
Reformation überrundete das Deutsche

vollends das Latein - so sehr,
dass man heute vielerorts die Bedeutung

des letzteren gar nicht mehr
einsieht.

Man kann wünschen und hoffen,
dass es auch heute noch, mitten in der
Betriebsamkeit des technischen
Zeitalters, solche Orte der Einkehr und
der Bewahrung gibt, wie es St. Gallen
für das Mittelalter gewesen ist. Mit
dem Buche Stefan Sondereggers
besitzen wir nun auch die Geschichte
dieser «Schatzkammer deutscher
Sprachdenkmäler». Auch das ist ein
Akt der Bewahrung, für welchen dem
Autor unser Dank gebührt.

Arthur Häny

1 Verlag Ostschweiz, St. Gallen / Jan
Thorbecke Verlag, Sigmaringen, St. Gallen

1970. - 2 «Ostschweiz» Druck + Verlag,

St. Gallen / Jan Thorbecke Verlag,
Sigmaringen, St.Gallen 1982. - 3Die
«Abrogans»-Handschrift, Facsimile- und
Kommentarband, herausgegeben von
Bernhard Bischoff, Johannes Duft und
Stefan Sonderegger, Zollikofer Fachverlag

AG, St. Gallen 1977.

Hinweise

Thomas Brasch, «Domino»

Thomas Brasch hat mit seiner Lyrik,
seinen Stücken und Filmen offensichtlich

Befindlichkeiten zum Ausdruck
gebracht, die für die Zeit und für eine
noch junge Generation zeugen. Der
Bildband «Domino» ist eine
Dokumentation zu Braschs zweitem Film,
der die zunehmende Verwirrung und
Verwahrlosung, schliesslich das Ende
der jungen Schauspielerin Lisa B.
erzählt. Standphotos und Dialogstellen
begleiten diese Entwicklung. Der Ver¬

lag hat das Buch sorgfältig ausgestattet.

Eine Einführung, weit eher wohl
eine Erinnerung für Leute, die Thomas
Brasch als Filmemacher schätzen
(Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1982).

Hochhuths Räuber-Rede

«Drei deutsche Vorwürfe» ist der
Untertitel dieses Bandes, der neben dem
langen Beitrag über Schillers «Räuber»

noch den «Aufblick zu Lessing»



984 HINWEISE

und die «Geschwister Scholl-Rede»
enthält, und gemeinsam ist den nach
Thema und Umfang höchst
unterschiedlichen Texten immerhin das,
dass sie im Tone des Vorwurfs auch
tatsächlich gehalten sind. Denn Hochhuth

begreift sich selber und seine

Aufgabe offenbar am besten, wenn er
gegen Missstände antritt: auf dem
deutschen Theater, in der Politik, in
der Gesellschaft. Die «Räuber-Rede»
ist am 13. Januar 1982, die Hamburger
Dankrede «Aufblick zu Lessing» am
20. Februar 1981 gehalten worden,
beide hoffentlich nicht in dem ganzen
Umfang, in dem sie nun auch im
Druck vorliegen. Am 13. November
1980 hielt Hochhuth im Alten Münchner

Rathaus auch die Rede auf die
Geschwister Scholl. Es sind also alles
Texte aus besonderem Anlass, zwei als
Dankreden für Preise, eine anlässlich
des 100. Jahrestags der Uraufführung
der «Räuber» (Rowohlt Verlag, Reinbek

bei Hamburg 1982).

Deutsche Lieder

Eine zweibändige Ausgabe von Texten

und Melodien deutscher Lieder
legt Ernst Klüsen im Insel Verlag
(Frankfurt am Main) vor: Lieder aus
mittelalterlicher und aus neuerer Zeit,
Volkslieder ebenso wie «geschönte»
Fassungen davon, zum Beispiel wie sie
Clemens Brentano in «Des Knaben
Wunderhorn» aufgenommen hat. Der
Herausgeber, für Namenregister und
Nachweise im Anhang besorgt,
erläutert in seiner Einleitung die
Absicht seiner Sammlung. Sie soll eine
Dokumentation sein. Er wollte alle
Spielarten des deutschen Liedes zwi¬

schen 980 und 1980 vorführen. Alles,
was allenfalls zur Überlieferung oder
zu möglichen Varianten zu sagen ist,
ist in den knapp gehaltenen Kommentar

verwiesen. Die Lieder selbst
erscheinen möglichst im Urtext, in der
ältesten Fassung, und die Anmerkungen

beschränken sich auf das wichtigste:

die Anthologie ist für den Freund
des Liedes und nicht für die Wissenschaft

gedacht. Übersichtlich sind die
Zyklen geordnet: Heimat und Fremde
ist ein thematischer Brennpunkt, Du
und ich ein anderer, Menschen und
Mächte vereinigt eine grosse Gruppe
vom Typ der Loreley bis zu dem «Wir
lagen vor Madagaskar» vereinigt.
«Als die goldne Abendsonne» liegt,
neben der Handwerksburschenfassung,

in kommunistischer und in
nationalsozialistischer Fassung vor,
wohl als Beispiel dafür, wie populäres
Liedgut für progagandistische Zwecke
«umfunktioniert» werden kann. Man
fragt sich trotzdem, was das in dieser
Sammlung soll, die ja der Überlieferung

und nicht der Dokumentation
politischer Propagandakniffe dienen
möchte. Von grossem Wert ist, dass
jedem Lied die Melodie einstimmig
vorangesetzt ist.

Politisches Theater

Der Begriff ist vieldeutig, doch
verbindet sich mit ihm im zwanzigsten
Jahrhundert unzweifelhaft die
Leistung des Regisseurs Erwin Piscator,
dessen kühne Neuerungen nach dem
Ersten Weltkrieg das Theaterschaffen
massgebend beeinflusst haben. Erste
Versuche mit dem «epischen Theater»,

als dessen Erfinder gemeinhin
Brecht gilt, gehen auf Piscator zu-



HINWEISE 985

rück, und besonders der Siegeszug
der Technik im Theater ist Piscators
Wirken zuzuschreiben. Er spielte
nicht in illusionistischen Bühnenbildern,

sondern auf Gerüsten,
Drehbühnen, Treppen und Brücken, er
kombinierte in seinen Inszenierungen
das Theater mit dem Film und
tendierte auf das Totaltheater. John
Willen, ein englischer Theaterwissenschaftler,

hat 1978 eine Monographie
über Piscator und sein politisches
Theater geschrieben, die jetzt auch in
deutscher Übersetzung zugänglich ist
(edition suhrkamp 924). Das Buch
informiert zuverlässig und gut
dokumentiert über die Entwicklung des

Regisseurs und Theaterpolitikers
Piscator, analysiert die wichtigsten
Inszenierungen, auf denen Piscators
Ruhm (und die Legende seines
«politischen Theaters») beruht, und setzt
sich mit den Ideen des Neuerers
auseinander. Piscator war Mitglied der
Kommunistischen Partei und stellte
sich diszipliniert in den Dienst
marxistischer Propaganda, als er seine
avantgardistischen Pläne in die Tat
umsetzte. Er strebte vom realistischen
und vom Illusionstheater weg, um
sich nachhaltiger und ausschliesslicher
auf die Botschaft zu konzentrieren,
die er vermitteln wollte. Er spielte
Stücke, die hinsichtlich ihrer
künstlerischen Qualität oft fragwürdig
waren, hinsichtlich ihrer Stossrichtung
jedoch genau stimmten, wenn man
sich vorgenommen hatte, was Piscator
und seine Schauspieler wollten. Die
stärksten Wirkungen jedoch gingen
offenbar von der neuartigen Beherrschung

der Bühnentechnik aus. Da
war er bahnbrechend, damit zog er
die interessantesten und begabtesten
Leute in seinen Bann. Und auch heute

noch sind junge Regisseure fasziniert,
streben freie Gruppen von
Schauspielern dem nach, was Piscator als

Ziel und Sinn des Theaters
ausgegeben hat. Aber die Wirkungen, die
davon ausgingen, waren anders.
Piscator ist ein formaler Neuerer, und
seinen Ruhm erwarb er sich gerade
nicht im Proletariat, für das er spielen
und inszenieren wollte, sondern in der
bürgerlichen Gesellschaft, die seine
kühnen Konzeptionen bewunderte. Er
selber hat geschrieben: «Ein
revolutionäres Theater ohne sein lebendigstes

Element, nämlich ein revolutionäres

Publikum, ist ein Unding, von
dem man von vornherein die Finger
lassen sollte.» Zur Klärung eines
Begriffs, der in der neueren
Theatergeschichte nur zu oft missbräuchlich
und gedankenlos herangezogen worden

ist, leistet Willetts Monographie
wertvolle Dienste.

Klassiker der Philosophie

Otfried Hoffe, Professor für Ethik, für
Sozial- und Rechtsphilosophie an der
Universität Fribourg, zudem Direktor
des dortigen Internationalen Instituts
für Sozialwissenschaft und Politik,
vertritt die Auffassung, im Falle der
Philosophie seien die Klassiker nicht
nur für die Vertreter des Faches von
Bedeutung. Von jenen frühen Anfängen

an, da an die Stelle des Mythos
der Logos trat, hat der Mensch
versucht, sich in der Welt zurechtzufinden,

sich selbst und sein Tun zu
bedenken und die Wahrheit über die
Dinge zu ergründen. Das fängt bei den
Vorsokratikern an, mit Heraklit zum
Beispiel und Parmenides, wird fortgesetzt

mit Piaton und Aristoteles, mit



986 HINWEISE

Epikur, der Stoa, den Kirchenvätern
Augustinus, Thomas von Aquin und
anderen, mit Descartes, Bacon, Hobbes,

Pascal und Spinoza, mit Leibnitz
und Hume. Es folgt die grosse Epoche
des deutschen Idealismus, Kant,
Fichte, Hegel und ScheUing. Einen
vorläufigen Endpunkt findet die Reihe
der Klassiker der Philosophie mit
Wittgenstein, Heidegger, Theodor W.
Adorno und Jean-Paul Sartre. Damit
ist skizzenhaft und - was die Namen
betrifft - lückenhaft umschrieben, was
Otfried Hoffe zusammen mit einer
grossen Zahl kompetenter Mitarbeiter
geschaffen hat: eine Geistesgeschichte
in zwei Bänden mit dem Titel «Klassiker

der Philosophie». Nicht dass in
diesem zweibändigen Werk die Meister
der Philosophie ausführlich selber zum
Wort kämen. Vielmehr stellt ein Fachmann

den einzelnen Denker vor, gibt
einen Aufriss über sein Leben und
analysiert sein Werk, dies jedoch auf
so umfassende und instruktive Weise,
dass der interessierte Leser, der auch
etwas über die Wirkung der Denker
auf ihre Zeit und auf die Nachwelt
erfährt, den Zugang zu den philosophischen

Klassikern selber finden mag.
Dazu hilft ihm die Bibliographie am
Schluss der Bände: das Verzeichnis
der Werke und Ausgaben, sodann aber
auch eine ausführliche Auswahlbibliographie

wichtiger Sekundärliteratur.
Mit grosser Disziplin haben sich die
weit über dreissig Autoren den Prinzipien

des Herausgebers unterzogen. Die
einzelnen Darstellungen sind, wie
Stichproben beweisen, lebendig
geschrieben, sind Auseinandersetzungen
mit dem Dargestellten, nicht lediglich
Rapporte. Bücher wie diese zwei
Bände sind für Studenten der
Philosophie eine grosse Hilfe, ja sie sind

eigentlich unentbehrlich. Aber sie sind
es noch weit mehr für jeden, der in
den grossen Fragen der Gegenwart wo
nicht mitreden, so doch kritisch
mitdenken möchte. Es sei, sagt Wagner zu
Faust, ein gross Ergetzen, sich in den
Geist der Zeiten zu versetzen; zu
schauen, wie vor uns ein weiser Mann
gedacht, und wie wir's dann zuletzt so
herrlich weit gebracht. Faust
widerspricht ihm und meint, die Zeiten der
Vergangenheit seien uns ein Buch mit
sieben Siegeln. Wir könnten nur
erkennen, was sich unserer eigenen
Zeitbedingtheit erschliesse. Allein, man
wird dazu anmerken, dass schon die
unablässige Bemühung darum,
Vergangenheit und besonders das, was die
bedeutenden Denker vergangener Zeit
gedacht haben, in den Bereich unserer
Gedanken und Überlegungen
aufzunehmen, dieses Denken befestigt und
gegen den Irrtum absichert. Und selbst
der Widerspruch ist hierbei nützlich.
Man möchte den beiden Bänden
«Klassiker der Philosophie» darum
grösste Verbreitung wünschen, reges
Interesse, vor allem aber den
Gebrauch, den man von solch
unerschöpflichem Vorrat machen sollte:
einen fortwährenden. Verlag C. H.
Beck, München 1981.

Sprachgefühl?

«Ist Berufung auf .Sprachgefühl'
berechtigt?» So lautete die Preisfrage
der Deutschen Akademie für Sprache
und Dichtung, und vier Antworten
darauf, die preisgekrönte und drei
weitere dazu, liegen jetzt als Taschenbuch

vor. Linguisten, Sprachforscher
haben sie erarbeitet, und darum lauten
sie - mit Nuancen - gleich: Man



HINWEISE 987

kann «Sprachgefühl» nicht geradezu
leugnen, es existiert, und darum wird
man sich auch darauf berufen. Aber
nicht jeder hat Sprachgefühl, nicht
jeder also verfügt über eine Instanz,
die ihm nicht so sehr zur Unterscheidung

von «richtig» und «falsch» dient,
sondern eher zur Entscheidung
zwischen «angemessen» und «unangemessen».

Linguisten haben es mit den
Strukturen und Normen der Sprache
zu tun, und den Sprachwandel
untersuchen sie, wenn er stattgefunden hat.
«Sprachschöpfer», um einen Aus¬

druck zu wagen, der etwa auf Martin
Luther, auf Grimmeishausen, auch
auf Goethe mit Fug anzuwenden
wäre, verändern durch ihr
sprachschöpferisches Wirken die Sprache,
erweitern ihre Möglichkeiten,
bereichern ihren Wortschatz. Hans-
Martin Gauger und Wulf
Österreicher, die beiden Verfasser der
preisgekrönten Arbeit, plädieren für
Sprachpflege und Spracherziehung,
damit der «Sprachsinn» geweckt
werde (Verlag Lambert Schneider,
Heidelberg 1982).

In unseren Couverts
steckt auch etwas drin,
wenn sie leer sind:
Langjährige Erfahrung,
technische Entwicklung
und individuelle Beratung.

Reden Sie mit uns, dem

Couvertspezialisten.

BgmiaWtMgaBWWBS«WgS«S"*fi

GOESSLER COUVERTS

GOESSLER COUVERTS KOMMEN AN

8045 Zürich Depot Bern Depot Lausanne
Tel. 01 35 66 60 Tel. 031 42 27 44 Tel. 021 22 42 27

AM PARADEPLATZ

Pralinés
und

Truffes du Jour

Hauptbahnhof Zürich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten


	Das Buch

