
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Etienne Barilier - Literatur und Philosophie

Ein welscher Schriftsteller auf der Suche nach der verlorenen Metaphysik

Der nicht viel mehr als dreissigjährige
Waadtländer Schriftsteller Etienne
Barilier, wie viele Persönlichkeiten des
Westschweizer Geisteslebens Sohn
eines Pfarrers und vom welschen
Protestantismus auch wirklich geprägt,
steht an einem Wendepunkt. Neun
Romane und Erzählungen hat er
vorgelegt, deren letzte - «Le chien
Tristan», «Prague», «Le Rapt» — eine
schriftstellerische Reife und stilistische
Meisterschaft erkennen lassen, welche
Bariliers anspruchsvollen Themen, die
man durchaus unter den gemeinsamen
Nenner «Suche nach der verlorenen
Metaphysik» stellen kann, gerecht
werden. * Parallel zum «Chien Tristan»
entstand, ebenfalls in Rom, wo der
Vaudois drei Jahre verbrachte, seine
Doktorarbeit über das Werk von
Albert Camus, die er in «Le Grand
Inquisiteur» (1981) zu einer Philosophie
der Literatur ausweitete.

Neun von der Literaturkritik positiv
aufgenommene belletristische Bände
liegen vor, der Doktor ist, wie sich das

gehört, gemacht, der Aufenthalt in
Rom abgeschlossen. Paris? Barilier
spielt ab und zu mit der Möglichkeit,
sich in der Hauptstadt der Kultur
niederzulassen - nicht weil ihn Paris
besonders faszinieren würde, sondern um
der Enge der waadtländischen Provinz
zu entgehen. Doch die Wege junger
Westschweizer Schriftsteller führen
nicht mehr unbedingt an die Seine.

Etienne Barilier wohnt in einem
östlichen Vorort von Lausanne. Er lebt
von seinen Schriftstellerhonoraren,
von Stipendien und den Artikeln, die
er - über musikalische Themen - für
«Construire», gelegentlich auch für
«Le Monde», verfasst. Das Damoklesschwert

«Lehrberuf» hängt über seiner
Existenz, doch Barilier ist aus praktischer

Erfahrung der Überzeugung,
dass die Arbeit des Schreibens mit
einem Brotberuf nicht zu vereinen ist.

Seine Romane enthalten zumeist
pessimistische, resignierte Geschichten.

Oft sind ihre Protagonisten
Angehörige einer ratlosen akademischen
Jugend, welche ihr Heil nicht im
politischen Engagement zu suchen
vermag; mit Barilier begegnen wir einem
der ersten authentischen Schriftsteller
der Nach-Mai-Generation. Als
Romancier formuliert er ihre existentielle
Leere. Seine Figuren sind zu intelligent,

um diese mit Ideologie oder Drogen

auszufüllen — aber ihr Verhältnis
zu Kultur und Bildung ist ein tief
gestörtes, ein eigentlich neurotisches.
Keiner von Bariliers Romanen wirkt
direkt autobiographisch, obwohl
zahlreiche äussere Details aus seinem
Leben und Alltag in sie eingeflossen
sind. In ihrer Grundstimmung, die
zwischen traurig, pessimistisch und
ironisch variiert, widerspiegeln sie, wie
ihr Verfasser bekennt, «ziemlich genau
das, was ich selber empfinden kann».



666 ZU ETIENNE BARILIER

In «Passion», 197'4 erschienen, ist es

für einmal nicht ein junger Intellektueller,

sondern ein Einzelgänger
mittleren Alters, den Barilier durch einen
respektablen Lottogewinn zum
Frührentner werden lässt. Dennoch bildet
die Musik den Rahmen - das Dekor -
der dramaturgisch raffiniert gebauten
Erzählung. Neben seinen sexuellen
Bedürfnissen, die er regelmässig alle
sechs Wochen verspürt, zeichnet sich
Pierre X. durch kulturelle Interessen
aus. Mehr aus Zufall denn durch
Böswilligkeit fällt ihm ein an seinen Nachbarn

gerichteter Brief in die Hände -
ein Liebesbrief der Tänzerin Maria F.
an den Pianisten Frédéric Z. Der
«Fall» beginnt ihn zu interessieren, mit
immer ausgeklügelteren technischen
Mitteln überwacht er das Paar, nimmt
dessen Gespräche mittels Richtmikrophonen

auf Tonband auf, beobachtet
schliesslich die beiden Liebenden von
der gegenüberliegenden Baustelle aus.
Was er durch seine Feldstechergläser
visuell wahrnimmt, erfährt er im Klartext

erst später, beim Abhören des

Bandes.

Die Tänzerin Maria F. verfolgt er
unerkannt bis in das Theater, in dem
sie eine Inszenierung vorbereitet. Er
schleicht sich mit erstaunlicher
Kaltblütigkeit in den Musentempel ein, gibt
sich ebenso unverfroren als Journalist
der «Times» aus und beschäftigt sich
minuziös - und als intimer Ballettkenner,

der er offenbar ist - mit verschiedenen

Details. Die Aufführung
besucht er mehrmals, jede Abweichung
genauestens registrierend. Pierre X.
dringt immer schonungsloser in die
Intimität des Paares ein, bis zur
tragischen Auflösung des Dramas, aus dem
der Beobachter aller seiner Substanz
entledigt hervorgeht.

«Passion» ist im Rhythmus eines

von der Sprache Besessenen geschrieben.

Die Geschwindigkeit seines Stils
reisst den Leser stärker mit als die
spannungsgeladene, «spürhundhafte»
Ambiance, die ihn stellenweise zum
Voyeur degradiert. Immerhin gelingt
es Barilier, mit seiner bohrenden Ironie,

die Gesagtes gleich wieder zurücknimmt,

die Peinlichkeit gewisser Szenen

im letzten Augenblick aufzufangen

und zu retten. Bedächtiger, breiter,
aber nicht weniger ironisch ist «Une
seule vie» geschrieben:

Nicolas, gerade zwanzig geworden
und bei den Zwischenprüfungen an
der Uni gescheitert, verreist in eine
fremde Stadt, um deren Sprache, die
sein Studienfach ist, zu erlernen.
Ausgangspunkt ist das fiktive Sankt-Jakob,
das er im Nachtschnellzug verlässt. Die
«Realität» dieses Buchs wird als Fiktion

ausgegeben - aber die Menschen
atmen, leben, verfügen über Fleisch
und Blut und Herz. Obwohl sie Barilier
wie Schachfiguren bewegt, neue
Strategien und Stellungen ausprobiert, geht
es in diesem Roman um ihren persönlichen

Spielraum - um ihr Leben, das

wie der Nachtzug auf Geleisen
verläuft.

Diese Reise wird nun von Barilier
mehrmals geschildert, und immer
verläuft sie für Nicolas anders. Die
Personen im Abteil (eine dickliche Strik-
kerin, ein hübsches Mädchen, das keinen

Büstenhalter trägt, ein Soldat, der
ein Pornoheft durchblättert) und
einige andere fixe Anhaltspunkte (der
Schaffner, die Route, Abfahrtszeiten,
die GetränkeVerkäuferin) bleiben sich
bis in verbale Details gleich.

Einmal gelingt es Nicolas, die
Schöne zu verführen - es ist seine erste
Liebesnacht. Sie fahren nicht zur End-



ZU ETIENNE BARILIER 667

Station, sondern ans Meer. Kurz darauf

verlässt sie ihn - nachdem sie in
vollen Zügen von seinem Stipendium
profitiert hat.

Die positivste Variation dieses etwas
kalten, theoretischen Buches, das
Fiktionen als Möglichkeiten und
Permutationen der Realität durchspielt:
Rose-Marie, Studienfreundin, die
Nicolas per Zufall kurz vor der Abreise
mehrmals trifft und die seine Liebe
nicht nur erweckt, sondern auch
erwidert. Ein gemeinsames Leben in
bürgerlichem Glück wird angedeutet,
doch der grobe Schluss des Romans -
ist es wirklich die einzige mögliche
Entgleisung? - vernichtet alles: Der
Zug ist Objekt eines Attentats der
faschistischen Terrororganisation
«Schwarze Ordnung». Nicolas überlebt,

bleibt aber querschnittgelähmt.
Rose-Marie heiratet anderweitig.

Als MittelschuUehrer entdeckt Nicolas

ein bescheidenes und tiefes Glück
in der Entsagung: «le bonheur
j'existe». Mit der Problematik der
Invalidität kommt dann aber Barilier
nicht mehr zu Rande, und allein zur
Demonstration der unausweichlichen
Resignation hätte es dieses allegorischen

Schlussknalls nicht bedurft.
Auch die literarische Form des

Tagebuchs hat sich Etienne Barilier
bereits zu eigen gemacht. «Journal
d'une mort» nennt er das, was eigentlich

die Chronik eines Lebens ist.
Erstes Datum: 1. Januar 2000, ein
zweiundfünfzigjähriger Familienvater
liest sein Tagebuch. Nicht in
chronologischer Abfolge, sondern im -
zufälligen? - Aufschlagen der Seiten.
Dahinter steckt allerdings eine ebenso
raffinierte wie spielerisch manipulierte
Romandramaturgie, die es Barilier
erlaubt, gleichzeitig in Vergangenheit

und Zukunft gegenwärtig zu sein.
Zwischen den beiden fixen Polen existieren

zwei Gegenwarten: jene - bereits
zurückliegende, aus dem Text heraus
kaum lokalisierbare - der Niederschrift

sowie jene - variabel - des

Lesers. Denn der Leser ist in dieses

Literatur- und Lebensspiel hineingezogen:

je später er das 1977 erschienene
Buch liest, um so stärker verlagern sich
die Gewichte zu Gunsten der Vergangenheit.

Und vom 1. Januar des Jahres
2000 an wird der Anteil der Zukunft
auf Null zusammengeschrumpft sein.

Der Stil des Werks reflektiert fein
und nuancenreich das jeweilige Alter
des Romanhelden, nimmt dessen
Emotionen auf - seine Evolution in die
Zukunft ist literarisch ebenso überzeugend

gefasst wie die Vergangenheit.
Bariliers schnelle Schrift widerspiegelt
die Zufälligkeit der aufgeschlagenen
Tagebuchseiten und vermittelt ein Bild
vom Menschen als fragmentarische
Erscheinung. Der Rhythmus seiner
Sprache bleibt nie lange konstant; die
Sätze zeugen in ihrem Auseinanderklaffen

von Bariliers Skepsis gegenüber

Schönheit und Harmonie.
Anfang und Ende dieses «Journal

d'une mort» sind in die Zukunft
geworfen; am gleichen 1. Januar 2000,
an dem Bariliers Figur Gaspard Dela-
nuit seine Tagebucheintragungen liest,
schreibt er - offenbar nach der Lektüre

der vorangehenden 188 Seiten, als

Konsequenz davon, unter dem
Eindruck des Gelesenen: als Quintessenz
seiner Existenz - einen Brief an seinen
Sohn. Dieser Brief enthält, ironisch
unterspielt, die ganze Tragik des
Lebens. Er ist für die Information bedeutend,

indem er gewisse Ereignisse
abschliessend erhellt und führt -
zwischen Amor fati und dumpfer Résigna-



668 ZU ETIENNE BARILIER

tion - an den Ausgangspunkt zurück:
Die Hoffnungen und Sehnsüchte sind

nun, als väterliche Anteilnahme und
Neugierde kaschiert, entsprechend
reduziert, auf den Sohn konzentriert.

Sein bisher wichtigstes Werk legte
Etienne Barilier mit «Le chien Tristan»

vor. Der Roman, der unter dem
Titel «Nachtgespräche» (bei
Benziger) deutsch vorliegt, spielt in
Rom und ist in eine spannende
Geschichte mit Mord und Selbstmord

verpackt. Der Autor schildert

das geistige und psychologische
Universum einiger Intellektueller, welche

am «Institut Suisse» in Rom an
irgendwelchen Langzeitarbeiten über
fünf grosse Musiker der Romantik
herumschreiben. Ihre eigene Unfähigkeit

zu leben kompensieren sie durch
eine weitgehende Rückwärtsidentifikation

mit ihren jeweiligen Vorbildern.
Die Schilderung ihrer «condition
humaine» im römischen Klima erhebt
«Le chien Tristan» in den Rang eines
zeitgenössischen Bildungsromans.

Die Personen rund um den Hund
mit Namen Tristan sind - mit einem
kulturhistorischen und gegenwärtigen
Janusgesicht: Liszt, Schumann, Wagner,

Chopin und Paganini. Zu ihnen
gesellt sich Nietzsche. Ihr Rom ist das
kulturelle, «ewige» Rom der Malerei,
Musik, Philosophie, der Päpste und
Putane. Abgesehen von einigen
Anachronismen - Liszts schneller Alfa
Romeo, die Autostrada del Sole, eine
Kommunisten-Schlägerei ganz am
Ende - wird das zeitgenössische Rom
des historischen Kompromisses von
den nostalgischen Nebeln der
«glorreichen» Vergangenheit aufgesogen.
Zeitlos erscheint neben der Kultur
(vielmehr der Sehnsucht nach ihr) das,
was die Menschen antreibt: Instinkte,

Leidenschaften, Sehnsüchte, Phantasmen

und Faszination - sowie deren
desillusionierende Denunziation als

ewiger Irrtum.
An einem Fest im «Institut Suisse»

verschwindet Persanas Collier, ein
Geschenk ihrer Mutter. Wer ist der Dieb?
Verdächtig sind alle, denn in Persana
sind sie alle verliebt, auf ihre Art, und
das Halsband war als Zeichen für
jenen gedacht, den die Schöne auserkoren

hatte. Geführt von Persanas
Hund, Tristan, findet Liszt die Leiche
Paganinis. Der Verdacht fällt auf
Nietzsche, dessen Selbstmord als
indirektes Geständnis interpretiert wird.
Irrtum. In dieser Erzählung, die sich
kaum je linear abwickelt, liest man
später von einem Disput zwischen
Wagner und dem Dichter des
Zarathustras (bzw. ihren Doubles). Mord
oder Selbstmord?

Die Porträts, die der welsche
Romancier entwirft, sind voller
kulturhistorischer Fakten und Details. Durch
die Männergestalten hindurch skizziert
der Verfasser Persana (man erkennt
Lou Andreas Salomé), die Begehrte,
Umschwärmte, Geträumte, welche die
Männer nur verachten kann; alle ihre
Gefühle überträgt sie auf Tristan,
ihren treusten Begleiter. Dem notorischen

Weiberhelden Liszt gelingt es,
Persana im metallgrauen Alfa Romeo
nachts mit hundertachtzig Sachen aus
Rom zu ent- und vor Florenz zu
verführen. Zur Beschreibung ihres
«Corps-à-corps», des Zerschmetterns
und Zerdrückens des einen Körpers
durch den andern, geht der Erzähler
in die Hundeperspektive über: Tristan
beobachtet das Paar vom Auto aus:
«Seufzer mischten sich in das Bellen
des Hundes.» - Später, im florentini-
schen Hotel, wird Liszt klar, dass Per-



ZU ETIENNE BARILIER 669

sana den Raub ihres Halsbandes nur
vorgetäuscht und damit den Mord an
Paganini und Nietzsches Suizid provoziert

hatte.
Das umfangreiche, vielfältige,

lesenswerte Werk Etienne Bariliers, der
als Schriftsteller über eine äusserst
vitale Schöpfungskraft scheinbar
spielerisch verfügt, muss im Licht der
theoretischen Reflexionen, die es
begleiten, gelesen und besehen werden.
Man findet Ansätze zu diesem Denken
über Literatur, vor allem Musik und
Metaphysik, in allen seinen Romanen-
und expliziert in seiner Doktorarbeit
über Albert Camus («Albert Camus,
Philosophie et Littérature»). Ausgehend

von der von vielen Kritikern
hervorgehobenen Einsicht, dass es Camus'
philosophischem System an Kohärenz
mangle, dass es nicht frei sei von
grundlegenden Widersprüchen,
demonstriert Barilier, dass die Philosophie

beim Schriftsteller des «Homme
révolté» im Grunde genommen nur
Vorwand (prétexte) für die «rein
literarische» Produktion war - für eine
Literatur, welche fähig und bestrebt
ist, der Absurdität der Welt und der
Nichtigkeit der menschlichen Existenz
einen Sinn abzugewinnen.

Nach einem ersten Teil, in dem sich
der Waadtländer mit Camus' griechischen

Quellen und der Schwierigkeit,
seine «vision du monde» in Konzepte
zu fassen, beschäftigt, kommt er in
einem wichtigen, im Titel auf Sartre
anspielenden Kapitel «Qu'est-ce que la
littérature» auf die Bedingungen von
Philosophie und Literatur zu sprechen.
Die Philosophie, die sich mit der
konkreten und gelebten Existenz befasse,
mache einen Schritt auf die Literatur
zu, welche sich ihrerseits in ihrem
metaphysischen Anspruch der Philo¬

sophie nähere. Doch, formuliert Barilier:

eine «Fusion ohne Konfusion»
kann es nicht geben. Das, was Sartre
den «Sinn» nennt, soll in einem Roman
zwar enthalten, darf aber nicht «expliziert»

sein. Blanchot: «. jede These,
die in einem Roman triumphiert, hört
sofort auf, wahr zu sein.»

In «Le Grand Inquisiteur» befasst
sich Barilier, der 1980 den Prix Rambert

bekam, erneut mit der Funktion
der Literatur. Sein Essay, der 140 Seiten

umfasst, ist von der französischen
Totalitarismusdebatte der letzten Jahre
geprägt. Barilier will zeigen, wie sich
die Literatur den totalisierenden und
totalitären Systemen, die philosophisch
wie gesellschaftspolitisch Bankrott
gemacht haben, entzieht und als Ort des
Widerstands anbietet. Barilier zufolge
ist die Dichtung geeignet, Breschen in
das geschlossene Denken der Ideologien,

aber auch der exakten
Wissenschaften zu schlagen und neue Öffnungen

zu erschliessen. Der Verfasser, der
seinen Leser in schwindelerregendem
Tempo durch theologische Dispute
und wissenschaftliche Debatten hetzt,
auf wenigen Seiten Jahrhunderte der
abendländischen Geistesgeschichte
überfliegt und den literarischen Status
der Dissidenz und Differenz unter
Berufung auf die modernsten Methoden

der Linguistik, Philosophie und
Soziologie erarbeitet, konzentriert in
Dostojewskis Grossinquisitor, nach
dem seine Studie benannt ist, jene
Macht, die unsere Köpfe kolonisiert,
unser Denken steuert und in ein absolutes

Dogma, das schliesslich die
totalitären Greuel bewirkt, einschliesst.
Die zeitgenössischen Formen dieser
«konzeptuellen Diktatur» sind vielfältig

und ihre geistigen Väter - wieder
einmal, ist man zu sagen versucht -



670 ZU ETIENNE BARILIER

Aristoteles, Leibniz, Hegel und Marx,
aber auch Prigonin sowie, als letzte
Neuheit, Piaget mit seinen kohärenten
Modellen.

Als Repräsentanten eines wilden,
freien, subversiven Denkens präsentiert

Barilier Sokrates und seine
Verabsolutierung des Nicht-Wissens, die
christlichen Gnostiker, Kierkegaard
und vor allem Nietzsche: Er entgeht
dem permanent drohenden Status als
«Helfershelfer der Gewissheit» (fauteur

de Certitude), die an allem schuld
sind, durch seinen Stil, dank dem
literarischen Gebrauch, den er von der
Sprache macht und welcher dem Wort
seine zwiespältige Natur belässt. Es
bleibt Zeichen einer Realität, auf die
es verweist, wird aber vom Poeten von
dieser Realität losgelöst, geradezu
transzendiert: In der Literatur, die
subjektiv ist und spielt, haben die
Worte eine doppelte Funktion - sie

«sprechen» (informieren) und
«singen» zugleich.

Diese Natur der Sprache, zu der sich
Barilier als Essayist und Romancier
bekennt, relativiert jegliche Form des
Wissens und der Kenntnis, die der
Autor allerdings allzu undifferenziert
mit dem Prinzip der totalen Wider-
spruchslosigkeit, das der Grossinquisitor

verkörpert, identifiziert. Ebenso
kategorisch setzt er ihm den Roman
entgegen, dessen Figuren - was ihnen
wie ihrem Schöpfer bewusst ist - sterblich

sind. Er «macht sichtbar» (donne
à voir), aber die Beziehungen von Ich
und Welt, die er aufzeigt, das Wissen,
das er vermittelt, sind nie global oder
endgültig.

Etienne Barilier illustriert seine
These von der antitotalitären Funktion

der Literatur auf stilistisch brillante,
inhaltlich überaus gebildete Weise.
Dennoch vermag sein Essay weniger
zu berühren als seine engagierte Schrift
über Camus, dessen relatives
philosophisches Scheitern er geschickt mit
seinem literarischen Erfolg verknüpft:
Im abstrakten Denken, in den Systemen

und Konzepten nicht zu Hause,
erfüllt Camus-Romancier die Forderung

nach einer - eben durchaus
widersprüchlichen - Pluralität der Sinne.
In seinem Plädoyer für die Ambivalenz

des literarischen Texts stützt sich
Barilier auf Blanchot und Sartre (den
Sartre der «Situation X»), doch mit
Camus geht er noch weiter und negiert
die historische Funktion der Literatur
zu Gunsten ihrer metaphysischen
Dimension.

Spätestens an dieser Stelle tritt - wie
bei Camus, der für Barilier wohl ebenfalls

«prétexte» für die Suche nach
dem eigenen literarischen und
philosophischen Selbstverständnis ist - der
Philosoph hinter den Schriftsteller
zurück. Für den Dichter des «Etranger»
und der «Peste» ebenso wie für den
Verfasser des «Chien Tristan» ist die
Literatur ein Schrei aus der Tiefe des
existentiellen Unglücks und der
Verzweiflung - der Ausdruck eines Mangels,

einer grundlegenden Zerrissenheit,

welche den Menschen vor allen
historischen und sozialen Differenzen
- und über ihre philosophischen
Erklärungsversuche hinweg - ganz eigentlich:

verdammt.
Jürg Altwegg

1 Alle Bücher von Etienne Barilier
erscheinen in den Lausanner Editions L'Age
d'Homme.



ZU GERHARD MEIER 671

Flädlisuppe und das Geheimnis dieser Welt

Zu Gerhard Meiers Roman «Borodino»'

Mit jedem seiner Bücher spinnt uns
der in Niderbipp lebende Autor
Gerhard Meier in eine ganz eigene,
ungewohnte Wortwelt ein; eine Welt, die
zu beschreiben dem Kritiker nicht
eben leicht fällt. Denn, «Was mir
schön erscheint und was ich machen
möchte, das ist ein Buch über nichts»,
diesen skandalösen Satz Flauberts
setzte Meier einem seiner Bücher als
Motto voran. Und das verhöhnt alle
unsere geläufigen Vorstellungen, dass
Literatur von etwas handeln, zumindest

ein Thema haben, wenn nicht
eben doch eine Geschichte erzählen
müsse. (Eine Geschichte eben, die der
Kritiker dann im Notfall nacherzählen
dürfte.)

Indem das Motto über allen Werken
stehen könnte, zählt man Meier oft zu
jenen Autoren, die immer am gleichen
Buch, eben an diesem Buch-aus-Nichts,
weiter schreiben. Das stimmt und
stimmt doch auch wieder nicht. Da er
uns keine Geschichte gibt, die uns
fortträgt in die Welt der Fiktionen,
müssen wir uns mit dem befassen, was
da ist: mit der Materialität, den
Wendungen, der Anordnung und Zuordnung

des Sagens, der Sprache. Und
dabei zeigt sich denn auch sogleich,
dass der Autor in jedem seiner Prosawerke

eine andere stilistisch-struktu-
rale Möglichkeit mit listiger Virtuosität
und Konsequenz durchspielte: stilistische

Möglichkeiten als sprachliche
Umwege, auf denen er eine flüchtige
Realität einzufangen versucht.

In «Der andere Tag» war es eine
extreme und versponnene Indirektheit

des Sagens, ein Reden in Vermutungen;

in «Der Besuch» stellt sich ein
Mann im Spitalzimmer vor, was er
seinem Besucher, der nicht kommt,
alles erzählen würde, ein Erzählen,
demnach, im Konjunktiv; während
«Der schnurgerade Kanal» die Aussagen

dem direkten Zugriff entzieht,
indem die zentrale Figur bloss in der
unpersönlichen man-Form existiert.
Erst mit «Toteninsel» scheint der Autor

diese Scheu vor der unmittelbaren
Aussage abgelegt zu haben, so dass

jetzt Einer in der direkten Rede von
dem berichtet, was er beobachtet,
empfindet oder denkt. Alte Dienstkameraden,

Baur und Bindschädler,
machen einen Gang durch Ölten, wobei
der Eine, Baur, ständig redet, der
Andere zuhört, die Beschreibungen des

Spaziergangs liefert und bisweilen eine

Anmerkung über eigene Empfindungen
oder Überlegungen im Zusammenhang

mit Baurs Gerede notiert.
In dem jetzt vorliegenden «Borodino»

finden wir die Beiden wieder.
Zweieinviertel Jahre nach jenem
Spaziergang besucht Bindschädler den
Kameraden erstmals in dessen Heimatdorf

Amrain. Und wieder ist es Baur,
der redet und redet. Zuerst von einem
Jubiläumstreffen der Aktivdienstler,
dann, vorab auf einem Rundgang
durch Amrain, schildert er frühere
Zustände seines Dorfes, das sich durch
die Jahrzehnte sehr verändert hat;
abends am Kaminfeuer gedenkt er unter

anderem einer umständlichen Fahrt
zu einer Trauerfeier; am Sonntag darauf

wird die Kirche besucht und der



672 ZU GERHARD MEIER

Friedhof, was wieder Anlass gibt, von
früher zu reden, von Schwester und
Bruder, Schwager und anderen
Angehörigen. Der Besuch fällt in die
Karnevalszeit: Gejaule, Getrommel und
Getöse und insbesondere ein Kinder-
maskenzug.

Mit diesem Figurenpaar also scheint
Meier vorerst die gültige Form seines
Schreibens gefunden zu haben, und
das weckt Assoziationen zu anderen
Männerpaaren der Literatur, Flauberts
Bouvard et Pécuchet, Wladimir und
Estragon in Becketts «Godot». Doch
damit ist nichts gewonnen, es sei denn,
dass der Unterschied deutlich wird.
Denn zwischen diesen Männern
besteht kein Dialog, ja, überhaupt
keinerlei expliziter Bezug. Dass der Eine
sein Reden oft mit «Bindschädler, ...»
einleitet, unterstreicht nur dieses Fehlen

durch die Dürftigkeit, mit der es
das Selbstgespräch maskiert. Und dass

der Andere seine Fragen nicht an den
Begleiter richtet, sondern an sich
selbst - «Ob er wohl Stifter gelesen
hat? fragte ich mich» - weist in die
selbe Richtung.

Was aber hat dieses eigenartige
Doppelgespann, diese beiden nie
direkt, sondern nur durch die Stille
hindurch kommunizierenden Seelen, in
die der Autor gleichsam sich selbst
aufteilt, zu bedeuten? Nun, zunächst
ist es in seiner Künstlichkeit und
Irrationalität etwas vom Kühnsten, was die
heutige Epik erfunden hat. Meier, man
weiss es, hat eine ganz besondere Liebe
zu Spiegeln; verquerte Spiegel, freilich:
Fensterscheiben etwa, die, schief zueinander

gestellt, die Bilder verändern;
ein bauchiger Kaffeekrug, der ein
Gesicht zur Fratze verzerrt... Mit einem
solchen Motiv hat das Figurenpaar
wahrscheinlich sehr viel zu tun. Bind¬

schädler, der Zuhörer, ist jetzt wiederholt

allein, und besonders bei diesem
Alleinsein findet sich in mancherlei
Varianten ein Widerhall, indem Baurs
Äusserungen nun gleichsam echohaft
wieder in ihm aufsteigen. Und auch
das ist ein schiefes, ein modifiziertes
Echo, eines das sich durch seine eigenen

Assoziationen und Gedanken, im
eigenen Lebenskontext verfremdet hat.

Ein oberes Assoziationsmotiv ist
Tolstois «Krieg und Frieden», das

Bindschädler vor kurzem gelesen hatte
und von dem er so betroffen und
durchdrungen wurde, dass die
Gedankenwege wie magnetisch dorthin führen.

Bilder steigen auf, Bilder der
grossräumigen russischen Landschaft,
die sich mit dem kleinen Dorf in Baurs
Schilderungen vermischen. Oder, wenn
dieser von den beim Soldatentreffen
bieder über die Strasse gehängten
Lokalfahnen erzählt, wird die Erinnerung
wach an jene andere, die Fürst Andreij
Bolkonskij den Franzosen entgegentrug,

um die Flucht seiner Landsleute
aufzuhalten. Und die von Baur
erwähnte Totenfeier für den Dorfschneider

weckt das Bild vom Tod dieses

Andreij, der blutüberströmt auf dem
Schlachtfeld liegt, «wo ihm zum ersten
Mal in seinem Leben der Himmel
aufgegangen war, die Grösse, Stille, die
Unendlichkeit des Sternenhimmels.
Wo er losgelöst von Schmerzen,
Wünschen, Hoffnungen dagelegen hatte,
offen dem Geheimnis dieser Welt».

Gegen Ende findet sich ein sehr
bedeutungsvoller Satz, ein Satz, den der
Autor auch selber - im Klappentext -
hervorhebt: «Bindschädler, Ich glaube,
dass uns heute weniger das
Gesellschaftliche zu schaffen macht, als viel
mehr dieses Vakuum an Spiritualität,
das uns sozusagen an den Rand eines



ZU GERHARD MEIER 673

kosmischen Abgrundes saugt.» Gewiss
haben die Echostellen, welche die
faktischen Schilderungen Baurs aus dem
Raum von Bindschädlers Empfindungen,

Erinnerungen und Erkenntnissen
gleichsam mit einem geistigen Licht
umgeben, auch mit diesem Satz zu tun:
als ein Anschreiben gegen dieses
Vakuum, gegen «die Einschränkung der
Wirklichkeit auf die Verstandes- und
Willenswelt». Öfters auch wird an
Proust gedacht, den Autor, dem die
Dinge der Welt überhaupt erst wirklich

wurden, wenn sie als Erinnertes
anhand von Sprache aus seiner Seele
aufstiegen. Aber nicht nur Proust ist
zugegen, sondern auch Reminiszenzen
aus anderen Bildungserlebnissen, aus
Musik, Malerei, Architektur, Literatur;

und diese fügen sich so unangestrengt,

so selbstverständlich ins
Gewebe der kleinen Familien- und
Dorftopographie, dass man den Autor um
sein ungebrochenes Verhältnis zur
kulturellen Tradition nur beneiden kann.

Die Rollen von Bindschädler und
Baur sind nun freilich gar nicht so stur
verteilt: die Positionen können durchaus

wechseln; nur kommt diesem eben
als Gastgeber in seinem Dorf ein grosser

Teil des Informierens zu. Und das
ist ein ganz wichtiges Unterfangen.
Meier ist ein Meister der genauen, ja
oft direkt pedantischen Beschreibung,
die uns das Faktische scharf nuanciert
vor Auge führt. Dinge oft, aus dem
gewöhnlichsten Alltag, die wir notorisch

übersehen. Doch gelingt diese
schöne Genauigkeit nur dem, der seine

Darstellungen sauber hält, nichts
Gefühliges hineinkramt, das die Konturen

der Bilder aufweichen würde. Es
ist gar nicht auszudenken, wie viel
Nostalgie hier eigentlich mitschwingen
könnte: die vielen schon zu Grabe ge¬

legten Verwandten, das letzte Pferd
auf dem Weg zum Schlachthof,
gefällte Birken, das rote Hotel, das sich
wie ein zärtlicher Farbtupfen durch
den Text zieht und das einem Coop-
Center hat weichen müssen. Von
Nostalgie jedoch ist da keine Spur; das
versunkene Amrain bleibt reine
Anschauung und bestürzt den Leser
gerade dadurch um so tiefer.

In diesen Zusammenhang gehören
auch die verschiedenen kauzigen, skurril

pedantischen, verquerten
Sprachwendungen, auf die schon so oft
hingewiesen wurde, dass sie hier nicht
mehr herbeibemüht zu werden brauchen.

Sie sind der Ausdruck einer
verschmitzten Ironie, die alles, was zum
«schönen Sagen» Anlass gäbe, durch
irgendetwas Trockenes, Sperriges zu
vereiteln sucht.

Denn Pathos, Lyrismen, oder eben

Nostalgie, das sind gleichsam die
Erbfeinde von Meiers Poetik und also von
seiner Weltanschauung. Für diese sind
nur zwei Bereiche ganz wirklich: der
scharf und trocken zu beobachtende
All-Tag und der «andere Tag», jener
zeitenthobene Tag des Himmels und
des Geheimnisses. Diese beiden
Wirklichkeitstage indessen erschliessen sich

nur, wenn man nichts Halbes,
Schummriges zulässt, nicht mit dem
Verwischen der Formen Geheimnis
vorzuspiegeln versucht. So frappieren
denn auch immer wieder die schroffen
Gegensätze: das helvetische Dorf am
Fuss des Jura und die grenzenlose
Weite russischer Landschaft; das
Verenden von Menschen, brutal, am
stinkenden Krebsgeschwür, und der lichte
Tod Andreijs, dem die Unendlichkeit
des Sternenhimmels erstmals aufging;
der ewige Augenblick der absoluten
Liebe, wie Natascha sie mit Andreij



674 ZU GERHARD MEIER

lebt, und die triste Abfolge der Augenblicke

im zerstörenden Lauf der Zeit.
Eine typische Stelle ist jene, wo Meier
Natascha im Bereich dieser beiden
Pole zusammensieht und mit den
Helvetismen das Hausbackene
zähneknirschend noch unterstreicht: «Eben
diese Natascha, diese junge, diese
blühende, diese wunderbare Frau, habe
Pierre geheiratet, den Freund Bolkon-
skijs, habe Kinder bekommen, sei
schwer geworden, habe ihren Mann,
ihre Kinder behütet, Flädlisuppe
gegessen, Rindsbraten, Kartoffelstock,
gemischten Salat. .»

Das provinzielle Menü wurde schon
eingangs aufgetragen, zum
Soldatenjubiläum, und hernach setzte auch
Baurs Frau es dem Gaste vor. Im ganzen

Buch findet sich kein Detail, das
nicht schon einmal aufgetaucht war
oder auftauchen wird. So ergibt die
Beerdigung des Bruders mit den vielen
umständlichen Zwischenhalten eine
Art Umzug, der denjenigen der
Kindermasken am anderen Ende des
Lebens wieder aufnimmt. Und nicht
umsonst dominiert in diesem Zug das
Pärchen mit dem Kinderwagen: Familienleben,

ein oberes Thema Baurs, wird,

wieder vom anderen Ende her, spielerisch

vorweggenommen.
Meist aber sind es kleine Dinge,

Pilze, eine Krähe, eine Karnevals-
rätsche, Dinge, die für sich selbst
belanglos wären, die nun aber im subtilen
Spiegel-Spiel der Entsprechungen
zusammengeordnet werden, so dass eine
Art Partitur entsteht. Das vielleicht ist
überhaupt der utopische Impuls für
diese Schreibart; durch die wechselseitig

weitergegebenen Bezüge sollten die
Dinge eine Bedeutung erhalten, damit
sie nicht in jenes Vakuum an Spiritualität

geraten, von dem Baur spricht:
damit schliesslich die Brutalität des

Zufalls, die schmerzliche Willkür des

alltäglichen Geschicks aufgehoben
wäre in der Ganzheit einer
Lebenschoreographie. Oder, wie Bindschädler
es sagt: «dass für mich menschliches
Leben einem Musikstück ähnele, bei
dem man sich weniger um den Anfang,
den Mittelteil oder das Ende kümmere,
als vielmehr darum, wie es sich gleichsam

im Detail, aber im Hinblick auf
das Ganze, zu präsentieren vermöge.»

Gerda Zeitner

1 Gerhard Meier, Borodino, Zytglogge
Verlag, Bern 1982.

«Wir sind nicht nur von dieser Welt»

Zum Buch von Hoimar von Ditfurth1

Drei Physiker, ein Astronom und ein
der Mystik zugeneigter Schriftsteller
sehen sich zwei parapsychologische
Experimente an, die beide misslingen
und beginnen dann zu diskutieren. Der
Mystiker erklärt, das erwartete Phäno¬

men habe sich deshalb nicht produzieren

können, weil das Medium durch
die negative Haltung der meisten
Anwesenden gelähmt worden sei. Was die
Anhänger der exakten Wissenschaften
beantworten mit der Aufforderung,



ZU HOIMAR VON DITFURTH 675

wir sollten doch aufhören Wunder zu
suchen dort wo es sie nicht gibt, dafür
aber die Rätsel wahrnehmen, mit
denen wir leben und die wahrhaft grossartig

und höchst geheimnisvoll sind.
Sie sprechen vom Weltall, vom

Sternenhimmel und seinen Galaxien, von
denen es einige hundert Müliarden in
den Tiefen des Raumes gibt. Diesen
Weltraum, seine Endlichkeit oder
Unendlichkeit können wir uns schlechterdings

nicht vorstellen. Was sich darin
ereignet, erscheint mysteriös. Wir müssen

uns mit der Annahme begnügen,
dass sich vor etwa 14 Milliarden Jahren

ein Urknall ereignete. Seit jener
Sekunde entfernt sich die Masse,
bewegen sich die Himmelskörper unablässig

in einem Tempo, das die
Lichtgeschwindigkeit übertrifft (300 Tausend

Kilometer je Sekunde) vom
einstigen Mittelpunkt weg. Wie lange
noch, wohin, bis zu welchem Punkt
und warum überhaupt? Niemand weiss
es.

Dieses Gespräch, vom französischen
Fernsehen ausgestrahlt, lässt ahnen,
dass alles Geschehen einen dunklen
Ursprung hat, der in einem «Jenseits»
liegt und sich darauf hin bewegt. Mit
welchem Ziel?

Genau dieser Frage geht Hoimar
von Ditfurth in seinem neuen Buch
«Wir sind nicht nur von dieser Welt»
nach. Er tut es als Wissenschafter sehr
gründlich. Und er kommt dabei zum
Schluss, dass wir unser Planetensystem
als «einen Teil göttlicher Schöpfung»
zu betrachten haben, auch wenn es uns
gelungen ist, sein Verhalten naturgesetzlich

zu verstehen.
Nach ihm muss die Evolution als

ein sich immer noch in Gang
befindender Entwicklungsprozess beschrieben

werden, in dessen Verlauf der

Kosmos mit jenem geistigen Prinzip
zu verschmelzen beginnt, das die
Voraussetzung für seine Entstehung gewesen

ist und für die Ordnung, die sich
im Ablauf seiner Geschichte entfaltet.
«Wir können sagen, dass die
Geschichte des sich evolvierenden Kosmos

die Geschichte dieser Verschmelzung

ist» - auf den jüngsten Tag hin.
Dies wäre der ferne Augenblick, in
dem sich die diesseitige Welt und der
jenseitige Geist völlig ineinander
verschmolzen haben, in eine endzeitliche
Verwirklichung.

Wahrhaft erstaunliche, ungewohnte
Hypothesen aus dem Mund eines kühl
überlegenden Wissenschafters. Aber
der so redet, stellt sich bei der
Entwicklung seiner Evolutionslehre auf
eine kritische Leserschaft ein, sieht die
vielen Wenn und Aber, baut sie Schritt
um Schritt ab.

Ich gestehe: seit dem Betrachten des

Evolutionskalenders im Buche Dit-
furths gehe ich mit einem eigenartigen
Gefühl archaischer Verwandtschaft
am Kornacker vorbei, im Wissen, dass

ich, dass meine Substanz, vor etwa
anderthalbmilliarden lahren in den
Ähren enthalten war. Alles ist in Allem
und die Einheit des Alls ist ausser
Zweifel.

Eine seit ihrer Entstehung sich
unablässig fortentwickelnde Welt, von
einer umfassenden Ordnung getragen
und gelenkt, «ist aber nur denkbar als
die Folge einer (seit der Schöpfung)
lebendig gebliebenen Beziehung
zwischen Welt und Transzendenz», sagt
von Ditfurth. Die sich evolvierende
Welt ist also zur Transzendenz hin
stets offen, oder anders gesagt: die
Transzendenz ist in ihr gegenwärtig
und lebendig.

Der Glaube an einen Gott, zu dem



676 ZU HOIMAR VON DITFURTH

sich Hoimar von Ditfurth mit aller
Deutlichkeit bekennt, kann, wie er
sagt, auch für einen Naturwissenschafter

mehr als blosses Wunschdenken
sein. Das Wunschdenken stört uns
doch zutiefst, weil es für einen
Menschen schwer erträglich ist, einerseits
die Richtigkeit von Darwins
Evolutionslehre einzusehen und gleichzeitig
kirchliche Dogmen zu akzeptieren, die
Darwins Erkenntnisse nicht wahrhaben
wollen. Einem solchen Menschen wird
die Lehre von zwei Wahrheiten
zugemutet. Er soll in einer gespaltenen
Welt leben, was ein dauerndes Ärgernis

ist. Ein unnötiges, sagt Hoimar
von Ditfurth.

Der Mensch war zu allen Zeiten
religiös, im Kern ist er es heute so gut
wie je, und nun gibt es Beispiele in
Fülle, die beweisen, «dass naturwissenschaftliche

Entdeckungen und uralte
Aussagen der Religion auf eine
unerwartete Weise sich bestätigen».

Diese Behauptung zu begründen,
war für den Autor der eigentliche
Anlass, das neue Buch zu schreiben. Die
Verbindung religiöser und
wissenschaftlicher Aussagen über diese Welt,
zu einer einheitlichen Schau, scheint
ihm nicht nur möglich, sondern auch
dringend nötig, «wenn der Schwund
an Glaubwürdigkeit, dem die religiöse
Verkündigung heute in der breiten
Öffentlichkeit ausgesetzt ist, nicht weiter

fortschreiten soll». Eine solche uns
zur Selbstverantwortlichkeit verpflichtende

Aussage hätte er vor 25 Jahren
noch nicht gewagt, hat Hoimar von
Ditfurth kürzlich gegenüber einem
Interviewer bekannt.

Mancher Leser mag staunen, ja
erleichtert aufatmen, hier nun einen von
Ditfurth vor sich haben, der unserem
Empfinden, Denken und ethisch ge¬

prägten Handeln Bedeutung und Kraft
beimisst und sich damit eindeutiger als
früher absetzt vom französischen
Biologen und Nobelpreisträger Jacques
Monod, der uns in seinem Werk «Zufall

und Notwendigkeit» mit suggestivem

Pathos verkündete, alles Leben
entstehe aus einem sinnlosen, ja
grausamen Zufall; wir und unsere ganze
Umwelt seien bloss das Resultat einer
gigantischen Lotterie.

Von Ditfurth setzt sich diesem
tristen Determinismus entgegen. Die
Existenz des menschlichen Willens und
unserer Verantwortung für das
Geschehen seien von der Wissenschaft
heute wieder zugelassen. Unsere
Zukunft sei offen. «Ob die Welt des
Menschen den Weg durch die Zeit bis zu
jenem letzten Entwicklungsschritt wird
zurücklegen können, der allein sie dem
Jenseits ,von Angesicht zu Angesicht'
gegenüberstellen würde, hängt nicht
zuletzt auch von unserem Tun und
Lassen ab», meint der Autor.

Die Welt ist also kein geschlossenes,
sondern ein offenes System. Unsere
Zukunft ist nicht von vornherein
festgelegt, unsere Mühe um ein richtiges,
sinnvolles Verhalten ist nicht bloss
illusorisch, sondern der Mensch hat
«höchst reale Entscheidungen zu treffen,

in denen er sich bewähren muss
und in denen er ebenso auch versagen
kann».

Der Autor bekennt sich zu einem
Gott, verspricht uns jedoch keinen
Gottesbeweis, räumt aber gleichzeitig
ein, dass die Antwort auf die Frage
nach der Existenz Gottes von kardinaler

Bedeutung sei. Ob das Wort «Gott»
ein sinnloses Wort sei oder sich auf
eine Realität beziehe, sei davon
abhängig, wie mehr oder weniger naiv
wir uns die Gottheit vorstellen, wie



ZU HOIMAR VON DITFURTH 677

weit wir uns dabei von zu engen,
weltlichen Vorstellungen und Bildern lösen
können. Immer aber sei Religiosität
offensichtlich ein konstitutiver Zug
menschlichen Wesens gewesen. Der
Mensch habe zu allen Zeiten und auf
allen Kontinenten, in allen Kulturen
und allen Phasen seiner Geschichte
«religiös» empfunden und «an die
Existenz einer jenseits der von ihm erlebten

Welt gelegenen Wirklichkeit
geglaubt oder sie zumindest als Möglichkeit

ernst genommen».
«Um aber wahrhaft zu erkennen

was jenseits liegt, ist unser Blick zu
trüb. Es genügt, dass es ein Jenseits
gibt», so zitiert der Autor Bernard
Shaw, und er gibt später auch Tertul-
lian das Wort und wiederholt sein
berühmtes «credo quia absurdum» - «ich
glaube gerade deshalb, weil es meinem
Verstand so unannehmbar erscheint».

Weder unser Denken, noch unsere
Sprache reichen aus, um die Rätsel
unseres Daseins zu lösen. Aber nicht erst
in der jüngsten Zeit seiner Geschichte
hat der Mensch Kommunikationsmittel

hervorgebracht, mit denen er auch
jene Bereiche der Wirklichkeit erahnen
kann, in die seine Umgangssprache
nicht mehr hineinreicht: die Kunst. Sie

versucht, auch jene Dimensionen einer
realen Welt erfahrbar zu machen, die
sich mit Worten nicht mehr fassen
lassen. Der Horizont der Wirklichkeit ist

weiter, als unsere Worte reichen.

Adolf Wirz

1 Hoimar von Ditfurth, Wir sind nicht
nur von dieser Welt, Naturwissenschaft,
Religion und die Zukunft des Menschen,
Hoffmann und Campe, Hamburg 1981.

Arabischer Mystizismus

Zu «Die Hamadsa» von Vincent Crapanzano

Fast zwanzig Jahre sind verflossen,
seit die Zürcher Psychoanalythiker
Paul Parin, Fritz Morgenthaler und
G. Parin-Matthey ihre Untersuchungen

über die Dogon, in der Form eines

ethno-psychiatrischen Berichts,
veröffentlicht haben («Die Weissen denken

zuviel»), und sieht man sich auf
dem deutschsprachigen Markt um, so
fällt bald auf, dass dieses Beispiel eines
Eintauchens in eine andersartige Kultur

in vergleichbar gründlicher Form
kaum nachgeahmt worden ist. Das ist
bedauerlich, denn diese Methode führt
zu unvergleichlich präziser und ausser¬

dem überaus anschaulicher Darstellung

von Beziehungen, Wertvorstellungen

und kulturellen Verhaltensweisen.

Um so begrüssenswerter ist, dass die
Verlagsgemeinschaft Klett-Cotta jetzt
ein Werk in deutscher Übersetzung
vorlegt, das durch ähnliche Arbeitsweise

wie «Die Weissen denken zuviel»
zustandegekommen ist, und das im
englischen Original schon im Jahr
1973 auf den Markt kam: «Die
Hamadsa» von Vincent Crapanzano. Wer
dieses Buch liest, erfährt nicht nur eine

Menge an Wissenswertem über die



678 ARABISCHER MYSTIZISMUS

zahlenmässig kleine Bruderschaft der
Hamadsa in der Umgebung von Mek-
nes, sondern auch einiges über die
marokkanische Gesellschaft, was sich
sonst dem Beobachter verborgen hält.
Das ist um so wesentlicher, als das
äussere Bild und die innere Wirklichkeit

Marokkos in manchen Belangen
durch gewaltige Distanz voneinander
getrennt sind. Die Realität dieses Landes

verschliesst sich gegenüber dem
Aussenstehenden konsequenter als
jene der meisten andern arabischen
Länder. Marokko, gemäss der für das
Ausland bestimmten Selbstdarstellung
ein fortschrittliches Land pro-west-
licher Ausrichtung, ist unter der
Oberfläche des Sichtbaren traditionsgebunden,

ja in mancherlei Hinsicht geradezu
archaisch. Die sufisch-islamischen

Bruderschaften spielen hier eine noch
gewichtigere Rolle als in den anderen
Ländern des Maghreb, auch wenn sie

längst nicht mehr jene politischen
Aufgaben wahrnehmen, die ihnen im
Zusammenhang mit den Befreiungskämpfen

zugekommen sind.
Die Bruderschaften sind soziale

Bindeglieder zwischen Menschen
(mehrheitlich Männern) vergleichbarer

sozialer Herkunft. Die Hamadsa,
denen der amerikanische Ethno-
psychiater Vincent Crapanzano eine
intensive Forschungsarbeit gewidmet
hat, sind überdies auch eine therapeutische

Gemeinschaft, die Kranke
aufnimmt, sie sozialisiert, ihnen die
Möglichkeit zu einer allgemein akzeptierten

Selbstdarstellung gibt, die bis zu
Akten der Selbstverletzung führt, und
die jene Grenze aufhebt, die üblicherweise

zwischen «Gesunden» und
«Kranken» gezogen wird. Von gebildeten

Marokkanern werden die
Anhänger der Bruderschaft oft mit einer

gewissen Verachtung betrachtet - aber
das hindert nicht, dass auch über die
Gemeinschaft der Hamadsa hinaus
sich in Marokko viel von jenem mit
Wundertaten in Verbindung gebrachten

Volksglauben erhalten hat, der mit
dem Leben der beiden Heiligen Sidi
Ali und Sidi Ahmad (sie lebten im 18.

Jahrhundert) zusammenhängt.
Crapanzano erzählt, wie die

Gemeinschaft entstanden ist, er analysiert
ihre Existenzbedingungen in unserer
Zeit (die Forschungsarbeiten des
Autors wurden vorwiegend in den Jahren
1967 und 1968 durchgeführt - eine
Ergänzung in genereller Hinsicht in
bezug auf die letzten Entwicklungen
wäre wünschenswert!), er schildert die
Funktion der Bruderschaft für die
soziale Umgebung. Er behandelt dieses

an sich sehr spezielle Thema in der Tat
meisterhaft, und er vermittelt in den
Einführungsteilen auch einiges an
Grundlagenwissen über den Sufismus
(Islamische Mystik) und das Wesen
der Bruderschaften in grösserem Rahmen

als jenem der Hamadsa. Ob das

ausreicht, um die Lektüre der
anschliessenden Kapitel voll verständlich
zu machen, kann ich nicht beurteilen.

Wer mehr an Basis-Information
über den Sufismus will, der sei auf das

hervorragende, 1979 erschienene Buch
von Annemarie Schimmel hingewiesen,

«Mystische Dimensionen des
Islam» (erschienen im Qalandar-Verlag

GmbH, Aalen). Und wer mehr
erfahren will über das Wesen und die
Bedeutung der islamischen
Bruderschaften in Marokko, der sollte das
1969 in englischer Sprache erschienene
Werk von Ernest Gellner lesen, «Saints
of the Atlas» (erschienen bei Weidenfeld

& Nicolson). Gellner schildert
anschaulich und mit grosser Sachkennt-



ARABISCHER MYSTIZISMUS 679

nis das soziale und religiöse Umfeld
der Bruderschaften, und er beschreibt
darüberhinaus einige der wesentlichsten

Grundzüge der arabischen und
der Berberkultur in Nordafrika. Wer
dieses Buch liest, versteht, warum der

Mystizismus für die Stammesangehörigen
eine Notwendigkeit ist, nicht nur

eine spielerisch eingesetzte Alternative
zu einer andern Form der religiösen
Manifestation.

Erich Gysling

Hinweise

Moderne Theaterstücke

Die 34. Ausgabe der Reihe «Spectaculum»

enthält in dieser Reihenfolge
die Stücke «Der Verwaiser» von
Samuel Beckett, ein aus dem Französischen

(«Le Dépeupleur») übersetztes
Prosa-Szenarium, das George Tabori
für eine europäische Erstaufführung
vorbereitet, «Aus der Fremde» von
Ernst landi, «An den Rand der
Erschöpfung weiter» von Bodo Kirchhoff,

«Die Lehrerin verspricht der
Negerin wärmere Tränen» von Jürg
Laederach, «Mephisto» von Ariane
Mnouchkine und «Betrogen» von
Harold Pinter. Es sind Texte oder
Spielvorschläge, die insofern Aktualität
haben, als sich das Theater der
Gegenwart damit in zum Teil stark
beachteten Inszenierungen beschäftigt
hat. Von besonderem Wert sind, in
letzter Zeit eigentlich zunehmend, die
«Materialien» zu den Stücken, die
jeder Ausgabe von «Spectaculum»
beigegeben sind. Zum Beispiel
enthält der vorliegende Band eine
Besprechung am ersten Probentag von
George Tabori, worin dieser unter
anderem auch seine Ansichten über
Kritik äussert, nicht besonders
aufregend und im Grunde auch nicht
besonders originell. Die Kommentare

oder Interpretationen zu den übrigen
Stücken stammen aus der Feder von
Kritikern, so Helmut Schödel über
Laederach, Peter Münder über
Harold Pinter (Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1981).

Ein Schauspielführer

1000 Theaterstücke von 230 Autoren
stellt der Mosaik Schauspielführer vor,
den Karin Kathrein im Mosaik Verlag,
München, herausgibt. Das heisst, es

ist eine Auswahl, allerdings eine
Auswahl aus dem Theater der Welt, von
der Antike bis in die Neuzeit, vom
angelsächsischen bis zum osteuropäischen

und russischen Theater. Eine
Anzahl Szenenfotos ergänzen die
Darstellung, die teils Theatergeschichte
im Aufriss, teils Inhaltsangaben
ausgewählter Stücke enthält.

Ausgewählte Werke
von Justinus Kerner

Ein Reclam-Band, in blaues Leinen
gebunden, macht uns mit ausgewählten

Werken des schwäbischen
Spätromantikers bekannt. Herausgeber ist
Günter Grimm. Eine verdienstvolle



680 HINWEISE

und ansprechend präsentierte
«Rettung», für Liebhaber und Studenten
gleichermassen geeignet. Selbstverständlich

durften die Klexographien
nicht fehlen.

Lyrik und Photographie

Bernhard Moosbrugger, einer der
Teilhaber des Pendo Verlages, Zürich,
ist Photograph. Seine Liebe gilt einer
Buchform, die er zusammen mit dem
1915 in den USA geborenen Lyriker
Robert Lax in zwei Bänden realisiert
hat: «Wasser» ist der Titel des kleineren,

der knappe lyrische Texte zum

Thema (in englischer und deutscher
Version) mit photographischen
Impressionen vereinigt. Der in quadratischem

Format gehaltene Band «Circus,

Zirkus, Cirque, Circo» bringt die
englischen Gedichte von Robert Lax,
in deutscher Übersetzung (Alfred
Kuoni), in französischer von Catherine

Mauger und in spanischer von
Ernesto Cardenal. Moosbruggers
Aufnahmen begleiten den Zirkusalltag,
vom Morgen, wenn das Zelt erwacht,
die Leute in den Wohnwagen den
Morgenkaffee trinken, die Menagerie
aufgeht, bis zur abendlichen Vorstellung

mit Tigern und weissen Hengsten
im Scheinwerferlicht. (Pendo Verlag,
Zürich.)

/
AM PARADEPLATZ

Lassen Sie sich verführen

von unseren feinen

Glace-Spezialitäten

Hauptbahnhof Zürich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten

AKADEMISCHE REISEN
Zürich, Bahnhofstrasse 37, Tel. (01) 211 25 46

LOIRE — BRETAGNE
(59.—61. Wiederholung)

31. 7.—11. 8. / 14. 8.-25. 8. / 28. 8.-8. 9.
wieder mit Frl. G. Gudrian, Kunsthist.

Frau Mag. E. Sladek, Kunsthist.
Hr. Dr. K. Zbinden, Kunsthist.

IRLAND
14.—26. 8.

Hr. Prof. Dr. S. Wallinger, Anglist
ENGLAND — SCHOTTLAND

31. 7.—13. 8.
Hr. Prof. Dr. H. G. Franz, Kunsthist.

14. 8.-27. 8.
Hr. St. Zilkens, Kunsthist.

ISTANBUL — KLEINASIEN
4.—18. 9. / 25. 9.-9.10. / 2.—16.10.

Hr. Prof. Dr. S. Dimitriou, Kunsthist.
Hr. Dr. M. Hauser, Hist.

Hr. Univ.doz. Dr. K. Jaritz, Orient.
OSTL. KLEINASIEN

4.—18. 9. / 18. 9.-3.10. / 2.—17.10.
Hr. Dr. R. Merio, Kunsthist.
Frau Dr. B. Schaffer, Orient.

SIZILIEN
25. 9.-6. 10. / 2.—13.10.

wieder mit Hr. F. Sauerland, Arch.
Hr. Doz. Dr. Kl. Stähler, Archäologe


	Das Buch

