Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Etienne Barilier — Literatur und Philosophie

Ein welscher Schriftsteller auf der Suche nach der verlorenen Metaphysik

Der nicht viel mehr als dreissigjdhrige
Waadtlander Schriftsteller Etienne
Barilier, wie viele Personlichkeiten des
Westschweizer Geisteslebens Sohn
eines Pfarrers und vom welschen Pro-
testantismus auch wirklich geprigt,
steht an einem Wendepunkt. Neun
Romane und Erzidhlungen hat er vor-
gelegt, deren letzte — «Le chien Tris-
tan», «Prague», «Le Rapt» — eine
schriftstellerische Reife und stilistische
Meisterschaft erkennen lassen, welche
Bariliers anspruchsvollen Themen, die
man durchaus unter den gemeinsamen
Nenner «Suche nach der verlorenen
Metaphysik» stellen kann, gerecht
werden. ! Parallel zum «Chien Tristan»
entstand, ebenfalls in Rom, wo der
Vaudois drei Jahre verbrachte, seine
Doktorarbeit iiber das Werk von
Albert Camus, die er in «Le Grand In-
quisiteur» (1981) zu einer Philosophie
der Literatur ausweitete.

Neun von der Literaturkritik positiv
aufgenommene belletristische Binde
liegen vor, der Doktor ist, wie sich das
gehort, gemacht, der Aufenthalt in
Rom abgeschlossen. Paris? Barilier
spielt ab und zu mit der Mdglichkeit,
sich in der Hauptstadt der Kultur nie-
derzulassen — nicht weil ihn Paris be-
sonders faszinieren wiirde, sondern um
der Enge der waadtlandischen Provinz
zu entgehen. Doch die Wege junger
Westschweizer Schriftsteller fiihren
nicht mehr unbedingt an die Seine.

Etienne Barilier wohnt in einem 0Ost-
lichen Vorort von Lausanne. Er lebt
von seinen Schriftstellerhonoraren,
von Stipendien und den Artikeln, die
er — liber musikalische Themen — fiir
«Construire», gelegentlich auch fiir
«Le Monde», verfasst. Das Damokles-
schwert «Lehrberuf» héangt iiber seiner
Existenz, doch Barilier ist aus prakti-
scher Erfahrung der Uberzeugung,
dass die Arbeit des Schreibens mit
einem Brotberuf nicht zu vereinen ist.

Seine Romane enthalten zumeist
pessimistische, resignierte Geschich-
ten. Oft sind ihre Protagonisten Ange-
horige einer ratlosen akademischen
Jugend, welche ihr Heil nicht im poli-
tischen Engagement zu suchen ver-
mag; mit Barilier begegnen wir einem
der ersten authentischen Schriftsteller
der Nach-Mai-Generation. Als Ro-
mancier formuliert er ihre existentielle
Leere. Seine Figuren sind zu intelli-
gent, um diese mit Ideologie oder Dro-
gen auszufiillen — aber ihr Verhiltnis
zu Kultur und Bildung ist ein tief ge-
stortes, ein eigentlich neurotisches.
Keiner von Bariliers Romanen wirkt
direkt autobiographisch, obwohl zahl-
reiche &dussere Details aus seinem
Leben und Alltag in sie eingeflossen
sind. In ihrer Grundstimmung, die
zwischen traurig, pessimistisch und
ironisch variiert, widerspiegeln sie, wie
ihr Verfasser bekennt, «ziemlich genau
das, was ich selber empfinden kann».



666

In «Passion», 1974 erschienen, ist es
fiir einmal nicht ein junger Intellek-
tueller, sondern ein Einzelganger mitt-
leren Alters, den Barilier durch einen
respektablen Lottogewinn zum Friih-
rentner werden ldasst. Dennoch bildet
die Musik den Rahmen — das Dekor —
der dramaturgisch raffiniert gebauten
Erzahlung. Neben seinen sexuellen
Bediirfnissen, die er regelmissig alle
sechs Wochen verspiirt, zeichnet sich
Pierre X. durch kulturelle Interessen
aus. Mehr aus Zufall denn durch Bos-
willigkeit fallt ihm ein an seinen Nach-
barn gerichteter Brief in die Hinde —
ein Liebesbrief der Tanzerin Maria F.
an den Pianisten Frédéric Z. Der
«Fall» beginnt ihn zu interessieren, mit
immer ausgekliigelteren technischen
Mitteln tiberwacht er das Paar, nimmt
dessen Gespriache mittels Richtmikro-
phonen auf Tonband auf, beobachtet
schliesslich die beiden Liebenden von
der gegeniiberliegenden Baustelle aus.
Was er durch seine Feldstechergldser
visuell wahrnimmt, erfihrt er im Klar-
text erst spiter, beim Abhoren des
Bandes.

Die Ténzerin Maria F. verfolgt er
unerkannt bis in das Theater, in dem
sie eine Inszenierung vorbereitet. Er
schleicht sich mit erstaunlicher Kalt-
bliitigkeit in den Musentempel ein, gibt
sich ebenso unverfroren als Journalist
der «Times» aus und beschiftigt sich
minuzids — und als intimer Ballettken-
ner, der er offenbar ist — mit verschie-
denen Details. Die Auffiihrung be-
sucht er mehrmals, jede Abweichung
genauestens registrierend. Pierre X.
dringt immer schonungsloser in die
Intimitidt des Paares ein, bis zur tragi-
schen Auflosung des Dramas, aus dem
der Beobachter aller seiner Substanz
entledigt hervorgeht.

ZU ETIENNE BARILIER

«Passion» ist im Rhythmus eines
von der Sprache Besessenen geschrie-
ben. Die Geschwindigkeit seines Stils
reisst den Leser starker mit als die
spannungsgeladene, «spiirhundhafte»
Ambiance, die ihn stellenweise zum
Voyeur degradiert. Immerhin gelingt
es Barilier, mit seiner bohrenden Iro-
nie, die Gesagtes gleich wieder zuriick-
nimmt, die Peinlichkeit gewisser Sze-
nen im letzten Augenblick aufzufan-
gen und zu retten. Bedéchtiger, breiter,
aber nicht weniger ironisch ist «Une
seule vie» geschrieben:

Nicolas, gerade zwanzig geworden
und bei den Zwischenpriifungen an
der Uni gescheitert, verreist in eine
fremde Stadt, um deren Sprache, die
sein Studienfach ist, zu erlernen. Aus-
gangspunkt ist das fiktive Sankt-Jakob,
das er im Nachtschnellzug verlasst. Die
«Realitdat» dieses Buchs wird als Fik-
tion ausgegeben — aber die Menschen
atmen, leben, verfiigen iiber Fleisch
und Blut und Herz. Obwohl sie Barilier
wie Schachfiguren bewegt, neue Stra-
tegien und Stellungen ausprobiert, geht
es in diesem Roman um ihren person-
lichen Spielraum — um ihr Leben, das
wie der Nachtzug auf Geleisen ver-
lauft.

Diese Reise wird nun von Barilier
mehrmals geschildert, und immer ver-
lauft sie fiir Nicolas anders. Die Per-
sonen im Abteil (eine dickliche Strik-
kerin, ein hiibsches Madchen, das kei-
nen Biistenhalter tragt, ein Soldat, der
ein Pornoheft durchblattert) und
einige andere fixe Anhaltspunkte (der
Schaffner, die Route, Abfahrtszeiten,
die Getrankeverkaduferin) bleiben sich
bis in verbale Details gleich.

Einmal gelingt es Nicolas, die
Schone zu verfiihren — es ist seine erste
Liebesnacht. Sie fahren nicht zur End-



ZU ETIENNE BARILIER

station, sondern ans Meer. Kurz dar-
auf verldsst sie ihn — nachdem sie in
vollen Ziigen von seinem Stlpendlum
profitiert hat.

Die positivste Variation dlCSCS etwas
kalten, theoretischen Buches, das Fik-
tionen als Moglichkeiten und Permu-
tationen der Realitdt durchspielt:
Rose-Marie, Studienfreundin, die Ni-
colas per Zufall kurz vor der Abreise
mehrmals trifft und die seine Liebe
nicht nur erweckt, sondern auch er-
widert. Ein gemeinsames Leben in
biirgerlichem Gliick wird angedeutet,
doch der grobe Schluss des Romans —
ist es wirklich die einzige mogliche
Entgleisung? — vernichtet alles: Der
Zug ist Objekt eines Attentats der
faschistischen Terrororganisation
«Schwarze Ordnung». Nicolas iiber-
lebt, bleibt aber querschnittgelahmt.
Rose-Marie heiratet anderweitig.

Als Mittelschullehrer entdeckt Nico-
las ein bescheidenes und tiefes Gliick
in der Entsagung: «le bonheur
jexiste». Mit der Problematik der In-
validitit kommt dann aber Barilier
nicht mehr zu Rande, und allein zur
Demonstration der unausweichlichen
Resignation hitte es dieses allegori-
schen Schlussknalls nicht bedurft.

Auch die literarische Form des
Tagebuchs hat sich Etienne Barilier
bereits zu eigen gemacht. «Journal
d’'une mort» nennt er das, was eigent-
lich die Chronik eines Lebens ist.
Erstes Datum: 1.Januar 2000, ein
zweiundfiinfzigjahriger Familienvater
liest sein Tagebuch. Nicht in chrono-
logischer Abfolge, sondern im — zu-
filligen? — Aufschlagen der Seiten.
Dahinter steckt allerdings eine ebenso
raffinierte wie spielerisch manipulierte
Romandramaturgie, die es Barilier er-
laubt, gleichzeitig in Vergangenheit

667

und Zukunft gegenwirtig zu sein. Zwi-
schen den beiden fixen Polen existie-
ren zwei Gegenwarten: jene — bereits
zuriickliegende, aus dem Text heraus
kaum lokalisierbare — der Nieder-
schrift sowie jene — variabel — des
Lesers. Denn der Leser ist in dieses
Literatur- und Lebensspiel hineingezo-
gen: je spiter er das 1977 erschienene
Buch liest, um so stiarker verlagern sich
die Gewichte zu Gunsten der Vergan-
genheit. Und vom 1. Januar des Jahres
2000 an wird der Anteil der Zukunft
auf Null zusammengeschrumpft sein.
Der Stil des Werks reflektiert fein
und nuancenreich das jeweilige Alter
des Romanhelden, nimmt dessen Emo-
tionen auf — seine Evolution in die Zu-
kunft ist literarisch ebenso iiberzeu-
gend gefasst wie die Vergangenheit.
Bariliers schnelle Schrift widerspiegelt
die Zufilligkeit der aufgeschlagenen
Tagebuchseiten und vermittelt ein Bild
vom Menschen als fragmentarische
Erscheinung. Der Rhythmus seiner
Sprache bleibt nie lange konstant; die
Satze zeugen in ihrem Auseinander-
klaffen von Bariliers Skepsis gegen-
iiber Schonheit und Harmonie.
Anfang und Ende dieses «Journal
d’une mort» sind in die Zukunft ge-
worfen; am gleichen 1. Januar 2000,
an dem Bariliers Figur Gaspard Dela-
nuit seine Tagebucheintragungen liest,
schreibt er — offenbar nach der Lek-
tiire der vorangehenden 188 Seiten, als
Konsequenz davon, unter dem Ein-
druck des Gelesenen: als Quintessenz
seiner Existenz — einen Brief an seinen
Sohn. Dieser Brief enthilt, ironisch
unterspielt, die ganze Tragik des Le-
bens. Er ist fiir die Information bedeu-
tend, indem er gewisse Ereignisse ab-
schliessend erhellt und fiithrt — zwi-
schen Amor fati und dumpfer Resigna-



668 ZU ETIENNE BARILIER

tion — an den Ausgangspunkt zuriick:
Die Hoffnungen und Sehnsiichte sind
nun, als viterliche Anteilnahme und
Neugierde kaschiert, entsprechend re-
duziert, auf den Sohn konzentriert.

Sein bisher wichtigstes Werk legte
Etienne Barilier mit «Le chien Tris-
tan» vor. Der Roman, der unter dem
Titel «Nachtgespriche» (bei Ben-
ziger) deutsch vorliegt, spielt in
Rom und ist in eine spannende
Geschichte mit Mord und Selbst-
mord verpackt. Der Autor schil-
dert das geistige und psychologische
Universum einiger Intellektueller, wel-
che am «Institut Suisse» in Rom an
irgendwelchen Langzeitarbeiten iiber
fiinf grosse Musiker der Romantik
herumschreiben. Ihre eigene Unfahig-
keit zu leben kompensieren sie durch
eine weitgehende Riickwirtsidentifika-
tion mit ihren jeweiligen Vorbildern.
Die Schilderung ihrer «condition hu-
maine» im romischen Klima erhebt
«Le chien Tristan» in den Rang eines
zeitgenossischen Bildungsromans.

Die Personen rund um den Hund
mit Namen Tristan sind — mit einem
kulturhistorischen und gegenwirtigen
Janusgesicht: Liszt, Schumann, Wag-
ner, Chopin und Paganini. Zu ihnen
gesellt sich Nietzsche. Ihr Rom ist das
kulturelle, «ewige» Rom der Malerei,
Musik, Philosophie, der Pipste und
Putane. Abgesehen von einigen Ana-
chronismen — Liszts schneller Alfa
Romeo, die Autostrada del Sole, eine
Kommunisten-Schldgerei ganz am
Ende — wird das zeitgendssische Rom
des historischen Kompromisses von
den nostalgischen Nebeln der «glor-
reichen» Vergangenheit aufgesogen.
Zeitlos erscheint neben der Kultur
(vielmehr der Sehnsucht nach ihr) das,
was die Menschen antreibt: Instinkte,

Leidenschaften, Sehnsiichte, Phantas-
men und Faszination — sowie deren
desillusionierende Denunziation als
ewiger Irrtum.

An einem Fest im «Institut Suisse»
verschwindet Persanas Collier, ein Ge-
schenk ihrer Mutter. Wer ist der Dieb?
Verdichtig sind alle, denn in Persana
sind sie alle verliebt, auf ihre Art, und
das Halsband war als Zeichen fiir
jenen gedacht, den die Schone auser-
koren hatte. Gefiihrt von Persanas
Hund, Tristan, findet Liszt die Leiche
Paganinis. Der Verdacht fillt auf
Nietzsche, dessen Selbstmord als indi-
rektes Gestdndnis interpretiert wird.
Irrtum. In dieser Erzdhlung, die sich
kaum je linear abwickelt, liest man
spiater von einem Disput zwischen
Wagner und dem Dichter des Zara-
thustras (bzw. ihren Doubles). Mord
oder Selbstmord?

Die Portrits, die der welsche Ro-
mancier entwirft, sind voller kultur-
historischer Fakten und Details. Durch
die Minnergestalten hindurch skizziert
der Verfasser Persana (man erkennt
Lou Andreas Salomé), die Begehrte,
Umschwiarmte, Getraumte, welche die
Mainner nur verachten kann; alle ihre
Gefiihle {ibertragt sie auf Tristan,
ihren treusten Begleiter. Dem notori-
schen Weiberhelden Liszt gelingt es,
Persana im metallgrauen Alfa Romeo
nachts mit hundertachtzig Sachen aus
Rom zu ent- und vor Florenz zu ver-
fiihren. Zur Beschreibung ihres
«Corps-a-corps», des Zerschmetterns
und Zerdriickens des einen Korpers
durch den andern, geht der Erzihler
in die Hundeperspektive iiber: Tristan
beobachtet das Paar vom Auto aus:
«Seufzer mischten sich in das Bellen
des Hundes.» — Spater, im florentini-
schen Hotel, wird Liszt klar, dass Per-



ZU ETIENNE BARILIER 669

sana den Raub ihres Halsbandes nur
vorgetduscht und damit den Mord an
Paganini und Nietzsches Suizid provo-
ziert hatte.

Das umfangreiche, vielfiltige, le-
senswerte Werk Etienne Bariliers, der
als Schriftsteller iiber eine Husserst
vitale Schopfungskraft scheinbar spie-
lerisch verfiigt, muss im Licht der
theoretischen Reflexionen, die es be-
gleiten, gelesen und besehen werden.
Man findet Ansitze zu diesem Denken
uber Literatur, vor allem Musik und
Metaphysik, in allen seinen Romanen —
und expliziert in seiner Doktorarbeit
tiber Albert Camus («Albert Camus,
Philosophie et Littérature»). Ausge-
hend von der von vielen Kritikern her-
vorgehobenen Einsicht, dass es Camus’
philosophischem System an Kohirenz
mangle, dass es nicht frei sei von
grundlegenden Widerspriichen, de-
monstriert Barilier, dass die Philoso-
phie beim Schriftsteller des «Homme
révolté» im Grunde genommen nur
Vorwand (prétexte) fiir die «rein lite-
rarische» Produktion war — fiir eine
Literatur, welche fahig und bestrebt
ist, der Absurditit der Welt und der
Nichtigkeit der menschlichen Existenz
einen Sinn abzugewinnen.

Nach einem ersten Teil, in dem sich
der Waadtlinder mit Camus’ griechi-
schen Quellen und der Schwierigkeit,
seine «vision du monde» in Konzepte
zu fassen, beschiftigt, kommt er in
einem wichtigen, im Titel auf Sartre
anspielenden Kapitel «Qu’est-ce que la
littérature» auf die Bedingungen von
Philosophie und Literatur zu sprechen.
Die Philosophie, die sich mit der kon-
kreten und gelebten Existenz befasse,
mache einen Schritt auf die Literatur
zu, welche sich ihrerseits in ihrem
metaphysischen Anspruch der Philo-

sophie nahere. Doch, formuliert Bari-
lier: eine «Fusion ohne Konfusion»
kann es nicht geben. Das, was Sartre
den «Sinn» nennt, soll in einem Roman
zwar enthalten, darf aber nicht «expli-
ziert» sein. Blanchot: «. .. jede These,
die in einem Roman triumphiert, hort
sofort auf, wahr zu sein.»

In «Le Grand Inquisiteur» befasst
sich Barilier, der 1980 den Prix Ram-
bert bekam, erneut mit der Funktion
der Literatur. Sein Essay, der 140 Sei-
ten umfasst, ist von der franzosischen
Totalitarismusdebatte der letzten Jahre
gepragt. Barilier will zeigen, wie sich
die Literatur den totalisierenden und
totalitdiren Systemen, die philosophisch
wie gesellschaftspolitisch Bankrott ge-
macht haben, entzieht und als Ort des
Widerstands anbietet. Barilier zufolge
ist die Dichtung geeignet, Breschen in
das geschlossene Denken der Ideolo-
gien, aber auch der exakten Wissen-
schaften zu schlagen und neue Offnun-
gen zu erschliessen. Der Verfasser, der
seinen Leser in schwindelerregendem
Tempo durch theologische Dispute
und wissenschaftliche Debatten hetzt,
auf wenigen Seiten Jahrhunderte der
abendlidndischen Geistesgeschichte
tiberfliegt und den literarischen Status
der Dissidenz und Differenz unter
Berufung auf die modernsten Metho-
den der Linguistik, Philosophie und
Soziologie erarbeitet, konzentriert in
Dostojewskis Grossinquisitor, nach
dem seine Studie benannt ist, jene
Macht, die unsere Kopfe kolonisiert,
unser Denken steuert und in ein abso-
lutes Dogma, das schliesslich die tota-
litiren Greuel bewirkt, einschliesst.
Die zeitgenossischen Formen dieser
«konzeptuellen Diktatur» sind vielfal-
tig und ihre geistigen Viter — wieder
einmal, ist man zu sagen versucht —



670 ZU ETIENNE BARILIER

Aristoteles, Leibniz, Hegel und Marx,
aber auch Prigonin sowie, als letzte
Neuheit, Piaget mit seinen kohédrenten
Modellen.

Als Reprisentanten eines wilden,
freien, subversiven Denkens prisen-
tiert Barilier Sokrates und seine Ver-
absolutierung des Nicht-Wissens, die
christlichen Gnostiker, Kierkegaard
und vor allem Nietzsche: Er entgeht
dem permanent drohenden Status als
«Helfershelfer der Gewissheit» (fau-
teur de Certitude), die an allem schuld
sind, durch seinen Stil, dank dem lite-
rarischen Gebrauch, den er von der
Sprache macht und welcher dem Wort
seine zwiespaltige Natur beldsst. Es
bleibt Zeichen einer Realitdt, auf die
es verweist, wird aber vom Poeten von
dieser Realitdt losgelOst, geradezu
transzendiert: In der Literatur, die
subjektiv ist und spielt, haben die
Worte eine doppelte Funktion — sie
«sprechen» (informieren) und «sin-
gen» zugleich.

Diese Natur der Sprache, zu der sich
Barilier als Essayist und Romancier
bekennt, relativiert jegliche Form des
Wissens und der Kenntnis, die der
Autor allerdings allzu undifferenziert
mit dem Prinzip der totalen Wider-
spruchslosigkeit, das der Grossinqui-
sitor verkorpert, identifiziert. Ebenso
kategorisch setzt er ihm den Roman
entgegen, dessen Figuren — was ihnen
wie ithrem Schopfer bewusst ist — sterb-
lich sind. Er «macht sichtbar» (donne
a voir), aber die Bezichungen von Ich
und Welt, die er aufzeigt, das Wissen,
das er vermittelt, sind nie global oder
endgiiltig.

Etienne Barilier illustriert seine
These von der antitotalitaren Funktion

der Literatur auf stilistisch brillante,
inhaltlich iiberaus gebildete Weise.
Dennoch vermag sein Essay weniger
zu beriihren als seine engagierte Schrift
iiber Camus, dessen relatives philoso-
phisches Scheitern er geschickt mit sei-
nem literarischen Erfolg verkniipft:
Im abstrakten Denken, in den Syste-
men und Konzepten nicht zu Hause,
erfiillt Camus-Romancier die Forde-
rung nach einer — eben durchaus wi-
derspriichlichen — Pluralitdt der Sinne.
In seinem Pladoyer fiir die Ambiva-
lenz des literarischen Texts stiitzt sich
Barilier auf Blanchot und Sartre (den
Sartre der «Situation X»), doch mit
Camus geht er noch weiter und negiert
die historische Funktion der Literatur
zu Gunsten ihrer metaphysischen Di-
mension.

Spitestens an dieser Stelle tritt — wie
bei Camus, der fiir Barilier wohl eben-
falls «prétexte» fiir die Suche nach
dem eigenen literarischen und philoso-
phischen Selbstverstindnis ist — der
Philosoph hinter den Schriftsteller zu-
riick. Fiir den Dichter des «Etranger»
und der «Peste» ebenso wie fiir den
Verfasser des «Chien Tristan» ist die
Literatur ein Schrei aus der Tiefe des
existentiellen Ungliicks und der Ver-
zweiflung — der Ausdruck eines Man-
gels, einer grundlegenden Zerrissen-
heit, welche den Menschen vor allen
historischen und sozialen Differenzen
— und iiber ihre philosophischen Erkli-
rungsversuche hinweg — ganz eigent-
lich: verdammt.

Jiirg Altwegg

1 Alle Biicher von Etienne Barilier er-
scheinen in den Lausanner Editions L’Age
d’Homme.



ZU GERHARD MEIER 671

Fladlisuppe und das Geheimnis dieser Welt

Zu Gerhard Meiers Roman «Borodino» !

Mit jedem seiner Biicher spinnt uns
der in Niderbipp lebende Autor Ger-
hard Meier in eine ganz eigene, unge-
wohnte Wortwelt ein; eine Welt, die
zu beschreiben dem Kritiker nicht
eben leicht fillt. Denn, «Was mir
schon erscheint und was ich machen
maochte, das ist ein Buch iiber nichts»,
diesen skandalosen Satz Flauberts
setzte Meier einem seiner Biicher als
Motto voran. Und das verhohnt alle
unsere geldufigen Vorstellungen, dass
Literatur von etwas handeln, zumin-
dest ein Thema haben, wenn nicht
eben doch eine Geschichte erzihlen
miisse. (Eine Geschichte eben, die der
Kritiker dann im Notfall nacherzihlen
diirfte.)

Indem das Motto iiber allen Werken
stehen konnte, zahlt man Meier oft zu
jenen Autoren, die immer am gleichen
Buch, eben an diesem Buch-aus-Nichts,
weiter schreiben. Das stimmt und
stimmt doch auch wieder nicht. Da er
uns keine Geschichte gibt, die uns
forttragt in die Welt der Fiktionen,
miissen wir uns mit dem befassen, was
da ist: mit der Materialitat, den Wen-
dungen, der Anordnung und Zuord-
nung des Sagens, der Sprache. Und
dabei zeigt sich denn auch sogleich,
dass der Autor in jedem seiner Prosa-
werke eine andere stilistisch-struktu-
rale Moglichkeit mit listiger Virtuositat
und Konsequenz durchspielte: stilisti-
sche Moglichkeiten als sprachliche
Umwege, auf denen er eine fliichtige
Realitdt einzufangen versucht.

In «Der andere Tag» war es eine
extreme und versponnene Indirektheit

des Sagens, ein Reden in Vermutun-
gen; in «Der Besuch» stellt sich ein
Mann im Spitalzimmer vor, was er
seinem Besucher, der nicht kommt,
alles erzahlen wiirde, ein Erzihlen,
demnach, im Konjunktiv; wahrend
«Der schnurgerade Kanal» die Aussa-
gen dem direkten Zugriff entzieht, in-
dem die zentrale Figur bloss in der
unpersonlichen man-Form existiert.
Erst mit «Toteninsel» scheint der Au-
tor diese Scheu vor der unmittelbaren
Aussage abgelegt zu haben, so dass
jetzt Einer in der direkten Rede von
dem berichtet, was er beobachtet,
empfindet oder denkt. Alte Dienstka-
meraden, Baur und Bindschéddler, ma-
chen einen Gang durch Olten, wobei
der Eine, Baur, stindig redet, der An-
dere zuhort, die Beschreibungen des
Spaziergangs liefert und bisweilen eine
Anmerkung iiber eigene Empfindun-
gen oder Uberlegungen im Zusammen-
hang mit Baurs Gerede notiert.

In dem jetzt vorliegenden «Boro-
dino» finden wir die Beiden wieder.
Zweieinviertel Jahre nach jenem Spa-
ziergang besucht Bindschidler den Ka-
meraden erstmals in dessen Heimat-
dorf Amrain. Und wieder ist es Baur,
der redet und redet. Zuerst von einem
Jubildaumstreffen der Aktivdienstler,
dann, vorab auf einem Rundgang
durch Amrain, schildert er frithere Zu-
stinde seines Dorfes, das sich durch
die Jahrzehnte sehr verdndert hat;
abends am Kaminfeuer gedenkt er un-
ter anderem einer umstindlichen Fahrt
zu einer Trauerfeier; am Sonntag dar-
auf wird die Kirche besucht und der



672

Friedhof, was wieder Anlass gibt, von
frither zu reden, von Schwester und
Bruder, Schwager und anderen Ange-
horigen. Der Besuch fillt in die Kar-
nevalszeit: Gejaule, Getrommel und
Getose und insbesondere ein Kinder-
maskenzug.

Mit diesem Figurenpaar also scheint
Meier vorerst die giiltige Form seines
Schreibens gefunden zu haben, und
das weckt Assoziationen zu anderen
Minnerpaaren der Literatur, Flauberts
Bouvard et Pécuchet, Wladimir und
Estragon in Becketts «Godot». Doch
damit ist nichts gewonnen, es sei denn,
dass der Unterschied deutlich wird.
Denn zwischen diesen Méinnern be-
steht kein Dialog, ja, iiberhaupt kei-
nerlei expliziter Bezug. Dass der Eine
sein Reden oft mit «Bindschddler, . . .»
einleitet, unterstreicht nur dieses Feh-
len durch die Diirftigkeit, mit der es
das Selbstgesprich maskiert. Und dass
der Andere seine Fragen nicht an den
Begleiter richtet, sondern an sich
selbst — «Ob er wohl Stifter gelesen
hat? fragte ich mich» — weist in die
selbe Richtung.

Was aber hat dieses eigenartige
Doppelgespann, diese beiden nie di-
rekt, sondern nur durch die Stille hin-
durch kommunizierenden Seelen, in
die der Autor gleichsam sich selbst
aufteilt, zu bedeuten? Nun, zunidchst
ist es in seiner Kiinstlichkeit und Irra-
tionalitdat etwas vom Kiihnsten, was die
heutige Epik erfunden hat. Meier, man
weiss es, hat eine ganz besondere Liebe
zu Spiegeln; verquerte Spiegel, freilich:
Fensterscheiben etwa, die, schief zuein-
ander gestellt, die Bilder verdndern;
ein bauchiger Kaffeekrug, der ein Ge-
sicht zur Fratze verzerrt . . . Mit einem
solchen Motiv hat das Figurenpaar
wahrscheinlich sehr viel zu tun. Bind-

ZU GERHARD MEIER

schidler, der Zuhdorer, ist jetzt wieder-
holt allein, und besonders bei diesem
Alleinsein findet sich in mancherlei
Varianten ein Widerhall, indem Baurs
Ausserungen nun gleichsam echohaft
wieder in ihm aufsteigen. Und auch
das ist ein schiefes, ein modifiziertes
Echo, eines das sich durch seine eige-
nen Assoziationen und Gedanken, im
eigenen Lebenskontext verfremdet hat.
Ein oberes Assoziationsmotiv ist
Tolstois «Krieg und Frieden», das
Bindschidler vor kurzem gelesen hatte
und von dem er so betroffen und
durchdrungen wurde, dass die Gedan-
kenwege wie magnetisch dorthin fiih-
ren. Bilder steigen auf, Bilder der
grossraumigen russischen Landschaft,
die sich mit dem kleinen Dorf in Baurs
Schilderungen vermischen. Oder, wenn
dieser von den beim Soldatentreffen
bieder iiber die Strasse gehingten Lo-
kalfahnen erzdhlt, wird die Erinnerung
wach an jene andere, die Fiirst Andreij
Bolkonskij den Franzosen entgegen-
trug, um die Flucht seiner Landsleute
aufzuhalten. Und die von Baur er-
wahnte Totenfeier fiir den Dorfschnei-
der weckt das Bild vom Tod dieses
Andreij, der blutiiberstromt auf dem
Schlachtfeld liegt, «<wo ihm zum ersten
Mal in seinem Leben der Himmel auf-
gegangen war, die Grosse, Stille, die
Unendlichkeit des Sternenhimmels.
Wo er losgelost von Schmerzen, Wiin-
schen, Hoffnungen dagelegen hatte,
offen dem Geheimnis dieser Welt».
Gegen Ende findet sich ein sehr be-
deutungsvoller Satz, ein Satz, den der
Autor auch selber — im Klappentext —
hervorhebt: «Bindschddler, ich glaube,
dass uns heute weniger das Gesell-
schaftliche zu schaffen macht, als viel
mehr dieses Vakuum an Spiritualitit,
das uns sozusagen an den Rand eines



ZU GERHARD MEIER 673

kosmischen Abgrundes saugt.» Gewiss
haben die Echostellen, welche die fak-
tischen Schilderungen Baurs aus dem
Raum von Bindschéddlers Empfindun-
gen, Erinnerungen und Erkenntnissen
gleichsam mit einem geistigen Licht
umgeben, auch mit diesem Satz zu tun:
als ein Anschreiben gegen dieses Va-
kuum, gegen «die Einschrinkung der
Wirklichkeit auf die Verstandes- und
Willenswelt». Ofters auch wird an
Proust gedacht, den Autor, dem die
Dinge der Welt iiberhaupt erst wirk-
lich wurden, wenn sie als Erinnertes
anhand von Sprache aus seiner Seele
aufstiegen. Aber nicht nur Proust ist
zugegen, sondern auch Reminiszenzen
aus anderen Bildungserlebnissen, aus
Musik, Malerei, Architektur, Litera-
tur; und diese fiigen sich so unange-
strengt, so selbstverstindlich ins Ge-
webe der kleinen Familien- und Dorf-
topographie, dass man den Autor um
sein ungebrochenes Verhiltnis zur kul-
turellen Tradition nur beneiden kann.
Die Rollen von Bindschiddler und
Baur sind nun freilich gar nicht so stur
verteilt: die Positionen konnen durch-
aus wechseln; nur kommt diesem eben
als Gastgeber in seinem Dorf ein gros-
ser Teil des Informierens zu. Und das
ist ein ganz wichtiges Unterfangen.
Meier ist ein Meister der genauen, ja
oft direkt pedantischen Beschreibung,
die uns das Faktische scharf niianciert
vor Auge fiihrt. Dinge oft, aus dem
gewohnlichsten Alltag, die wir noto-
risch iibersehen. Doch gelingt diese
schone Genauigkeit nur dem, der seine
Darstellungen sauber hilt, nichts Ge-
fiihliges hineinkramt, das die Kontu-
ren der Bilder aufweichen wiirde. Es
ist gar nicht auszudenken, wie viel
Nostalgie hier eigentlich mitschwingen
konnte: die vielen schon zu Grabe ge-

legten Verwandten, das letzte Pferd
auf dem Weg zum Schlachthof, ge-
fallte Birken, das rote Hotel, das sich
wie ein zirtlicher Farbtupfen durch
den Text zieht und das einem Coop-
Center hat weichen miissen. Von
Nostalgie jedoch ist da keine Spur; das
versunkene Amrain bleibt reine An-
schauung und bestiirzt den Leser ge-
rade dadurch um so tiefer.

In diesen Zusammenhang gehdren
auch die verschiedenen kauzigen, skur-
ril pedantischen, verquerten Sprach-
wendungen, auf die schon so oft hin-
gewiesen wurde, dass sie hier nicht
mehr herbeibemiiht zu werden brau-
chen. Sie sind der Ausdruck einer ver-
schmitzten Ironie, die alles, was zum
«schonen Sagen» Anlass gidbe, durch
irgendetwas Trockenes, Sperriges zu
vereiteln sucht.

Denn Pathos, Lyrismen, oder eben
Nostalgie, das sind gleichsam die Erb-
feinde von Meiers Poetik und also von
seiner Weltanschauung. Fiir diese sind
nur zwei Bereiche ganz wirklich: der
scharf und trocken zu beobachtende
All-Tag und der «andere Tag», jener
zeitenthobene Tag des Himmels und
des Geheimnisses. Diese beiden Wirk-
lichkeitstage indessen erschliessen sich
nur, wenn man nichts Halbes,
Schummriges zuldsst, nicht mit dem
Verwischen der Formen Geheimnis
vorzuspiegeln versucht. So frappieren
denn auch immer wieder die schroffen
Gegensitze: das helvetische Dorf am
Fuss des Jura und die grenzenlose
Weite russischer Landschaft; das Ver-
enden von Menschen, brutal, am stin-
kenden Krebsgeschwiir, und der lichte
Tod Andreijs, dem die Unendlichkeit
des Sternenhimmels erstmals aufging;
der ewige Augenblick der absoluten
Liebe, wie Natascha sie mit Andreij



674 ZU GERHARD MEIER

lebt, und die triste Abfolge der Augen-
blicke im zerstorenden Lauf der Zeit.
Eine typische Stelle ist jene, wo Meier
Natascha im Bereich dieser beiden
Pole zusammensieht und mit den Hel-
vetismen das Hausbackene zihne-
knirschend noch unterstreicht: «Eben
diese Natascha, diese junge, diese blii-
hende, diese wunderbare Frau, habe
Pierre geheiratet, den Freund Bolkon-
skijs, habe Kinder bekommen, sei
schwer geworden, habe ihren Mann,
ihre Kinder behiitet, Flidlisuppe ge-
gessen, Rindsbraten, Kartoffelstock,
gemischten Salat . . .»

Das provinzielle Menii wurde schon
eingangs aufgetragen, zum Soldaten-
jubildum, und hernach setzte auch
Baurs Frau es dem Gaste vor. Im gan-
zen Buch findet sich kein Detail, das
nicht schon einmal aufgetaucht war
oder auftauchen wird. So ergibt die
Beerdigung des Bruders mit den vielen
umstdndlichen Zwischenhalten eine
Art Umzug, der denjenigen der Kin-
dermasken am anderen Ende des Le-
bens wieder aufnimmt. Und nicht um-
sonst dominiert in diesem Zug das Par-
chen mit dem Kinderwagen: Familien-
leben, ein oberes Thema Baurs, wird,

wieder vom anderen Ende her, spiele-
risch vorweggenommen.

Meist aber sind es kleine Dinge,
Pilze, eine Krdhe, eine Karnevals-
riatsche, Dinge, die fiir sich selbst be-
langlos wiren, die nun aber im subtilen
Spiegel-Spiel der Entsprechungen zu-
sammengeordnet werden, so dass eine
Art Partitur entsteht. Das vielleicht ist
tiberhaupt der utopische Impuls fiir
diese Schreibart; durch die wechselsei-
tig weitergegebenen Beziige sollten die
Dinge eine Bedeutung erhalten, damit
sie nicht in jenes Vakuum an Spiritua-
litdt geraten, von dem Baur spricht:
damit schliesslich die Brutalitit des
Zufalls, die schmerzliche Willkiir des
alltaglichen Geschicks aufgehoben
wire in der Ganzheit einer Lebens-
choreographie. Oder, wie Bindschddler
es sagt: «dass fiir mich menschliches
Leben einem Musikstiick dhnele, bei
dem man sich weniger um den Anfang,
den Mittelteil oder das Ende kiimmere,
als vielmehr darum, wie es sich gleich-
sam im Detail, aber im Hinblick auf
das Ganze, zu prdsentieren vermdge.»

Gerda Zeltner

1 Gerhard Meier, Borodino, Zytglogge
Verlag, Bern 1982.

«Wir sind nicht nur von dieser Welt»

Zum Buch von Hoimar von Ditfurth?

Drei Physiker, ein Astronom und ein
der Mystik zugeneigter Schriftsteller
sehen sich zwei parapsychologische
Experimente an, die beide misslingen
und beginnen dann zu diskutieren. Der
Mystiker erklart, das erwartete Phiano-

men habe sich deshalb nicht produzie-
ren konnen, weil das Medium durch
die negative Haltung der meisten An-
wesenden geldhmt worden sei. Was die
Anhinger der exakten Wissenschaften
beantworten mit der Aufforderung,



ZU HOIMAR VON DITFURTH 675

wir sollten doch aufhéren Wunder zu
suchen dort wo es sie nicht gibt, dafiir
aber die Ratsel wahrnehmen, mit de-
nen wir leben und die wahrhaft gross-
artig und hochst geheimnisvoll sind.

Sie sprechen vom Weltall, vom Ster-
nenhimmel und seinen Galaxien, von
denen es einige hundert Milliarden in
den Tiefen des Raumes gibt. Diesen
Weltraum, seine Endlichkeit oder Un-
endlichkeit konnen wir uns schlechter-
dings nicht vorstellen. Was sich darin
ereignet, erscheint mysterios. Wir miis-
sen uns mit der Annahme begniigen,
dass sich vor etwa 14 Milliarden Jah-
ren ein Urknall ereignete. Seit jener
Sekunde entfernt sich die Masse, be-
wegen sich die Himmelskdrper unab-
lassig in einem Tempo, das die Licht-
geschwindigkeit iibertrifft (300 Tau-
send Kilometer je Sekunde) vom ein-
stigen Mittelpunkt weg. Wie lange
noch, wohin, bis zu welchem Punkt
und warum iiberhaupt? Niemand weiss
es.

Dieses Gesprach, vom franzosischen
Fernsehen ausgestrahlt, ldsst ahnen,
dass alles Geschehen einen dunklen
Ursprung hat, der in einem «Jenseits»
liegt und sich darauf hin bewegt. Mit
welchem Ziel?

Genau dieser Frage geht Hoimar
von Ditfurth in seinem neuen Buch
«Wir sind nicht nur von dieser Welt»
nach. Er tut es als Wissenschafter sehr
griindlich. Und er kommt dabei zum
Schluss, dass wir unser Planetensystem
als «einen Teil gottlicher Schépfung»
zu betrachten haben, auch wenn es uns
gelungen ist, sein Verhalten naturge-
setzlich zu verstehen.

Nach ihm muss die Evolution als
ein sich immer noch in Gang befin-
dender Entwicklungsprozess beschrie-
ben werden, in dessen Verlauf der

Kosmos mit jenem geistigen Prinzip
zu verschmelzen beginnt, das die Vor-
aussetzung fiir seine Entstehung gewe-
sen ist und fiir die Ordnung, die sich
im Ablauf seiner Geschichte entfaltet.
«Wir konnen sagen, dass die Ge-
schichte des sich evolvierenden Kos-
mos die Geschichte dieser Verschmel-
zung ist» — auf den jiingsten Tag hin.
Dies wire der ferne Augenblick, in
dem sich die diesseitige Welt und der
jenseitige Geist vollig ineinander ver-
schmolzen haben, in eine endzeitliche
Verwirklichung.

Wahrhaft erstaunliche, ungewohnte
Hypothesen aus dem Mund eines kiihl
iiberlegenden Wissenschafters. Aber
der so redet, stellt sich bei der Ent-
wicklung seiner Evolutionslehre auf
eine kritische Leserschaft ein, sieht die
vielen Wenn und Aber, baut sie Schritt
um Schritt ab.

Ich gestehe: seit dem Betrachten des
Evolutionskalenders im Buche Dit-
furths gehe ich mit einem eigenartigen
Gefiihl archaischer Verwandtschaft
am Kornacker vorbei, im Wissen, dass
ich, dass meine Substanz, vor etwa
anderthalbmilliarden Jahren in den
Ahren enthalten war. Alles ist in Allem
und die Einheit des Alls ist ausser
Zweifel.

Eine seit ihrer Entstehung sich un-
ablidssig fortentwickelnde Welt, von
einer umfassenden Ordnung getragen
und gelenkt, «ist aber nur denkbar als
die Folge einer (seit der Schopfung)
lebendig gebliebenen Beziehung zwi-
schen Welt und Transzendenz», sagt
von Ditfurth. Die sich evolvierende
Welt ist also zur Transzendenz hin
stets offen, oder anders gesagt: die
Transzendenz ist in ihr gegenwirtig
und lebendig.

Der Glaube an einen Gott, zu dem



676 ZU HOIMAR VON DITFURTH

sich Hoimar von Ditfurth mit aller
Deutlichkeit bekennt, kann, wie er
sagt, auch fiir einen Naturwissenschaf-
ter mehr als blosses Wunschdenken
sein. Das Wunschdenken stort uns
doch zutiefst, weil es fiir einen Men-
schen schwer ertriaglich ist, einerseits
die Richtigkeit von Darwins Evolu-
tionslehre einzusehen und gleichzeitig
kirchliche Dogmen zu akzeptieren, die
Darwins Erkenntnisse nicht wahrhaben
wollen. Einem solchen Menschen wird
die Lehre von zwei Wahrheiten zuge-
mutet. Er soll in einer gespaltenen
Welt leben, was ein dauerndes Arger-
nis ist. Ein unndtiges, sagt Hoimar
von Ditfurth.

Der Mensch war zu allen Zeiten re-
ligios, im Kern ist er es heute so gut
wie je, und nun gibt es Beispiele in
Fiille, die beweisen, «dass naturwissen-
schaftliche Entdeckungen und uralte
Aussagen der Religion auf eine uner-
wartete Weise sich bestdtigen».

Diese Behauptung zu begriinden,
war fiir den Autor der eigentliche An-
lass, das neue Buch zu schreiben. Die
Verbindung religioser und wissen-
schaftlicher Aussagen iiber diese Welt,
zu einer einheitlichen Schau, scheint
ithm nicht nur moglich, sondern auch
dringend nétig, «wenn der Schwund
an Glaubwiirdigkeit, dem die religiose
Verkiindigung heute in der breiten
Offentlichkeit ausgesetzt ist, nicht wei-
ter fortschreiten soll». Eine solche uns
zur Selbstverantwortlichkeit verpflich-
tende Aussage hitte er vor 25 Jahren
noch nicht gewagt, hat Hoimar von
Ditfurth kiirzlich gegeniiber einem In-
terviewer bekannt.

Mancher Leser mag staunen, ja er-
leichtert aufatmen, hier nun einen von
Ditfurth vor sich haben, der unserem
Empfinden, Denken und ethisch ge-

pragten Handeln Bedeutung und Kraft
beimisst und sich damit eindeutiger als
friiher absetzt vom franzosischen Bio-
logen und Nobelpreistrager Jacques
Monod, der uns in seinem Werk «Zu-
fall und Notwendigkeit» mit suggesti-
vem Pathos verkiindete, alles Leben
entstehe aus einem sinnlosen, ja grau-
samen Zufall; wir und unsere ganze
Umwelt seien bloss das Resultat einer
gigantischen Lotterie.

Von Ditfurth setzt sich diesem tri-
sten Determinismus entgegen. Die Exi-
stenz des menschlichen Willens und
unserer Verantwortung fiir das Ge-
schehen seien von der Wissenschaft
heute wieder zugelassen. Unsere Zu-
kunft sei offen. «Ob die Welt des Men-
schen den Weg durch die Zeit bis zu
jenem letzten Entwicklungsschritt wird
zuriicklegen konnen, der allein sie dem
Jenseits ,von Angesicht zu Angesicht
gegeniiberstellen wiirde, hangt nicht
zuletzt auch von unserem Tun und
Lassen ab», meint der Autor.

Die Welt ist also kein geschlossenes,
sondern ein offenes System. Unsere
Zukunft ist nicht von vornherein fest-
gelegt, unsere Miihe um ein richtiges,
sinnvolles Verhalten ist nicht bloss illu-
sorisch, sondern der Mensch hat
«hochst reale Entscheidungen zu tref-
fen, in denen er sich bewdhren muss
und in denen er ebenso auch versagen
kann».

Der Autor bekennt sich zu einem
Gott, verspricht uns jedoch keinen
Gottesbeweis, raumt aber gleichzeitig
ein, dass die Antwort auf die Frage
nach der Existenz Gottes von kardina-
ler Bedeutung sei. Ob das Wort «Gott»
ein sinnloses Wort sei oder sich auf
eine Realitat beziehe, sei davon ab-
hiangig, wie mehr oder weniger naiv
wir uns die Gottheit vorstellen, wie



ZU HOIMAR VON DITFURTH

weit wir uns dabei von zu engen, welt-
lichen Vorstellungen und Bildern 16sen
konnen. Immer aber sei Religiositit
offensichtlich ein konstitutiver Zug
menschlichen Wesens gewesen. Der
Mensch habe zu allen Zeiten und auf
allen Kontinenten, in allen Kulturen
und allen Phasen seiner Geschichte
«religios» empfunden und «an die Exi-
stenz einer jenseits der von ihm erleb-
ten Welt gelegenen Wirklichkeit ge-
glaubt oder sie zumindest als Moglich-
keit ernst genommen».

«Um aber wahrhaft zu erkennen
was jenseits liegt, ist unser Blick zu
triib. Es geniigt, dass es ein Jenseits
gibt», so zitiert der Autor Bernard
Shaw, und er gibt spiter auch Tertul-
lian das Wort und wiederholt sein be-
rithmtes «credo quia absurdum» — «ich
glaube gerade deshalb, weil es meinem
Verstand so unannehmbar erscheint».

Arabischer Mystizismus

677

Weder unser Denken, noch unsere
Sprache reichen aus, um die Rétsel un-
seres Daseins zu losen. Aber nicht erst
in der jiingsten Zeit seiner Geschichte
hat der Mensch Kommunikationsmit-
tel hervorgebracht, mit denen er auch
jene Bereiche der Wirklichkeit erahnen
kann, in die seine Umgangssprache
nicht mehr hineinreicht: die Kunst. Sie
versucht, auch jene Dimensionen einer
realen Welt erfahrbar zu machen, die
sich mit Worten nicht mehr fassen las-
sen. Der Horizont der Wirklichkeit ist
weiter, als unsere Worte reichen.

Adolf Wirz

1t Hoimar von Ditfurth, Wir sind nicht
nur von dieser Welt, Naturwissenschaft,
Religion und die Zukunft des Menschen,
Hoffmann und Campe, Hamburg 1981.

Zu «Die Hamadsa» von Vincent Crapanzano

Fast zwanzig Jahre sind verflossen,
seit die Ziircher Psychoanalythiker
Paul Parin, Fritz Morgenthaler und
G. Parin-Matthey ihre Untersuchun-
gen liber die Dogon, in der Form eines
ethno-psychiatrischen Berichts, ver-
offentlicht haben («Die Weissen den-
ken zuviel»), und sieht man sich auf
dem deutschsprachigen Markt um, so
fallt bald auf, dass dieses Beispiel eines
Eintauchens in eine andersartige Kul-
tur in vergleichbar griindlicher Form
kaum nachgeahmt worden ist. Das ist
bedauerlich, denn diese Methode fiihrt
zu unvergleichlich préziser und ausser-

dem iiberaus anschaulicher Darstel-
lung von Beziehungen, Wertvorstel-
lungen und kulturellen Verhaltenswei-
sen.

Um so begriissenswerter ist, dass die
Verlagsgemeinschaft Klett-Cotta jetzt
ein Werk in deutscher Ubersetzung
vorlegt, das durch #hnliche Arbeits-
weise wie «Die Weissen denken zuviel»
zustandegekommen ist, und das im
englischen Original schon im Jahr
1973 auf den Markt kam: «Die Ha-
madsa» von Vincent Crapanzano. Wer
dieses Buch liest, erfahrt nicht nur eine
Menge an Wissenswertem iiber die



678 ARABISCHER MYSTIZISMUS

zahlenmaissig kleine Bruderschaft der
Hamadsa in der Umgebung von Mek-
nes, sondern auch einiges iiber die ma-
rokkanische Gesellschaft, was sich
sonst dem Beobachter verborgen hilt.
Das ist um so wesentlicher, als das
aussere Bild und die innere Wirklich-
keit Marokkos in manchen Belangen
durch gewaltige Distanz voneinander
getrennt sind. Die Realitdt dieses Lan-
des verschliesst sich gegeniiber dem
Aussenstehenden konsequenter als
jene der meisten andern arabischen
Lander. Marokko, gemdss der fiir das
Ausland bestimmten Selbstdarstellung
ein fortschrittliches Land pro-west-
licher Ausrichtung, ist unter der Ober-
fliche des Sichtbaren traditionsgebun-
den, ja in mancherlei Hinsicht gerade-
zu archaisch. Die sufisch-islamischen
Bruderschaften spielen hier eine noch
gewichtigere Rolle als in den anderen
Léndern des Maghreb, auch wenn sie
langst nicht mehr jene politischen Auf-
gaben wahrnehmen, die ihnen im Zu-
sammenhang mit den Befreiungskamp-
fen zugekommen sind.

Die Bruderschaften sind soziale
Bindeglieder zwischen = Menschen
(mehrheitlich Mainnern) vergleichba-
rer sozialer Herkunft. Die Hamadsa,
denen der amerikanische Ethno-
psychiater Vincent Crapanzano eine
intensive Forschungsarbeit gewidmet
hat, sind iiberdies auch eine therapeu-
tische Gemeinschaft, die Kranke auf-
nimmt, sie sozialisiert, ihnen die Mog-
lichkeit zu einer allgemein akzeptier-
ten Selbstdarstellung gibt, die bis zu
Akten der Selbstverletzung fiihrt, und
die jene Grenze aufhebt, die iiblicher-
weise zwischen «Gesunden» und
«Kranken» gezogen wird. Von gebil-
deten Marokkanern werden die An-
hanger der Bruderschaft oft mit einer

gewissen Verachtung betrachtet — aber
das hindert nicht, dass auch iiber die
Gemeinschaft der Hamadsa hinaus
sich in Marokko viel von jenem mit
Wundertaten in Verbindung gebrach-
ten Volksglauben erhalten hat, der mit
dem Leben der beiden Heiligen Sidi
Ali und Sidi Ahmad (sie lebten im 18.
Jahrhundert) zusammenhingt.
Crapanzano erzihlt, wie die Ge-
meinschaft entstanden ist, er analysiert
ihre Existenzbedingungen in unserer
Zeit (die Forschungsarbeiten des Au-
tors wurden vorwiegend in den Jahren
1967 und 1968 durchgefiihrt — eine Er-
ginzung in genereller Hinsicht in be-
zug auf die letzten Entwicklungen
ware wiinschenswert!), er schildert die
Funktion der Bruderschaft fiir die so-
ziale Umgebung. Er behandelt dieses
an sich sehr spezielle Thema in der Tat
meisterhaft, und er vermittelt in den
Einfiihrungsteilen auch einiges an
Grundlagenwissen iiber den Sufismus
(Islamische Mystik) und das Wesen
der Bruderschaften in grosserem Rah-
men als jenem der Hamadsa. Ob das
ausreicht, um die Lektiire der an-
schliessenden Kapitel voll verstandlich
zu machen, kann ich nicht beurteilen.
Wer mehr an Basis-Information
iiber den Sufismus will, der sei auf das
hervorragende, 1979 erschienene Buch
von Annemarie Schimmel hingewie-
sen, «Mystische Dimensionen des
Islam» (erschienen im Qalandar-Ver-
lag GmbH, Aalen). Und wer mehr er-
fahren will iiber das Wesen und die
Bedeutung der islamischen Bruder-
schaften in Marokko, der sollte das
1969 in englischer Sprache erschienene
Werk von Ernest Gellner lesen, «Saints
of the Atlas» (erschienen bei Weiden-
feld & Nicolson). Gellner schildert an-
schaulich und mit grosser Sachkennt-



ARABISCHER MYSTIZISMUS 679

nis das soziale und religiose Umfeld
der Bruderschaften, und er beschreibt
dariiberhinaus einige der wesentlich-
sten Grundziige der arabischen und
der Berberkultur in Nordafrika. Wer
dieses Buch liest, versteht, warum der

Hinweise

Moderne Theaterstiicke

Die 34. Ausgabe der Reihe «Specta-
culum» enthilt in dieser Reihenfolge
die Stiicke «Der Verwaiser» von Sa-
muel Beckett, ein aus dem Franzosi-
schen («Le Dépeupleur») iibersetztes
Prosa-Szenarium, das George Tabori
fiir eine europdische Erstauffiihrung
vorbereitet, «Aus der Fremde» von
Ernst Jandl, «<An den Rand der Er-
schopfung weiter» von Bodo Kirch-
hoff, «Die Lehrerin verspricht der
Negerin wiarmere Trianen» von Jiirg
Laederach, «Mephisto» von Ariane
Mnouchkine und «Betrogen» von Ha-
rold Pinter. Es sind Texte oder Spiel-
vorschlige, die insofern Aktualitit
haben, als sich das Theater der Ge-
genwart damit in zum Teil stark be-
achteten Inszenierungen beschiftigt
hat. Von besonderem Wert sind, in
letzter Zeit eigentlich zunehmend, die
«Materialien» zu den Stiicken, die
jeder Ausgabe von «Spectaculum»
beigegeben sind. Zum Beispiel ent-
hilt der vorliegende Band eine Be-
sprechung am ersten Probentag von
George Tabori, worin dieser unter
anderem auch seine Ansichten iiber
Kritik #dussert, nicht besonders auf-
regend und im Grunde auch nicht be-
sonders originell. Die Kommentare

Mystizismus fiir die Stammesangehori-
gen eine Notwendigkeit ist, nicht nur
eine spielerisch eingesetzte Alternative
zu einer andern Form der religiosen
Manifestation.

Erich Gysling

oder Interpretationen zu den iibrigen
Stiicken stammen aus der Feder von
Kritikern, so Helmut Schodel iiber
Laederach, Peter Miinder iiber Ha-
rold Pinter (Suhrkamp Verlag, Frank-
furt am Main 1981).

Ein Schauspielfiihrer

1000 Theaterstiicke von 230 Autoren
stellt der Mosaik Schauspielfiihrer vor,
den Karin Kathrein im Mosaik Verlag,
Miinchen, herausgibt. Das heisst, es
ist eine Auswahl, allerdings eine Aus-
wahl aus dem Theater der Welt, von
der Antike bis in die Neuzeit, vom
angelsdchsischen bis zum osteuropa-
ischen und russischen Theater. Eine
Anzahl Szenenfotos ergidnzen die Dar-
stellung, die teils Theatergeschichte
im Aufriss, teils Inhaltsangaben aus-
gewihlter Stiicke enthilt.

Ausgewihlte Werke
von Justinus Kerner

Ein Reclam-Band, in blaues Leinen
gebunden, macht uns mit ausgewihl-
ten Werken des schwibischen Spit-
romantikers bekannt. Herausgeber ist
Giinter Grimm. Eine verdienstvolle



680 HINWEISE

und ansprechend présentierte «Ret-
tung», fiir Liebhaber und Studenten
gleichermassen geeignet. Selbstver-
standlich durften die Klexographien
nicht fehlen.

Lyrik und Photographie

Bernhard Moosbrugger, einer der
Teilhaber des Pendo Verlages, Ziirich,
ist Photograph. Seine Liebe gilt einer
Buchform, die er zusammen mit dem
1915 in den USA geborenen Lyriker
Robert Lax in zwei Bidnden realisiert
hat: «Wasser» ist der Titel des kleine-
ren, der knappe lyrische Texte zum

AM PARADEPLATZ

Lassen Sie sich verfiihren
von unseren feinen

Glace-Spezialititen

Hauptbahnhof Ziirich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach
Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten

Thema (in englischer und deutscher
Version) mit photographischen Im-
pressionen vereinigt. Der in quadrati-
schem Format gehaltene Band «Cir-
cus, Zirkus, Cirque, Circo» bringt die
englischen Gedichte von Robert Lax,
in deutscher Ubersetzung (Alfred
Kuoni), in franzosischer von Cathe-
rine Mauger und in spanischer von
Ernesto Cardenal. Moosbruggers Auf-
nahmen begleiten den Zirkusalltag,
vom Morgen, wenn das Zelt erwacht,
die Leute in den Wohnwagen den
Morgenkaffee trinken, die Menagerie
aufgeht, bis zur abendlichen Vorstel-
lung mit Tigern und weissen Hengsten
im Scheinwerferlicht. (Pendo Verlag,
Ziirich.)

AKADEMISCHE REISEN

Ziirich, Bahnhofstrasse 37, Tel. (01) 211 25 46

LOIRE — BRETAGNE
(59.—61. Wiederholung)

31. 7.—11. 8. / 14, 8,—25. 8. / 28. 8.—8. 9.
wieder mit Frl. G. Gudrian, Kunsthist.
Frau Mag. E. Sladek, Kunsthist.

Hr. Dr. K. Zbinden, Kunsthist.

IRLAND
14.—26. 8.
Hr. Prof. Dr. S. Wallinger, Anglist

ENGLAND — SCHOTTLAND
31. 7.—13. 8.
Hr. Prof. Dr. H. G. Franz, Kunsthist.
14. 8.—27. 8.
Hr. St. Zilkens, Kunsthist.

ISTANBUL — KLEINASIEN
4,—18. 9. / 25. 9.—9. 10. / 2.—16. 10.
Hr. Prof. Dr. S. Dimitriou, Kunsthist.
Hr. Dr. M. Hauser, Hist.
Hr. Univ.doz. Dr. K. Jaritz, Orient.

OSTL. KLEINASIEN
4,—18. 9, / 18. 9.—3. 10. / 2.—17. 10.
Hr. Dr. R. Meric, Kunsthist.
Frau Dr. B. Schaffer, Orient.

SIZILIEN
25, 9.—8. 10. / 2.—13. 10.
wieder mit Hr. F. Sauerland, Arch.
Hr. Doz. Dr. Ki. Stidhler, Archaologe




	Das Buch

