
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 4

Artikel: Moderne Kunst und ihre Feinde

Autor: Guignard, Elise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elise Guignard

Moderne Kunst und ihre Feinde

Vor 22 Jahren ist in Stockholm ein Buch herausgekommen von Erwin
Panofsky, dem deutschen Kunsthistoriker, der bis 1933 Professor in
Hamburg war und nach der Emigration bis zu seinem Tode (1968) an
amerikanischen Universitäten lehrte. Unter dem Originaltitel «Renaissance
and Renaissances in Western Art» sind Vorlesungen und Resultate von
Seminarien vereinigt, die anlässlich eines Symposiums 1952 im schwedischen

Schloss Gripsholm gehalten wurden. Das Thema wird im wesentlichen

anhand von Werken des 14. und 15. Jahrhunderts erörtert1. Frage:
Wie blickt ein deutscher Gelehrter, der in Amerika europäische
Kunstgeschichte doziert, auf Europa Die Frage müsste in verwandtem Kontext
oft wiederholt werden, um sie gründlich zu beantworten; in unserem
Zusammenhang soll sie im Hintergrund stets gegenwärtig sein.

Im vergangenen Jahr erschien von Peter Paret «Die Berliner Secession.

Moderne Kunst und ihre Feinde im Kaiserlichen Deutschland2». Der
Verfasser, ein Enkel Paul Cassirers, geboren 1926 in Berlin, lebt seit 1932 in
den USA und lehrt Neuere Geschichte an der Stanford University in
Kalifornien. Panofsky hat über die geographische Distanz reflektiert und sich
dahin geäussert, dass sich europäische Wissenschafter in bezug auf das

Nationale unbewusst an tief verwurzelte Emotionen klammerten oder
bewusst dagegen kämpften. Von Amerika aus gesehen wachse «ganz
Europa von Spanien bis zum östlichen Mittelmeer zu einem einzigen
Panorama zusammen, dessen Einzelbilder in geziemenden Intervallen
und in gleicher Bildschärfe auftauchen3». - Die lokale Entfernung führt
zwingend zur besseren Übersicht. - Wie verhält es sich mit dieser
Behauptung? Jeder Historiker sammelt Fakten; sie sind das Material, woraus
er das, respektive sein Bild einer Epoche oder eines Jahrzehnts erarbeitet.
Das nennen wir Übersicht erreichen. Dagegen: Schriftliche und bildliche
Dokumente anhäufen und fortlaufend kommentieren, das sind erst wichtige,

sachbezogene Hinweise zu einer umfassenden Gesamtschau. Peter
Paret geht es einzig darum, den Zeitraum um die Jahrhundertwende von
ungefähr drei Dezennien als «Einzelbild» mit maximaler «Bildschärfe»
auszuleuchten. Seine Methode ist in dem Sinn fotografisch-objektiv: die
Kunstszene Berlin wird so visiert, dass die grösstmögliche Anzahl Einzel-



338 MODERNE KUNST

heiten sichtbar wird. Was einer solchen objektiven Darstellung an Subjektivem

trotzdem anhaften mag, ist folgendes: der Verfasser stammt aus der
bekannten Cassirerfamilie. Und das Buch ist für englische und amerikanische

Leser geschrieben. Den Namen Cassirer bringt jeder - vielleicht
müssen wir sagen der europäische - Kunstliebhaber mit der damaligen
Moderne, mit dem Expressionismus in Verbindung. Persönliches und
ästhetisches Engagement des Autors ist daher naheliegend. Hätte Paret bei
seiner Arbeit an ein deutsches Publikum gedacht, so hätte er - er sagt es

im Vorwort zur Übersetzung - vieles voraussetzen dürfen. Unser Einwand

wegen Überschärfe im Detail zuungunsten der Gesamtschau wird damit
teilweise entkräftet, und wir betonen, dass die zahllosen treffenden
Kurzkommentare zu den einzelnen Ereignissen äusserst anregend sind. Peter
Paret und Erwin Panofsky, die zwei Deutsch-Amerikaner, blicken beide
auf Europa; der eine hat die Tendenz zu minutiöser, der andere zu
weiträumiger Betrachtungsweise. (Die allgemeine wissenschaftliche Leistung
der zwei Historiker ist mit dieser Bemerkung keineswegs verbindlich
charakterisiert.)

«Renaissance und Renaissancen» - in der suggestiven Formulierung
Panofskys erscheint die europäische Kunstgeschichte im Weitwinkel. Das
Wort Renaissance kann im Plural verwendet werden, wenn dahinter die
Überzeugung steht, dass Neu- oder Wiedergeburt stets möglich ist.

Angenommen, Vorgänge oder Entwicklungen dieser Art wiederholen sich,
dann sind sie auch miteinander vergleichbar. Über die Merkmale, nach
denen verglichen wird, hat man sich zu einigen.

«Moderne Kunst und ihre Feinde im Kaiserlichen Deutschland» lautet
der Untertitel zu «Die BerUner Secession». Ich ersetze die Orts- und
Zeitangabe «Kaiserliches Deutschland» durch «staatUche Akademien» und
erhalte die Gegensätze modern-akademisch. Was heisst zur Wilhelminischen

Kaiserzeit modern Was heisst akademisch Modern sind die
deutschen Künstler, die sich am französischen Impressionismus inspirieren, die
den Kubismus und den italienischen Futurismus zur Kenntnis nehmen, vor
allem sind es die Expressionisten. «Akademisch» ist gleichzusetzen mit
Staatskunst, Historismus, verspätetem Klassizismus; in wertender
Zusammenfassung: Erstarrung, Dogma. Die Missachtung, die Verachtung des

Dogmas verspricht Erneuerung, erstrebt Renaissance, verstanden als

Wiedergeburt des Ursprünglichen, dessen was vor der Erstarrung war. Das
Ursprüngliche meint zur Zeit des Expressionismus: «Mensch, Welt, Bruder,
Gott. Weil der Mensch so ganz und gar Ausgangspunkt, Mittelpunkt,
Zielpunkt dieser Dichtung ist, deshalb hat die Landschaft wenig Platz in ihr.
Die Landschaft wird niemals hingemalt, geschildert, besungen; sondern sie
ist ganz vermenschlicht: sie ist Grauen, Melancholie, Verwirrung des



MODERNE KUNST 339

Chaos ...4» «Dichtung» ersetze ich in dem Zitat von Kurt Pinthus durch
«Kunst».

Der Mensch - Grauen - Melancholie - Verwirrung des Chaos
beinhalten nicht ausschliesslich, aber wesentlich das Wort «modern» in
Deutschland zu Beginn des Jahrhunderts. Ins Chaotische soll der Künstler
eindringen, dort den Ansatz zu seinem Werk suchen. Der Mensch befindet
sich, nach Pinthus, in «der Dämmerung der ihm aufgedrängten, ihn
umschlingenden, verschlingenden Vergangenheit und Gegenwart», und er soll
sich «bewusst in die erlösende Dämmerung einer Zukunft wenden, die er
sich selbst schafft». Befreiung von der Vergangenheit und der von ihr
bestimmten Gegenwart, das wäre eigentlich die Voraussetzung jeder Renaissance.

Der in der Mitte des 16. Jahrhunderts von Giorgio Vasari geprägte
Ausdruck «rinascita» - Wiedergeburt der Kunst - bezeichnete das Schaffen
der Italiener im Stil der griechisch-römischen Antike. Die «umschlingende
Vergangenheit», lies Mittelalter, wurde damals aufgebrochen zugunsten
einer als Ideal gesehenen fernen Vergangenheit. Seither verstehen wir
darunter «Die Renaissance». Zu wessen Gunsten werden die ästhetischen

Dogmen an der letzten Jahrhundertwende gesprengt? «Mensch, Welt,
Bruder, Gott» sagen die Expressionisten. Das kreatürlich Menschliche, das

keine Normen kennt und fordert und darum von höchster Intensität sei, ist
eine prinzipiell expressionistische Überlegung.

Zwei Extrempositionen: die Vergangenheit ein Ideal, die Vergangenheit
ein Zwang auf der einen Seite; geschichtslose Gegenwart, bindungsfreie
Menschennatur auf der andern Seite. Frage: Ist erst im 20. Jahrhundert
der Glaube an die Vorbildhaftigkeit irgendeiner Vergangenheit aufgegeben
worden? In der französischen Literaturgeschichte gibt es den ungefähr
zehn Jahre dauernden Streit zwischen den Traditionalisten und den
Modernen, die berühmte «Querelle des Anciens et des Modernes». Im Jahre
1687 verkündet Charles Perrault, der Kulturminister unter Ludwig XIV.,
in der Akademie, er halte die Antike für «vénérable», aber nicht für
«adorable». Der Topos «das Alte ist immer besser als das Neue» ist damit
negiert, ohne dass das Gegenteil postuliert wird. Corbusiers «il faut
recommencer à zéro» war im 17. Jahrhundert noch nicht akut, aber

skeptische Haltung gegenüber historischen Modellen nahm ihren Anfang.
Hundert Jahre nach Perrault, 1795, schreibt Friedrich Schlegel: «Der
unglücklichste Einfall, den man fe gehabt hat, und von dessen allgemeiner
Herrschaft noch jetzt viele Spuren übrig sind, war es: der griechischen
Kritik und Kunsttheorie eine Autorität beizulegen, welche im Gebiet der
theoretischen Wissenschaft durchaus unstatthaft ist einzelne Regeln
wurden als kräftige Amulette wider den bösen Dämon der Modernität
gebraucht.5» Und nach einem weiteren Jahrhundert lesen wir in den



340 MODERNE KUNST

Cahiers von Paul Valéry über Shakespeare: «Il n'est pas géomètre grec.
Il ne veut pas de la réflexion sur son drame, il la repousse et la concentre
sur la réalité ...Il est donc effroyablement moderne. Ni l'absurde, ni le

contradictoire, ni l'excessif, ni l'incohérent ne l'épouvantent.» In welcher
Weise griechisch-klassische Kunsttheorie in Valérys eigenem, in
Widersprüchen fortschreitendem Denken aufgehoben ist, soll hier nicht erörtert
werden. Das Zitat ist ein Beleg für eine der «vielen Spuren, die übrig sind.»

Die staatlichen Akademien im Kaiserlichen Deutschland formulierten
ihre Grundsätze nicht als griechische Geometrie, sondern ihre Forderungen
entsprangen einem vagen, konventionellen Schönheitsideal. Zur Illustration

die erste Strophe des Rilke-Gedichts «Damen-Bildnis aus den achtziger

Jahren. ,Wartend stand sie an den schwergerafften / dunklen
Atlasdraperien, I die ein Aufwand falscher Leidenschaften / über ihr zu ballen
schien'.» Peter Paret definiert folgendermassen: «Mit der Forderung, die
Kunst solle erhebend wirken, entweder durch das Abbilden idealer Schönheit

oder durch das Erwecken patriotischer und anderer edler Gefühle, war
Wilhelm II. in Übereinstimmung mit der Allgemeinheit seiner Untertanen.
Eine heitere Behandlung war allenfalls bei bestimmten Gegenständen
angebracht, wie sie Bauernhochzeiten, spielende Kinder, alte, im Park
dösende und von Liebespaaren umgebene Veteranen darstellten.» Von der
klassischen Kunsttheorie, mit der sich Friedrich Schlegel auseinandersetzte,
ist noch ein Schatten da, «erhebend» und «edel» entstammen dem tradierten

Vokabular; dass staatlicher Akademismus damit auch die Begriffe
«national» und «patriotisch» verbindet, versteht sich ohne weiteres. Im
Widerspruch, in Feindschaft zu dieser institutionalisierten Ästhetik: die
Secession, die Moderne.

Ich habe schlagwortartig Akademismus und Expressionismus
gegenübergestellt, analog zu ancien-modern, zu klassisch-romantisch. Auch
wenn ein Zeitraum von 60 bis 80 Jahren als historische Distanz gilt, so lässt
sich die Entstehung unserer Moderne, von der wir annehmen, sie habe in
den zwanziger Jahren des Säkulums begonnen, nicht allein auf diese Dichotomie

festlegen. Die tatsächliche Zweiteilung heisst Akademismus und
Sezession. Sezession - Trennung - ist ein allgemein anschaulicher
Begriff; in der Kunstgeschichte bedeutet das Wort Absonderung einer
Künstlergesellschaft von einer kulturellen Institution oder von anderen
Künstlervereinen. Die Berliner Secession charakterisiert sich dadurch, dass
sie alle Stilrichtungen akzeptiert, ausser der staatlich geförderten. Das
Typische der jährlichen Secessions-Ausstellungen von 1899 bis 1914 ist
ihre Uneinheitlichkeit. Peter Parets Methode der gleichmässigen
Ausleuchtung erfasst nicht nur die einzelnen Strömungen, sondern innerhalb
derselben auch die geringsten Varianten. Jede bildnerische und jede damit



MODERNE KUNST 341

zusammenhängende verbale Äusserung untersucht er auf die kritischen
Stellen hin, warum sie den Akademisten - seien sie Professoren oder
Politiker - missfallen mussten, warum sie sogar staatsgefährdend erscheinen

konnten. Ich schränke sein breites Spektrum der Moderne ein auf vier,
zum Schluss auf zwei dominante Richtungen; denn nur durch Reduktion
ist es möglich, auch diese Epoche in die Renaissancen der europäischen
Kunst einzugliedern.

Die vier Dominanten sind: sozialkritischer und subjektiver Naturalismus,

Impressionismus, Kubismus, Expressionismus. Der Impressionismus
kann als letzte Konsequenz der malerischen Darstellung der Wirklichkeit
begriffen werden. Malerisch heisst: jede Formbegrenzung ordnet sich der
farbigen oder atmosphärischen Erscheinung unter. Die eindeutige Kontur
existiert nicht. In Frankreich, wo nach E. R. Curtius die Romantik eine
bewusste, klar definierte Antiklassik war, ist folgerichtig aus der romantischen,

die Umrisse auflösenden Malerei die impressionistische Freiheit
entstanden, die zu einer relativen Gegenstandsunabhängigkeit führte. Der
Impressionist sieht nicht nur anders, er wertet auch anders. Es ist wichtiger,
wie ein Gegenstand erscheint, als was er ist. Nach Wölfflin heisst das, eine
neue Sehweise, eine neue Optik habe sich entwickelt. Panofsky folgert
weiter: jeder Stil manifestiere eine bestimmte Weltauffassung, die - über
das «Formale» weit hinausgehend - die «Inhalte» mitkonstituiere. Die
Feindschaft gegenüber dem Impressionismus, sowohl zu Beginn in Frankreich

als später in Deutschland, erklärt sich u. a. damit, dass dieser eine

Weltanschauung sichtbar macht, die die bisher gültige Realität, die
angenommene Stabilität der sieht- und tastbaren Form in Frage stellt und so
theoretisch eine grenzenlose Vieldeutigkeit beinhaltet.

Zur Definition des Akademismus gehört ein Mindestmass an Normen.
Die Auflösung der Form in Farben oder in Lichteffekte bedeutet Freiheit
von Normen. Ich erinnere an Corbusiers Nullpunkt, von dem auszugehen
sei. Nun ist zu bemerken, dass die deutschen Impressionisten nie dieselbe
Freiheit vor dem Gegenstande erreichten oder erstrebten wie die französischen.

Liebermann, Corinth und Slevogt gelten nach Cassirer als das

«Dreigestirn des deutschen Impressionismus». Man halte sich zum
Vergleich Claude Monets Malerei vor Augen. Der deutsche Neubeginn in der
Kunst setzt nicht ein mit der Zerlegung der Form in Farbpartikel, die im
wechselnden Lichte spielen. Die theoretische Freiheit wird da nicht
ausgeschöpft und auch nicht in dieser augensinnlichen Richtung gesucht.
Wenn Max Liebermann 1916 in «Die Phantasie in der Malerei» schreibt:
«Ein Bund Spargel, ein Rosenbukett, ein Apoll oder ein missgestalteter
Zwerg: aus allem lässt sich ein Meisterwerk machen6», bekennt er sich
sowohl zum subjektiven Naturalismus als zum Impressionismus. Die



342 MODERNE KUNST

Vokabeln «edel» und «erhebend» sind ausgeschaltet. Und wenn der
sozialkritische Naturalist sagt, der Bettler oder der missgestaltete Zwerg sind
darstellungswürdig, die Darstellung der Misere ist Pflicht, dann werden die
alten Vokabeln noch doppelt gestrichen; gestrichen wird aber auch
«impressionistisch», also die inhaltliche Indifferenz. «Edel» und «erhebend»
werden Angriffspunkte. Ich frage: Ist sozialkritisches Engagement, da es

eine ausserästhetische Komponente ist, allein imstande, eine
Wiederbelebung der Kunst zu erreichen Ich enthalte mich einer generellen Antwort

und schlage vor, den sozialkritischen Naturalismus seiner inhaltlichen
Tendenz wegen dem grösseren, dem allgemeiner künstlerischen Rahmen
des Expressionismus einzufügen. Beiläufig sei bemerkt: Der Ausdruck
«Expressionismus» wurde zuerst in Frankreich gebraucht. Julien-Auguste
Hervé stellte 1901 im Salon des Indépendants unter dem Obertitel
«Expressionismes» acht konventionelle Bilder aus, von denen jedes als

Genreszene sinnbildlich etwas Gedankliches meinte. Zehn Jahre später
sind im Ausstellungskatalog der Berliner Secession Bracque, Derain, Dufy,
Picasso und Vlaminck unter der Bezeichnung «Expressionisten»
aufgeführt. Von da an ist das Wort in der deutschen Kunstkritik geläufig, es

wird sogar im Sinn von «typisch deutsch» verwendet. In Frankreich
hingegen bedeutet Expressionismus meist «unvertraute, fremde Kunst» 7. Der
«Impressionist» Liebermann schreibt im Vorwort zu «Die Phantasie in der
Malerei»: «Und waren je die ästhetischen Ansichten verwirrter als heute?
Wo ein jüngerer Kunstrichter aus den Schützengräben Flanderns heraus
schreibt, dass der Krieg nicht nur für die Existenz Deutschlands, sondern
über den Sieg des Expressionismus entscheidet.»

Nach Panofsky manifestiert jeder Stil eine Weltanschauung. Die Welt
wird neu erlebt: die Alten sind «vénérables», aber nicht mehr «adorables» -
die Vorfahren werden kritisch zur Kenntnis genommen. Das Vertrauen in
die Geltung von Normen überhaupt ist nicht aufgehoben. Drei Generationen

später wendet sich Schlegel gegen die Autorität der klassischen Norm.
Sein Vorschlag der Anverwandlung heisst für die damalige Moderne, für
die Romantik, sich «das griechische Geheimnis» zu eigen machen, das

verlangt, «im Individuellen objektiv zu sein». Aus unserer zeitlichen
Distanz von zweihundert beziehungsweise dreihundert Jahren sprechen wir
da nicht von einem Bruch, eher von einer Neuorientierung, die jedoch
nicht beim Nullpunkt, im Chaos, einsetzt. - Eine Renaissance. - Der
letzte historische, also vor achtzig Jahren eingetretene Neubeginn, erscheint
uns noch immer als Bruch. Kurt Pinthus definiert den Expressionismus mit
Eruption und Explosion. Werner Weber hat einmal gesagt, Expressionismus

sei ein «sanitarischer Akt». Diese Formulierung ist genau so wenig
eine ästhetische Wertung wie Eruption, aber sie bezeichnet die Heftigkeit



MODERNE KUNST 343

und Radikalität des Vorgangs. Der Expressionismus räumte wie nie vorher
mit allen ästhetischen Urteilen und Vorurteilen auf. «Die Revolution ist
keine Kunst. Aber Kunst ist Revolution», verkündete Waiden 1919 (Der
Sturm, Juni 1919).

Sich ungehemmt auszudrücken, naiv wie Kinder schöpferisch tätig zu
sein, sich zu verwirklichen in welcher Materie auch immer, sprachlich,
mimisch, musikalisch, bildnerisch, solches hörte sich am Anfang der
Moderne unverbrauchter an als heute. Dem ersten Impuls, der Macht des

Impulses hatten sich Technik und Form unterzuordnen. Ein expressionistischer

Form- oder Stilkodex konnte, durfte nicht entstehen, im Gegensatz
etwa zum Manifest des Surrealismus oder zum futuristischen Programm
oder zu den formalen Prinzipien des Kubismus, der in Deutschland für
eine Unterabteilung des Expressionismus gehalten wurde. Allerdings
erkannte schon im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ein deutscher
Dichter, dass in Cézannes Kubismus sich etwas grundsätzlich Neues
ausdrückte. Man lese Rilkes Briefe aus Paris an seine Frau Clara8. «Alles
ist zu einer Angelegenheit der Farben untereinander geworden.» Das
heisst nichts anderes, als dass jeder Gegenstand in seine malerische
Äquivalenz übersetzt ist. Grundsätzlich neu - der französische Kubismus?
Grundsätzlich neu - der deutsche Expressionismus Wo liegt der
Unterschied? ZurVeranschaulichung zitiere ich noch eine Briefstelle: «Cézannes
sehr eigenes Blau kommt von dem Blau des 18. Jahrhunderts her, das
Chardin seiner Prätention entkleidet hat und das nun bei Cézanne keine
Nebenbedeutung mehr mitbringt.» Ohne kunsthistorische Terminologie ist
Wesentliches ausgesagt, nämlich: Im Schaffen Cézannes bleibt etwas
bewahrt, ist etwas noch aufgehoben. Rilke sieht das Blau, eine Einzelheit;
ich meine man dürfte es allgemeiner fassen: Cézanne und nach ihm die
Kubisten haben das Primat der Form niemals zugunsten einer ausser-
ästhetischen Absicht oder Botschaft aufgegeben. Die Berücksichtigung des

Formalen bleibt zentral, auch in der Auflösung und Umorganisierung der

Gegenstandsform. «Eine Angelegenheit der Farben untereinander», «Form
ohne Nebenbedeutung» - das ist nichts als die Rücksicht auf das, was
elementar die bildende Kunst von den andern Künsten scheidet. So
verstanden wäre auch der Kubismus eine Neuorientierung, ein fundamental
im Formalen angesetzter Neubeginn. Eine Renaissance der bildenden
Kunst. Pinthus dagegen postuliert, der Mensch sei Ausgangspunkt, Mittelpunkt,

Zielpunkt der expressionistischen Kunst. Doch was für ein
Menschenbild steht dahinter? Ein Bild aus Leidenschaft, aus kreatürlicher
und kreativer Wildheit. Die leidende, geschundene Menschheit und die

Utopie einer seligen Brüderlichkeit. Die Wiedergeburt der Kunst, die
Wiedergeburt des Menschen sind ein und dasselbe Ziel.



344 MODERNE KUNST

«Renaissance und Renaissancen» - unter diesem Leitgedanken verwies
ich auf die «Querelle des Anciens et des Modernes», auf das Verhältnis
Klassik-Romantik, auf den Akademismus des späten 19. Jahrhunderts
im Gegensatz zu Kubismus und Expressionismus. Die letzte Gegenüberstellung

erscheint darum als Dreiteilung, weil das Kriterium des Nationalen
einbezogen ist. Auch für Klassik-Romantik wären die nationalen
Besonderheiten zu bestimmen; stichwortmässig sei E. R. Curtius' Formulierung
wiederholt, dass der französischen kodifizierten Klassik eine ebenso klar
definierte Romantik gegenüberstehe, wohingegen die entsprechende deutsche

Epoche nicht durch den Divisor Klassik-Romantik teilbar sei.
Akademismus allgemein, nicht bloss der Wühelminische, ist eine grundsätzliche
Gegenposition zu jedem Expressionismus, der sich nicht bloss als
formsprengende, sondern als formfeindliche oder -verhöhnende Leidenschaft
versteht.

Zu Beginn unserer Moderne sehen wir einerseits den «sanitarischen
Akt», den Ansatz im Kreatürlichen, sogar im Chaos, und andererseits die
Radikalisierung des Formalen, die Rückbesinnung auf die Aussagekraft
der reinen Form. Alle diese Überlegungen führen zur Annahme - nicht
zum Schluss -, die Renaissance des 20. Jahrhunderts sei die tiefgreifendste.

Die Impulse entstammen der romanisch-französischen und der
deutschen (und slawischen) Kultur. Wir heutigen Europäer sehen die Impulse
noch getrennt. Noch ist ganz Europa nicht zu «einem einzigen Panorama
zusammengewachsen», aber der Deutsch-Amerikaner Panofsky gab Stichwort

und Anregung, die detailbefrachtete, lokal beschränkte
Epochendarstellung seines Landmannes in einen erweiterten Blickwinkel
einzufügen.

1 Panofsky, Erwin. Die Renaissancen rie des Expressionismus. Herg. Otto F.
der europäischen Kunst. Frankfurt a/M Best. Stuttgart 1978. - 5 Schlegel, Fried-
1979. Titel der Originalausgabe: Renais- rieh. Über das Studium der griechischen
sance and Renaissances in Western Art. Poesie. In: Schriften zur Literatur. Mün-
Stockholm 1960. - 2 Paret, Peter. Die Ber- chen 1972. - 6 Liebermann, Max. Die
liner Secession. Moderne Kunst und ihre Phantasie in der Malerei. Berlin 1922. -
Feinde im Kaiserlichen Deutschland. Ber- 7 Richard, Lionel. D'une apocalypse à

lin 1981. Titel der Originalausgabe: The l'autre. Sur l'Allemagne et ses produc-
Berlin Secession. Modernism and its tions intellectuelles de Guillaume II aux
enemies in imperial Germany. Harvard années vingt. Paris 1976. - s Rilke, Rainer
College 1980. - 3 Panofsky, E. Sinn und Maria. Briefe über Cézanne. Herg. H. W.
Deutung in der bildenden Kunst. Köln Petzet. Frankfurt a/M 1977.
1975. - 4 Pinthus, Kurt. Zuvor. In: Theo-


	Moderne Kunst und ihre Feinde

