
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 4

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

SÜNDER OHNE UMKEHR?

Sebastian Haffners seltsame Fehldiagnose

Sebastian Haffner gehört ohne Zweifel
zu den gescheitesten, mehr noch, zu
den geistvollsten deutschen Publizisten
von heute - und zu den lesbarsten dazu.

Was er schreibt, ist immer gespannter
Aufmerksamkeit und sorgfältigen

Überdenkens wert, auch wenn (und
gerade weil) er den Leser immer wieder

durch seine jähen Wendungen
verblüfft und verwirrt. Wenig andere
Analytiker des Zeitgeschehens haben
in verhältnismässig so kurzer Zeit ihre
Positionen so oft und so radikal
gewechselt. Aus dem Mann, der schon
in den letzten Jahren des Zweiten
Weltkriegs und unmittelbar danach,
damals noch im britischen Exil und
als Autor englischer Sprache, im
«Observer» und in Zeitschriften-Aufsätzen

hellsichtig auf das Ausmass der
sowjetischen Bedrohung aufmerksam
machte und die Einheit des Westens
als Gegenmittel gegen diese Gefahr
empfahl, war in den fünfziger Jahren
schon vor seiner Heimkehr nach
Deutschland unversehens der
Wortführer eines deutschen Neutralismus
geworden; ein paar Jahre später stieg
er wiederum als kalter Krieger auf die
journalistischen Barrikaden, und in
einem abermaligen jähen Schwenk
entdeckte er kurz nach dem Bau der
Berliner Mauer die unabweisbare
Notwendigkeit einer nun ebenso extrem
verfochtenen «Entspannungs»-Politik.

Den Lesern, die sich zufällig noch
des Haffners von kurz vorher erinner¬

ten, fiel es begreiflicherweise manchmal

schwer, sich in diesen heftigen
Oszillationen zwischen den Attitüden
eines eifernden Saulus und eines nicht
minder entschieden auftretenden Paulus

zurechtzufinden. Das merkwürdige
an der Sache war nur, wie gut es dieser
Mann in jeder Lage verstand, seine

vielen zunächst sprunghaft, vielleicht
aus diesem Grunde gar unseriös
anmutenden Stellungswechsel mit rationalen
oder doch jedenfalls rational anmutenden

Argumenten zu begründen. Sogar
wenn er sich, selten genug, auf ausfällige

Polemik gegen seine Meinungsfreunde

von früher einliess, so blieb er
doch stets bemüht, eher an die
Vernunft als an die Emotionen des Augenblicks

zu appellieren - selbst wenn
diese Vernunft von Fall zu Fall mit
dem genau so vernünftig klingenden
Raisonnement von kurz vorher
schlechterdings unvereinbar schien.
Auch wer sich weigerte, Haffner auf
seinen verschlungenen Pfaden zu
folgen, und wer seine Schlussfolgerungen
von gestern für so outriert hielt wie die
von vorgestern, konnte nicht umhin,
die Brillanz zu bewundern, mit der er
einmal bei der Rechtfertigung und ein
andermal bei der Verdammung einer
und derselben These zu Werk ging.
Anders gesagt: es lohnte sich allemal,
seinen Gedankenwegen sogar dann
nachzuspüren, wenn man sich sicher
fühlte, dass diese Wege in die Irre
führten. Und das ist ein Kompliment,



290 HAFFNERS FEHLDIAGNOSE

das man nicht allzuvielen Kommentatoren

des Zeitgeschehens machen
möchte.

Was für Haffners Beiträge zur
aktuellen Diskussion gilt, das zeichnet
vollends jene Arbeiten aus, denen er
sich in den letzten zwei Jahrzehnten
mehr und mehr zugewandt hat: den an
Umfang meist knappen, aber an
Einsichten um so reicheren historischen
Studien. Niemand hat sich mit mehr
Glück und mehr Erfolg darum
bemüht, einer geschichtsentwöhnten und
geschichtsscheuen Nation zum
Bewusstsein ihrer Vergangenheit zu
verhelfen - einem kritischen Bewusstsein

zwar, aber zugleich einem, das diese

Vergangenheit nicht einfach als eine
tote und für die Gegenwart
bedeutungslose Angelegenheit beiseiteschiebt.

Seine «Anmerkungen zu Hitler»

1, die monatelang in den Spitzenrängen

der Bestseller-Listen figurierten,
haben einem Gegenstand, der

scheinbar schon bis zum Überdruss
abgehandelt war, ebenso originelle wie
einleuchtende Aspekte abgewonnen.
Und seine knappe Rekapitulation der
preussischen Geschichte2 zählt in der
mittlerweile fast unabsehbaren Fülle
der Publikationen über einen lange
verfemten und dann plötzlich modisch
gewordenen Gegenstand zu den wenigen,

die jenseits aller konjunkturbedingten

Schreiberei wirklich brauchbare

Einsichten in ein kontroverses
Thema vermitteln.

Unterwegs in die Katastrophe

Nicht der gleiche buchhändlerische
Erfolg war einem früheren (wenn wir
nicht irren: ersten) Versuch Haffners
beschieden gewesen, Licht in ein nach

wie vor umstrittenes historisches Thema

zu bringen: dem 1964 erschienenen,

aus einer Illustrierten-Serie
herausgewachsenen schmalen Band «Die
sieben Todsünden des Deutschen
Reiches im Ersten Weltkrieg»3. Dabei
hatte sich dieser Essay bereits durch
die gleichen Qualitäten ausgezeichnet,
die den späteren Erfolgsbüchern ihr
grosses Echo verschaffen sollten: die
elegante Leichtigkeit eines mühelos
populären, der pseudo-feuilletonisti-
schen Dramatisierung nicht bedürftigen

Stils; die solide Kenntnis des

schwierigen Stoffes; die Knappheit,
mit der der Autor das Wesentliche
herauszuarbeiten versteht, ohne dass

er dabei die komplizierten Zusammenhänge

über Gebühr vereinfacht; die
Nüchternheit und Selbständigkeit des

Urteils. Nachdem der Gustav Lübbe
Verlag in Bergisch Gladbach diese
Studie jetzt neu als Taschenbuch
vorlegt, in einer «überarbeiteten und
erweiterten Fassung», dürfte ihr nun
mehr Aufmerksamkeit als bei der
Erstpublikation zuteil werden. Der ebenso
leichtfassliche wie in der Argumentation

subtile Text könnte vor allem ein
vorzügliches Unterrichtsmittel für die
Schulen abgeben - als Einführung
nicht nur in die Problematik hinter
einem welterschütternden geschichtlichen

Ereignis, sondern auch und vor
allem in die Grundlagen aussenpolitischen

Denkens überhaupt.
Denn im Gegensatz zu so vielen

anderen gutgemeinten Bemühungen um
die Aufarbeitung oder «Bewältigung»
des deutschen Geschichtserbes
verzichtet Haffner rigoros auf ein moralisch

begründetes oder gar aus Kategorien

des späten 20. Jahrhunderts
hergeleitetes Urteil über die deutsche
Politik vor und nach 1914. Er argumen-



HAFFNERS FEHLDIAGNOSE 291

tiert strikt rational, indem er weniger
nach der Berechtigung dieser oder
jener Verhaltensweise fragt als nach
ihrer reinen Sachdienlichkeit.
«Todsünden» in seinem Sinne sind die
Fehlentscheidungen, denen er nachspürt,
nicht wegen ihrer grundsätzlichen
(oder auf Grund eines erst nachträglich

entwickelten Kodex postulierten)
«Verwerflichkeit», sondern ganz
einfach deshalb, weil sie als Mittel zum
angestrebten Zweck ungeeignet waren
und einer kritischen Betrachtung
schon damals als ungeeignet erscheinen

mussten. Dass es eine solche Kritik

kaum gab, dass die Verantwortlichen

jedenfalls in den meisten Fällen
ihre Entscheidungen ohne jede ernsthafte

Auseinandersetzung über die
möglichen Konsequenzen der
beschlossenen Massnahmen fällten -
darin liegt für den Verfasser das wahrhaft

Erschreckende und für die Nachwelt

Exemplarische der Irrtümer,
denen sich das wilhelminische Reich
leichtfertig verschrieben hatte und die
schliesslich nach wahrhaft heroischer
und militärisch brillanter Kriegführung

seine Katastrophe nach sich
zogen.

Als erster der verhängnisvollen Fehler

erscheint die «Abkehr von
Bismarck», der all seine diplomatische
Kunst aufgeboten hatte, um die übrigen

Grossmächte davon zu überzeugen,

dass das neue Reich sich als
saturierte Macht in das Friedenssystem des
19. Jahrhunderts einfüge. «In Europa
herrschte Gleichgewicht, und ausserhalb

Europas herrschte England» - so
charakterisiert Haffner einprägsam die
damalige internationale Ordnung. Die
Nachfolger des ersten Reichskanzlers
aber arbeiteten systematisch auf den
Umsturz dieses Systems hin. Und in

massloser Überschätzung der eigenen
Kräfte strebten sie gleichzeitig danach,
beide seiner Pfeiler zu knicken: indem
sie einerseits europäische Vormacht,
anderseits Weltmacht werden wollten,
also «die Nachfolge des napoleonischen
Frankreich in Europa und die Nachfolge

Englands in der Welt»
beanspruchten, beschworen sie selber jene
«Einkreisung Deutschlands» herauf,
gegen die sie sich dann glaubten wehren

zu müssen. All das ist gewiss nicht
neu. Aber wie Haffner diesen Grundirrtum

auf ganzen elf Seiten, die das

erste Kapitel einnimmt, bemerkenswert

differenzierend analysiert und
darüber hinaus noch seinen psychologischen

Wurzeln nachspürt, das darf
als ein Musterstück präziser und kon-
ziser historischer Darstellung bezeichnet

werden.
In durchaus ähnlicher Weise

verdeutlicht der Autor die Fehlschlüsse
und Fehlgriffe, die nach der solcher-
massen verpatzten diplomatischen
Vorbereitung das Desaster im Verlauf
des bewaffneten Konflikts selber
heraufbeschworen haben. Da ist die
Chimäre des Schlieffenplans, der um
fragwürdiger (und tatsächlich nicht
erreichter) strategischer Vorteile willen
Grossbritannien gleichsam in den

Krieg zwang und zugleich die politische

Bewegungsfreiheit der Reichsführung

auf ein Minimum beschränkte;
da ist der erschreckende Realitätsverlust,

den die gesamte Kriegszieldiskussion

mit dem Versuch zur dauernden
Festsetzung in Belgien und in ganz Polen

offenbarte, und dann als nochmalige

womöglich noch waghalsigere
Spekulation die auf den unbeschränkten

Unterseeboot-Krieg, die offenen
Auges den Kriegseintritt der Vereinigten

Staaten heraufbeschwor. Es folgt



292 HAFFNERS FEHLDIAGNOSE

das ebenso kühne wie leichfertige
«Spiel mit der Weltrevolution» durch
die systematisch unterstützte, ja
herbeigeführte Bolschewisierung Russlands

und der Sonderfrieden von
Brest-Litowsk als letzte, aber aus massloser

Gier verspielte Chance - und
schliesslich, nach dem damit verschuldeten

Scheitern der März-Offensive
von 1918, die beharrliche Weigerung
der Heeresleitung und der ihr hörigen
Kabinette, der Tatsache des nun
hoffnungslos verlorenen Krieges ins Auge
zu sehen - bis dann im plötzlichen
Drängen Ludendorffs auf ein sofortiges

und bedingungsloses
Waffenstillstands-Ersuchen der Umschlag von
der Sieges-Illusion in die totale Panik
geschieht. Damit einher geht, was in
der letzten Kapitelüberschrift als «der
wirkliche Dolchstoss» bezeichnet wird:
der Versuch der Verantwortlichen, die
von ihnen allein heraufbeschworene
Niederlage durch eine Hals über Kopf
verordnete Parlamentarisierung des

halb-autoritären kaiserlichen Regimes
den nun auf einmal an die Regierung
berufenen Demokraten zu überlassen,
die denn auch prompt in die aufgestellte

Falle tappen.
Jede Station auf dem Weg in diese

selbstgeschaffene Katastrophe zeichnet

Haffner nüchtern-luzide nach.
Auch ohne künstliche Dramatisierung
und Sensationalisierung gewinnt die
siebenaktige Tragödie eine Spannung,
die durch die kühl-intellektuelle
Manier, in der er sie entwickelt, gleichsam
noch intensiviert wird. Natürlich wird
der kritische Leser da und dort sein

Fragezeichen anbringen können. So

mag etwa ein Zweifel daran
angebracht sein, ob die beiden Alternativen,

zwischen denen sich die deutsche
Vorkriegs-Diplomatie nach Ansicht

des Autors nicht zu entscheiden
vermochte - das Bündnis mit England
gegen die französisch-russische Entente
oder das anti-britische «Kontinentalbündnis»

mit den Festlands-Gegnern

- wirklich möglich oder gar, wie es in
der Darstellung erscheint, gleich möglich

waren. Auch lässt sich sehr wohl
argumentieren, dass das Vordringen in
die Weiten Russlands nach Brest-
Litowsk, das die Konzentration aller
militärischen Macht auf den entscheidenden

Schlag im Westen vereitelte,
keineswegs bloss dem Taumel imperialer

Ost-Träume entsprungen sei. Viel
spricht dafür, dass sich die Reichsführung

in diesem Augenblick eher durch
die nicht einfach abzuweisende Angst
vor der unabsehbaren revolutionären
Ansteckungsgefahr oder auch einfach
vor einem russischen Vakuum zu ihren
kräfteverzehrenden Interventionen
gezwungen fühlte. Und doch müssen solche

Detail-Bedenken hinter die
Bewunderung für die hier vollbrachte,
wahrhaft imponierende Gesamtleistung

zurücktreten.

Nachwort zum Nachwort

Aber nicht diese Bewunderung, zu der
sich der Rezensent bekennt, ist der
eigentliche Grund dafür, die Neuauflage

einer vor 18 Jahren erstmals
erschienenen Schrift hier anzuzeigen.
Haffner hat sich weder damals noch
heute mit dem durchdringenden Blick
auf Vergangenes zufriedengegeben.
Ihm ging und geht es nämlich zugleich
um ein Urteil über seine eigene Gegenwart:

über die deutsche Politik der
frühen sechziger und der frühen achtziger

Jahre. Darum hat er seiner
historischen Studie schon bei der ersten
Veröffentlichung ein aktuelles Nach-



HAFFNERS FEHLDIAGNOSE 293

wort hinterher geschickt, das er nun
gleichsam durch ein Nachwort zum
Nachwort ergänzt. Wenn er die
Todsünden von ehedem rekapitulierte,
dann nicht allein aus historischem
Interesse, sondern aus Sorge darüber,
dass die Bundesrepublik im Begriffe
sei, ähnliche Irrwege wie im Ersten
Weltkrieg einzuschlagen und die Szene
damit für ein neues, womöglich noch
weit schlimmeres Debakel zu präparieren.

Schon Hitler habe durchaus Lehren

- wenn auch die falschen - aus
dem Ersten Weltkrieg gezogen, in der
Meinung, «es» ganz anders und besser

zu machen, und am Ende sei Deutschland

noch weit unglücklicher am
Boden gelegen. Ganz Ähnliches glaube
die Bundesrepublik, und ebenfalls
fälschlich - mit dem Ergebnis, dass
sich die «dritte Niederlage bereits
deutlich am Horizont» abzeichne. «Die
Politik Hitlers», meint Haffner, «war
eine unerträgliche Vergröberung der
falschen Politik des Kaiserreichs; die
Politik Adenauers eher eine Verfeinerung.

Im Grunde war sie trotzdem
dieselbe Politik».

Hier fasst sich der Leser, der Haffners

Führung bis dahin nicht allein
vertrauensvoll, sondern sogar fasziniert

gefolgt ist, allerdings an den

Kopf - und er müsste das auch schon
in jenem Augenblick tun, als Haffner
diese These vor bald zwei Jahrzehnten
entwickelte. Denn auch wer beileibe
kein vorbehaltloser Bewunderer
Adenauers und seiner CDU-Nachfolger
ist, wird die Gleichsetzung ihrer
Aussenpolitik mit der des nachbismarcki-
schen Wilhelminismus nicht nur als

frappant und fragwürdig empfinden
müssen, sondern darin eine schlechterdings

groteske Verzeichnung der
Wirklichkeit erkennen.

Um die überraschende Fehldiagnose
zu begründen, konstruiert Haffner in
einer geradezu krampfhaft anmutenden

Weise zu jeder der «Todsünden»,
die er in seinen sieben historischen
Kapiteln analysiert hat, eine zeitgenössische

Entsprechung. Schon der mehr

gezwungene als zwingende Charakter
seines Verfahrens macht stutzig: es

mutet allzu gewollt, ja gekünstelt an.
Geht man den diversen Argumenten

auf den Grund, dann reduzieren
sie sich denn auch letztlich auf einen

einzigen, freilich gravierenden
Vorwurf: dass auch Bonn, wie einst das

kaiserliche Berlin seit Beginn des

Jahrhunderts, unentwegt gegen einen
durchaus erträglichen und sogar mehr
als nur erträglichen status quo aufbegehre,

die Realitäten des internationalen

Systems, auf dem seine eigene
Existenz beruhe, auf fatale Weise in Frage
stelle, was «nur durch Krieg erreicht
werden» könnte, und sich damit
zugleich des «Militarismus», der
«Selbstüberschätzung» und der
«Verantwortungslosigkeit» schuldig mache.

Wer sich noch der Bonner
Atmosphäre in den fünfziger und sechziger
Jahren erinnert, dem fällt es schwer, in
diesem Porträt, das Haffner entwirft,
auch nur eine entfernte Ähnlichkeit
mit den damaligen Zügen bundesdeutscher

Psychologie und bundesrepublikanischer

Politik zu entdecken. Dem
Durchschnittsbürger des Dreizonen-
Staates und vollends seinen Vertretern
lag kaum etwas ferner als die
«Selbstüberschätzung», die ihnen da
vorgeworfen wird. Das damals aufgekommene

und vielzitierte Wort von der
Bundesrepublik als einem «wirtschaftlichen

Riesen und politischen Zwerg»
zielte geradezu auf den für jeden
unvoreingenommenen Beobachter immer



294 HAFFNERS FEHLDIAGNOSE

wieder erstaunlichen Mangel an
Vertrauen in die eigene Kraft. Adenauers
«Vorleistungen» in der Phase des

Besatzungsstatuts wie später sein Drängen

auf die praktisch nahezu
bedingungslose Eingliederung ins westliche
Bündnis und sein Bemühen, sich als

europäischer und atlantischer Musterknabe

zu präsentieren, erwuchsen
genau aus dem Bewusstsein, wie sehr
Bonn gerade um seiner historisch
bedingten politischen Schwäche willen
darauf angewiesen sei, um das
Vertrauen seiner westlichen Protektoren
zu werben. Und es war vielfach gerade
die von Haffner so oft als Repräsentant

einer (freilich ohnmächtigen und
hilflosen) «Vernunft» apostrophierte
sozialdemokratische Linke, die den
«Bundeskanzler der Alliierten» einmal
ums andere mangelnder Entschiedenheit

und ungenügenden
Durchsetzungsvermögens bei der Vertretung
deutscher Interessen zieh.

Keine Schaukelpolitik

Die Hybris des wilhelminischen
Reiches hatte sich, wie das Haffner in
seinem ersten Kapitel so brillant
auseinandersetzt, gerade in der Unfähigkeit
zur Wahl zwischen den verschiedenen
aussenpolitischen Alternativen demonstriert.

Eine der Grundkonstanten der
Adenauer-Politik war demgegenüber
die zäh durchgehaltene Überzeugung,
dass der westdeutsche Teil- und Kernstaat

diesen Fehler unter allen
Umständen vermeiden müsse: noch viel
weniger als die einst von Bismarck
gezimmerte Grossmacht oder die
Weimarer Republik dürfe er sich auf das
wahrhaft selbstmörderische Wagnis
einer Schaukelpolitik einlassen. Der

wesentliche Einwand des Kanzlers
gegen alle «neutralistischen» Modelle zu
einer Lösung der deutschen Frage, wie
sie Haffner vertritt (oder jedenfalls
1964 propagierte), war denn auch
immer, dass ein «bündnisfreies», auf sich
allein angewiesenes Deutschland
genötigt wäre, die nunmehr in ganz neue
Dimensionen hineingewachsenen
Weltmächte gegeneinander auszuspielen

und sich damit zwangsläufig
international zu isolieren. Sein Wille, die
Bundesrepublik selbst um den Preis

von Opfern fest und unlösbar in der
westlichen Allianz zu verankern, war
gewiss auch ideologisch motiviert, aber
doch primär aus der durchaus
realpolitischen Einsicht in jene Bedingtheiten

und Begrenzungen erwachsen, mit
denen sich dieses Staatswesen nun
einmal zu bescheiden hatte.

Haffner weigerte sich 1964 beharrlich,

diese Leitlinie der Konzeption zur
Kenntnis zu nehmen, die Adenauer
entwickelt hat und der auch die Erben
des «Alten» trotz allen späteren
Modifikationen im wesentlichen treu geblieben

waren. Statt dessen zeichnet er ein
polemisches Grundmuster des Bonner
Verhaltens mit Formeln wie
«institutionalisierte Unzufriedenheit, Unruhe,
Begehrlichkeit», sieht nur «ewige
Forderungen, ewige Unverträglichkeit»
und eine fatale Neigung zum «Feinde
sammeln, Freunde verstimmen» -
Formeln, die in dieser Massierung selbst
für die Charakterisierung des
wilhelminischen Kurses reichlich
grobschlächtig anmuten würden, die aber
vollends mit der deutschen Politik
nach dem Zweiten Weltkrieg herzlich
wenig zu tun haben. Und wenn man
seinen Begründungen für dieses
harsche Urteil über die angeblich niemals
zur Umkehr bereiten Sünder nach-



HAFFNERS FEHLDIAGNOSE 295

spürt, so stösst man letztlich auf einen
einzigen einigermassen gewichtig
anmutenden Einwand: die damalige
Weigerung der Bundesrepublik, ihre eigenen

Grenzen, die Grenzen der DDR
und diesen Staat überhaupt anzuerkennen

und sich häuslich im status quo
der nationalen Teilung einzurichten.

Aber just in diesem Punkte wird es

nachgerade unbegreiflich, wie ein
Analytiker von Haffners Fähigkeiten
zu einem solchen Fehlschluss gelangen
kann. Denn kaum etwas anderes hat
ja die Beobachter der deutschen Szene
nach 1945 oder 1949 mehr verblüfft
als die relative Leichtigkeit, mit der
sich die Westdeutschen in ihrer grossen

Mehrheit mit dem Schicksal dieser
aufgezwungenen Teilung abgefunden
haben. Gewiss, sie haben lange Zeit
nicht nur laut dagegen protestiert,
sondern sich auch hartnäckig geweigert,
den damit geschaffenen Zustand
anzuerkennen, so wie sie auch die Angliederung

der Gebiete jenseits der Oder
und Neisse an Polen und die Vertreibung

von Millionen aus Preussen,
Pommern und Schlesien als böses
Unrecht anprangerten. Das war schliesslich

eine verständliche, ja ganz natürliche

Reaktion auch dann, wenn man
darüber die Verbrechen des Dritten
Reiches nicht leichthin vergass. Aber
das wirklich Erstaunliche scheint ja
eher, wie massvoll diese Proteste gegen
die Zerschneidung der Nation alles in
allem ausfielen.

Sah man genauer hin, dann gewann
man den Eindruck, bei der
Nicht-Anerkennung der Oder-Neisse-Grenze
wie bei der Weigerung, das
kommunistische Zwangssystem in der DDR
formell zu legitimieren, habe es sich in
der Praxis kaum um viel mehr als
verbale Floskeln gehandelt. Man wird in

der Geschichte wohl kaum ein besiegtes

und von den Siegern aufgeteiltes
Land finden, in dem es weniger
Revanchismus gab als im Westteil
Deutschlands. Und selbst das laute
Gerede von einer Wiedervereinigung,
die im Laufe der Jahrzehnte immer
illusorischer erschien, wurde schon
früh von intelligenten Deutschen als

die «Lebenslüge» ihres Volkes erkannt

- eben deshalb, weil sie sich klar
waren, dass dieses Volk und seine
Vertreter weder einen Weg zu diesem Ziel
wussten noch sonderlich bereit waren,
dafür auch nur annähernd das an
Opfern zu bringen, was man vor und
nach 1914 für die abstrusen deutschen
Weltmacht-Träume gebracht hatte.

Eine Fehldiagnose

Wenn viele Deutsche (wohl die
meisten) zwar wussten, dass an den
machtpolitischen Realitäten nichts zu
ändern sei, aber trotzdem den Anspruch
auf solche Veränderungen laut geltend
machten und nach aussen hin an mühsam

aufgebauten Fiktionen festhielten,
so war das sicherlich nicht gerade ein
erhebendes Schauspiel. Aber hinter der
Zweideutigkeit nationaler Heuchelei
steckte jedenfalls eine gehörige Dosis

praktischer Einsicht. Nichts hat das

deutlicher gemacht als die breite
Zustimmung zu jener «Ostpolitik», mit
der sich die sozialliberale Koalition
wenige Jahre nach dem Erscheinen
von Haffners Buch zur Liquidierung
bisher krampfhaft und gegen besseres

Wissen festgehaltener Illusionen
verstand. Die Vereinbarungen mit der
Sowjetunion und Polen einerseits, der
«Grundlagenvertrag» mit der DDR
anderseits waren nichts anderes als das



296 HAFFNERS FEHLDIAGNOSE

endlich möglich gewordene
Eingeständnis von Wahrheiten, die man
lange vorher erkannt, aber nicht
auszusprechen gewagt hatte.

Dass all das, was seither geschehen
ist, vorn und hinten nicht mit Haffners

Diagnose von 1964 zusammenstimmt

- dieser Erkenntnis hat sich
auch unser Autor nicht entziehen können.

Es spricht für seine Redlichkeit,
dass er bei der Wiederveröffentlichung
trotzdem darauf verzichtet hat, sein
damaliges Nachwort zu unterdrücken
oder umzuschreiben, sondern es statt
dessen doch wieder in der ursprünglichen

Gestalt abdruckt und sich in
einem zweiten Epilog der Frage nach
der Tragfähigkeit seiner damaligen
Thesen stellt.

Wandel: spät erfolgt oder
spät gesehen?

So weit freilich, dass er bereit wäre,
seine fatale Fehleinschätzung von
ehedem hinterher zu revidieren, reicht die
Bereitschaft zur Selbstkorrektur dann
doch nicht. Statt dessen flüchtet Haffner

in eine neue Hilfskonstruktion.
«Zwischen damals und heute»,
entdeckt er plötzlich, liege «ein
Generationswechsel, ein Epocheneinschnitt
der deutschen Geschichte». Erst 1970/
1975 und keineswegs schon 1945/1949
will er jetzt den Zeitpunkt sehen, «mit
dem ein Geschichtskapitel aufhört und
ein neues beginnt». Bis dahin habe sich
in der Geisteshaltung des Deutschen
seit dem Jahrhundertbeginn nur wenig
geändert. Dann aber habe sich ihrer
plötzlich (und aus Gründen, auf deren
Erklärung der Publizist bis auf das

fragwürdige Wort vom «Generationswechsel»

nicht weiter eingeht) ein
neuer Geist bemächtigt.

Das ist natürlich - man muss es so
krud sagen - schlichter Humbug.
Nicht weil auf einmal eine Generation
ans Ruder gekommen sein soll, die von
den Todsünden der Vergangenheit frei
war, hat der Umschwung stattgefunden,

sondern weil Volk und Politiker
unter dem Eindruck der langen Zeit,
die seit Kriegsende vergangen war,
schliesslich den (schwierigen) Mut
aufbrachten, sich offen zu dem zu bekennen,

was sie insgeheim schon lange
vorher wussten und im stillen
Kämmerlein oder selbst im vertraulichen
Gespräch auch schon früh eingestanden

hatten.
Und eben darin liegt das Exemplarische

des Falls. Haffner war ja nicht
der einzige, der entgegen aller Evidenz
an der wirklichkeitsfremden Vorstellung

eines unveränderten (und
wahrscheinlich unveränderbaren)
«Nationalcharakters» festhielt. Weil er den
tiefen Wandel nicht wahr haben
wollte, den der Zweite Weltkrieg und
die Niederlage von 1945 in der
deutschen Mentalität bewirkt haben,
missverstand der brillante Kenner und
Deuter deutscher Vergangenheit die
deutsche Gegenwart so gründlich. Und
weil er den tatsächlichen historischen
Wendepunkt verpasst hatte, sieht er
sich heute gezwungen, hinterher einen
Umschlag dort zu postulieren, wo der
lange vorher vollzogene und von ihm
geleugnete schliesslich manifest wurde.
Er hat recht, wenn er feststellt, dass

seine sieben Kapitel über den Ersten
Weltkrieg «durch nichts entwertet
oder überholt» seien. Aber er täuscht
sich und seine Leser, wenn er meint,
sein Nachwort von 1964 sei «veraltet».
Es ist, was es immer war: falsch.

Fritz René Allemann



KIRCHEN UND ZEITGEIST 297

1 Kindler 1978; vergr. Ungekürzte
Lizenzausgabe März 1981 als Fischer-Taschenbuch

3489, 158 S. - 2 «Preussen ohne
Legende», STERN-Buch, Goldmann V.,

535 S., 1981. - 3 Lübbe V., Bergisch Gladbach

1981; überarbeitete u. erweiterte
Fassung der Erstausgabe 1964.

ZWISCHEN ERLÖSUNG UND BEFREIUNG

Die christlichen Kirchen unter dem Druck des Zeitgeistes

Der christliche Glaube lebt im
Spannungsfeld zwischen dem Ewigen und
dem Zeitlichen, zwischen dem
Göttlichen und dem Menschlichen,
zwischen dem Heiligen und Profanen.
Der Glaube war und ist immer von
der gleichen Versuchung bedroht, die
Spannung zwischen den beiden Polen
aufzuheben. Immer lauerte die
Gefahr, die Grenzen zwischen dem
Göttlichen und Menschlichen zu
verwischen, und zwar in beiden
Richtungen. Einmal wurde die diesseitige
irdische Welt verleugnet und alles auf
die Erlösung im jenseitigen Reich
Gottes gesetzt. Dann schlug das Pendel

wieder zurück, und der Mensch
versuchte, das Reich Gottes in eigener
Kompetenz bereits auf Erden zu
errichten. Aber jeder Versuch, unter
welchem Vorzeichen er auch immer
unternommen wird, die Grenzen
zwischen dem Göttlichen und dem
Menschlichen aufzuheben, führt zur
gleichen Gottlosigkeit, die den christlichen

Glauben letzten Endes in Frage
stellen muss.

Heute ist der Druck besonders

gross, den der Zeitgeist auf die christlichen

Kirchen ausübt. Das durch
Aufklärung und Fortschritt
charakterisierte neuzeitliche Denken scheint

auf seinem Höhepunkt angelangt zu
sein. Daraus entspringt der heute weit
verbreitete Glaube an die Selbstherstellung

von Mensch und Gesellschaft.

In gottgleicher Autonomie
fühlt sich der Mensch als Herr der
Geschichte. Der Glaube an die
Machbarkeit von allem und jedem kennt
kaum Grenzen. Dieser Zeitgeist kann
auch an den Kirchen nicht spurlos
vorübergehen. Wie äussert sich dieser
Druck des Zeitgeistes auf die Kirchen
und ihre Theologie? Wir versuchen,
diese Frage anhand von drei Beispielen
zu erörtern, in denen heute typische
Verhaltensmuster von kirchlichen und
theologischen Kreisen zum Ausdruck
kommen. Als Beispiele wählen wir das

Verhalten zu den Menschenrechten,
zu den Sozialwissenschaften sowie zur
Politik.

Verabsolutierte Menschenrechte

Ein ganz wesentliches Element im
Fortschrittsgedanken der Neuzeit
bilden die Menschenrechte. Sie basieren
auf den Ideen der französischen
Philosophie der Aufklärung des 18.
Jahrhunderts. Die «déclaration des droits
de l'homme et du citoyen» in der



298 KIRCHEN UND ZEITGEIST

französischen Verfassung vom 3.
September 1791 bildet die Grundlage für
alle späteren Erklärungen der
Menschenrechte. Hinter der Idee der
Menschenrechte steht der Glaube, dass es

moralische Normen gibt, die
notwendigerweise auf jeden einzelnen
Menschen bezogen werden müssen, und
dass es Ansprüche gibt, die jeder
Mensch ausnahmslos erheben darf, da
ein jeder als Selbstzweck und nicht als

Mittel von anderen Menschen behandelt

werden soll (Kant). Der
Menschenrechtsgedanke erwies sich als
starker Impuls für die grossen
gesellschaftlichen und politischen Umwälzungen

der Neuzeit. Nach dem Kriege
haben dann die Vereinten Nationen
in ihrer Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte vom 10. Dezember
1948 die Botschaft übernommen.

Die christlichen Kirchen sind relativ

spät in die Menschenrechtsbewegung

eingestiegen, die ja nicht
von ihnen ausgegangen ist. Die
definitive Option der katholischen Kirche

zugunsten der Menschenrechte
erfolgte 1963, als Papst Johannes
XXIII. die UNO in «Pacem in terris»
zu ihrer Menschenrechtserklärung
von 1948 beglückwünschte. Heute
gehören die christlichen Kirchen zu den
eifrigsten Kämpfern für die Verwirklichung

der Menschenrechte. Man
denke nur an die Aktionen des
Weltkirchenrates. Ja, heute müssen wir
sogar feststellen, dass kirchliche
Kreise Gefahr laufen, den aus dem
neuzeitlichen Denken entsprungenen
Menschenrechts-Gedanken zu
verabsolutieren und als eine Art
Selbstvergöttlichung des Menschen ad
absurdum zu führen. Die Menschenrechte

werden zum «letzten Massstab»
erklärt, mit dem der Mensch quasi an

den Hebel der Weltgeschichte gelangt
sei.

Davor hat der inzwischen
verstorbene protestantische Theologe
Ernst Benz an den Salzburger
Humanismusgesprächen 1978 gewarnt, die
dem Thema «Hoffnung in der
Überlebenskrise?» gewidmet waren. Benz
sieht die Forderung der Menschenrechte

vom Schatten des Egoismus
und der Habsucht getrübt, und wir
möchten seine Worte in diesem
Zusammenhang nicht vorenthalten:
«Hier erschiene es mir notwendig, der
Gefahr einer egoistischen, die eigenen
Rechtsforderungen und Rechtsansprüche

immer weiter ausdehnenden
Handhabung der Menschenrechte
auszuweichen und sie durch die
Aufstellung eines entsprechenden Katalogs

der Menschenpflichten zu
ersetzen, die eine egoistische Auslegung
und die Gefahr einer Durchlöcherung
des Menschenbildes vermeiden und
überwinden. Es ist nicht einzusehen,
warum sich nicht die Kirchen die
Aufgabe zu eigen machen sollten,
statt nur in die allgemeinen,
allenthalben erhobenen Forderungen nach
Wahrung der Menschenrechte
einzustimmen, sich der Verbreitung der
Botschaft von den Menschenpflichten
zu widmen. Das Wort .Menschen¬
rechte' kommt weder im Alten noch
im Neuen Testament vor, wohl aber
sprechen das Alte und das Neue
Testament allenthalben von den
debita', von den Pflichten, die wir dem
Nächsten schuldig sind. Es wäre ein
spezifisches Anliegen, wenn die
Kirchen angesichts der Gefahr, dass die

Durchführung der Menschenrechte
selbst zu neuen Formen des Klassenkampfes

führen kann, sich die
Verbreitung und glaubwürdige Verwirk-



KIRCHEN UND ZEITGEIST 299

lichung eines Katalogs der Menschenpflichten

zur Aufgabe machten, statt
bloss in die allgemein erhobene
Forderung nach Wahrung der Menschenrechte

einzustimmen. Die Kirchen
sollten es als Herausforderung
empfinden, der zum Egoismus und zur
Habgier neigenden Menschheit
klarzumachen, dass das fortschrittliche
Menschsein nicht nur aus
Rechtsansprüchen besteht, die sich im Mass
ihrer Erfüllung nach dem Gesetz des

menschlichen Egoismus und der
menschlichen Habgier immer weiter
steigern und zu Klassenkämpfen aller
Art Anlass geben, und sie sollten dazu
anhalten, die Ansätze der selbstsüchtigen

Begehrlichkeit durch einen Hinweis

auf die gemeinsame Verantwortung,

die gegenseitige Verständigungsbereitschaft

und auf die gerade hier
unabdingbare Opferbereitschaft, kurz
auf das Gebot der Nächstenliebe, zu
überwinden.»

Der Theologe Benz ist natürlich

nicht der einzige, der gegen
die Pervertierung des
Menschenrechtsgedankens aufsteht. Vorher
haben es schon namhafte Zeitgenossen
getan, unter anderen auch Karl
Jaspers. In seinem Buch «Hoffnung und
Sorge» (1965) hat Jaspers die Gründe
genannt, warum ihm die Menschenrechte

heute so unzuverlässig erscheinen.

Die überwältigende Mehrheit
der Menschheit verstehe die
Menschenrechte noch nicht. Der heutige
Zustand der Menschheit stehe deshalb
einer weltweiten Verwirklichung dieser

Rechte noch entgegen. Man habe
auch die Zahl der Menschenrechte
ständig erweitert und spezifiziert, was
die Bedeutung der einfachen elementaren

Rechte des Menschen vermindere.

Und schliesslich leiden die Men¬

schenrechte durch den Mangel an
Bewusstsein, dass Menschenrechte
und Menschenpflichten zusammengehören.

Die Menschenrechte an sich
dürften nur unter der Voraussetzung
in Anspruch genommen werden, dass

die Menschenpflichten erfüllt werden.

Normen der Sozialwissenschaften

Eine wesentliche Komponente des

neuzeitlichen Denkens sind die
Wissenschaften. Wenn früher die
Naturwissenschaften die Paradepferde der
Wissenschaften waren, so sind es

heute unbestreitbar die modernen
Human- und Sozialwissenschaften, im
folgenden kurz «SozialWissenschaften»

genannt. Nach dem Kriege haben
sie sich gewaltig entwickelt, und wir
erleben heute einen Boom dieser
Wissenschaften. Wie haben wir uns dieses

Phänomen zu erklären? Eine
repräsentative Antwort geben zweifellos
Max Horkheimer und Theodor W.
Adorno, die in den dreissiger Jahren
an der Universität Frankfurt das
«Institut für Sozialforschung» gegründet
und die «Zeitschrift für Sozialforschung»

herausgegeben haben. In
ihrem 1944 im Exil erschienenen
Werk «Dialektik der Aufklärung»
sehen sie den Ursprung für unsere
Krise der Zivilisation darin, dass die
Aufklärung noch nicht beendet sei.

Nachdem der Mensch mittels Wissenschaft

und Technik gelernt habe, die
Natur zu beherrschen, gehe es nun in
einer zweiten Phase der Aufklärung
noch darum, vor allem mit Hilfe der
Sozialwissenschaften sich seiner eigenen

Ziele und Zwecke zu bemächtigen.

Jetzt müsse noch die menschliche

Gesellschaft selbst in den Griff



300 KIRCHEN UND ZEITGEIST

genommen werden. Zweifellos steht
hinter dem heutigen Boom der
Sozialwissenschaften dieser Glaube an die
Vollendung der Aufklärung. Es handelt

sich um eine modifizierte Ausgabe

des Fortschrittsglaubens, nämlich

um den Versuch, die grossen
Menschheitsfragen mit Hilfe der
Sozialwissenschaften zu lösen. So sind
nach dem Kriege eine Reihe neuer
Forschungsrichtungen entstanden,
zum Beispiel die Zukunftsforschung,
die Friedens- und Konfliktforschung,
die Entwicklungsforschung und so
weiter. Das wesentliche gemeinsame
Merkmal der modernen Sozialwissenschaften

ist ihr normatives
Selbstverständnis. Diese Wissenschaften
erheben den Anspruch, Normen für das
menschliche Handeln zu begründen,
und zwar in Letztbegründung, das
heisst ohne jeden Rückgriff auf etwas
Unverfügbares und Unbedingtes.
Normen werden allein durch
wissenschaftliche Rationalität via Diskurs
und Konsens legitimiert.

Die Entwicklung der modernen
Sozialwissenschaften ist nicht ohne Folgen

für die Kirchen und ihre Theologie

geblieben. Kirchliche und
theologische Kreise nehmen heute
bedenkenlos Anleihen bei den
Sozialwissenschaften auf. Wer die Bildungsund

Öffentlichkeitsarbeit der Kirchen
verfolgt, stösst heute unweigerlich auf
die Sprache der Sozialwissenschaften.
Kirchliche Hilfswerke und Missionen
bedienen sich ohne Schwierigkeiten
des Jargons der Sozialwissenschaften.
Vor uns liegt der Entwurf einer
kirchlichen Arbeit über ein Konzept für
Entwicklungszusammenarbeit, das

vom Geist der modernen Sozialwissenschaft

vollständig beherrscht wird.
Man kann sich des Eindrucks nicht

erwehren, dass es heute kirchliche
und theologische Kreise gibt, die
geradezu die Rettung von den
Sozialwissenschaften erwarten.

Eine solche Haltung gegenüber den
Sozialwissenschaften verkennt aber

völlig die Voraussetzungen und Grenzen

dieser Wissenschaften. Auch die
modernen Sozialwissenschaften können

wie die Naturwissenschaften
alles, nur nicht ihre eigenen
Voraussetzungen, ihre eigene Bedingtheit
durchschauen. Ihre Bemühungen
beruhen immer schon auf einer ganz
bestimmten Auslegung der Wahrheit,
die Descartes für das neuzeitliche
Denken als die Gewissheit des rationalen

Subjekts gefunden hat. Hinter
den Sozialwissenschaften steht also
immer schon ein ganz bestimmtes
Menschen- und Geschichtsbild, das
den Wissenschaften selbst verborgen
bleibt. Es ist der Mensch als
autonomes Subjekt, das sich im Laufe der
Neuzeit immer mehr verabsolutiert
hat. Damit wird dann die Welt, die
Natur und die Geschichte immer
absoluter zum blossen verfügbaren
Objekt. Die Voraussetzungen der
Sozialwissenschaften durchschauen, heisst
zugleich an ihre Grenzen stossen. Die
Wissenschaften liefern Teilwahrheiten,

niemals die ganze Wahrheit.
Gerade wenn es um die letzten Fragen
geht, die der denkende Mensch stellt,
wenn es um die grossen Menschheitsfragen

geht, wenn nach dem Sinn des

Lebens und der Geschichte gefragt
wird, dann stösst die Wissenschaft an
ihre Grenzen und kann uns nur
Scheinlösungen anbieten. Dies gilt
gerade zum Beispiel für die Frage nach
dem Wesen und dem Sinn der
«Entwicklung», das heisst die Frage nach
dem, was in den letzten Jahrhunder-



KIRCHEN UND ZEITGEIST 301

ten im Abendland passiert ist und
heute auf alle Kontinente übergegriffen

hat. Für ein tieferes geschichtliches

Verständnis genügt der bloss
emanzipatorische Freiheitsbegriff der
Sozialwissenschaften in keiner Weise.
Die Auffassung von «Entwicklung»
als «ganzheitliche Befreiung» muss
deshalb in die Irre führen. Die
Sozialwissenschaften können die Frage nach
dem Verhältnis von Freiheit und
Wahrheit gar nicht stellen.

Eine der vornehmsten Gegenwartsaufgaben

der Kirche ist demgegenüber

die Aufdeckung der
Voraussetzungen der Wissenschaften. Dabei
geht es keineswegs darum, eine
Wissenschaftsfeindlichkeit zu fördern, als
vielmehr die Möglichkeiten und
Grenzen der Wissenschaften klarer zu
sehen. Anstelle der blossen Teilwahrheiten

sollte gerade von der Kirche
die ganze Wahrheit vermehrt ins Spiel
gebracht werden. Es scheint, dass die
jetzige Krise unserer Zivilisation
nicht zuletzt dadurch bedingt wird,
dass wir die Wissenschaften überfordern.

Wir müssen uns vom modernen
Wissenschaftsaberglauben befreien. Es
gibt heute namhafte Theologen beider
Konfessionen, die in dieser Richtung
denken. Als Beispiel nenne ich nur
die Evangelische Studiengemeinschaft
in Heidelberg. Der Leiter ihrer
Forschungsstätte, Georg Picht, hat in
seinem Denken stets versucht, den
grossen Menschheitsfragen auf den
Grund zu gehen. Und sein Schüler,
der heute in Bern lehrende Theologe
Christian Link, ist radikal der Frage
nach dem neuzeitlichen Denken
nachgegangen, ohne die das Verständnis
des modernen Zeitgeistes kaum möglich

ist («Subjektivität und Wahrheit»,
1978).

Zuwendung zur Politik

Und nun kommen wir noch auf das

Verhältnis der Kirchen zur Politik zu
sprechen. Wir stehen vor dem
Phänomen, dass viele kirchliche und
theologische Kreise heute eine neue Affinität

zur Politik entdeckt haben. Sie

stürzen sich in die Tagespolitik wie in
einen Jungbrunnen. Wie ist dieses

Phänomen zu erklären? Schliesslich
hat doch das Evangelium den
Menschen schon immer in seiner Ganzheit

angesprochen, in all seinen
Lebensbereichen, auch in seiner
politischen Dimension. Warum also
gerade heute diese starke Zuwendung
zur Politik? Die Antwort gibt auch
hier die Analyse des Zeitgeistes. Der
moderne Glaube an die Selbstherstellung

von Mensch und Gesellschaft hat
den Akzent in der Heilserwartung
entscheidend verschoben. Aus dem durch
göttliche Gnade zu erwartenden Heil
wurde immer mehr das diesseitige,
machbare Glück. Der Macher Mensch
war herausgefordert, das Schicksal
selbst zu schmieden und das Heil in
säkularisierter Form, das Glück «hier
auf Erden schon» sicherzustellen. So

erklärt sich die enorme Anziehungskraft,

die die Politik in unseren Tagen
auf kirchliche und theologische Kreise
ausübt. Selbstverständlich wird kein
Christ den Anspruch des Evangeliums
auf den ganzen Menschen und damit
auch auf seinen politischen Lebensbereich

bestreiten wollen. Niemand
darf den Kirchen von aussen her einen
Maulkorb umhängen und ihnen das
Recht zur politischen Meinungsäusserung

und Stellungnahme grundsätzlich

absprechen. Die Begrenzung des

politischen Auftrages der Kirchen
kommt nicht primär von aussen, son-



302 KIRCHEN UND ZEITGEIST

dem von innen, nämlich aus dem
Evangelium selbst. Dazu nur die
folgenden Überlegungen.

Schon die Geschichte lehrt uns,
dass die Kirchen mit ihren politischen
Optionen nicht immer Recht hatten.
Es gab bestimmte historische
Situationen, in denen die Kirchen versagt
haben. Darüber können auch einzelne
Ausnahmepersönlichkeiten nicht
hinwegtäuschen, die in den Kirchen
jeweils gleichzeitig den Mut zum
abweichenden Bekenntnis aufbrachten.
Wenn sich die Kirchen allzu eifrig an
den Zeitgeist anpassen, so laufen sie
auch heute Gefahr, die Botschaft des

Evangeliums im Spannungsfeld
zwischen dem Ewigen und Zeitlichen
einseitig zu verraten. Sie verlieren dann
die Position, aus der sie sich
überhaupt noch kritisch und selbstkritisch
zum Zeitgeist verhalten können. Die
Kirchen können das auf der christlichen

Ethik beruhende Wächteramt
nur dann wahrnehmen, wenn sie die
Grenzen zwischen dem «Reich, das
nicht von dieser Welt ist» und den
Problemen unserer politischen Welt
nicht einfach verwischen. Nur so können

sich die Kirchen auch vor der
Gefahr schützen, selbst zur politischen
Partei zu werden oder von politischen
Parteien und Interessengruppen
entsprechend vereinnahmt und
missbraucht zu werden. Selbst der aus der
Sicht der christlichen Ethik nur wärmstens

zu unterstützende Appell zur
Parteinahme für die Armen und
Schwachen in der Welt kann sich in
sein unchristliches Gegenteil
verkehren, wenn damit bloss die
Übernahme einer vom Geschichtsverständnis

her fragwürdigen Entwicklungsideologie

oder einer anderen
eindimensionalen politischen Heilslehre

gemeint ist. Was heute unter dem
ebenso modischen wie verwirrenden
Begriff «Befreiung» alles angeboten
wird, ist diesbezüglich sehr aufschlussreich.

In seinem 1981 erschienenen
Aufsatz «Die Sorge um Gott in einem
scheinbar gottlosen Zeitalter» äussert
sich Leszek Kolakowski zur politischen

Verantwortung der Kirche wie
folgt: «Für die Kirche heisst politisch
aktiv zu sein, weder sich notwendig
mit irgendeiner existierenden politischen

Organisation oder Bewegung zu
identifizieren noch politische Werte
und Zwecke als ,letzten Zweck' zu
betrachten. Die älteren Zusammenhänge

der Kirche mit den erstarrten
Ordnungen des vorigen Jahrhunderts
sind für die Sache des Christentums
genau so gefährlich wie die neuen
Versuche, die christliche Idee mit den
politischen Ideologien des revolutionären

Messianismus zu verbinden.
Keine dieser Tendenzen verwirklicht
die Hoffnung auf eine Erneuerung der
Lebendigkeit der christlichen
Botschaft. In beiden spüren wir die
Versuchung, diese Botschaft den
zeitlichen Zwecken unterzuordnen, also
die Versuchung, Gott in ein Werkzeug,

in einen möglichen Gegenstand
menschlicher Manipulation zu
verwandeln.»

Kolakowski macht hellhörig gegenüber

dem modernen Reden von Gott.
Es gibt heute Theologen, die reden
über Gott, indem sie über ihn
verfügen. Sie sagen etwa, Gott will nur
noch im Mitmenschen angesprochen
werden. Durch solche «Verfügung»
kann «Gott» dann je nach Standort
des Sprechers ebenso gut für die
Begründung politischer Heilslehren
herangezogen, wie aber auch vollständig



KIRCHEN UND ZEITGEIST 303

aus der Politik ausgeklammert werden.

Sicher muss sich die Liebe zu
Gott, wenn sie echt ist, auch in der
christlichen Nächstenliebe auswirken.
Wenn aber «Gott» nur noch ein
anderer Name für «Mitmenschlichkeit»
ist, so deutet sich in diesem Vorgang
eine Art Selbstvergöttlichung des
Menschen an. Namhafte Theologen
beider Kirchen kämpfen mit allen
Kräften gegen eine solche Entleerung
des christlichen Glaubens. Als
Beispiel sei nur der in Tübingen lehrende
protestantische Theologe Eberhard
Jüngel erwähnt. Für ihn steht es der

Theologie nicht frei, ihre Rede von
Gott auf solche Weise abzubrechen.
Die Theologie habe auf ihre Weise
die Spannung eines durch das Wort
«Gott» beanspruchten Denkens in
einer von der Bodenlosigkeit des
neuzeitlichen Nihilismus bestimmten Welt
auszutragen. Als Axiom theologischer
Existenz gelten für ihn die Sätze des

Paulus: «Ich glaube, darum rede ich
Notwendigkeit liegt auf mir. Wehe

mir, wenn ich nicht das Evangelium
verkündige!» (2. Kor. 4, 13; Kor. 9,

16).
Armin Baumgartner

ÄKAD
Akademikergemeinschaft fü r
Erwachsenenfortbildung AG
Jungholzstr. 43,8050 Zürich
Tel. 3027666 (bis 20 Uhr)

Studienbeginn jederzeit, unabhängig
von Berufsarbeit und Wohnort.
Maturitätsschule • H

schule • Handelssch
schule • Sprachschu
seminar für die Frau

n'fdungskurse

here rtschW ftsfach
Spra hd om
Idurtgs W8**tàfi

e* »><& x*o**\» a«*ti&&**£ *5«c****! «'e< *eo^ \yn


	Kommentare

