Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

EINE POETIK DER GEGENWART

Zu den Frankfurter Vorlesungen von Adolf Muschg

Es war zweifellos neurotisch von Voltaire, das Erdbeben
von Lissabon nicht zu akzeptieren, weder theologisch noch
dsthetisch — aber es war, bis zum Unsinn, human.

L.

Er habe in seinem Leben an keiner
Arbeit «gewiirgt> wie an dieser, be-
kennt der Autor auf den ersten Seiten;
nicht zufillig hat er deren erste Fas-
sung, d. h. das Manuskript seiner Vor-
lesungen, die er im Friihling 1980
nach Frankfurt mitbrachte, verloren,
«in einem TEE, einer Kneipe oder im
eigenen Haus einfach, aber griindlich
verlegt». Was heute vorliegt, ist aber
nur zu einem kleineren Teil eine Re-
konstruktion des urspriinglichen Tex-
tes nach vorhandenen Notizen, son-
dern offensichtlich dessen Verarbei-
tung und Verwandlung aus den Er-
fahrungen des darauf folgenden Jah-
res. Das heisst: der (ohne Zweifel
druckfertige, ohne Zweifel bereits be-
stechend formulierte) Text, den
Muschg nach Frankfurt mitnahm, ge-
riet, kaum gelesen, in den Sog der
Zeit, des Zweifels auch, der Selbst-
korrektur und des Weiterdenkens. Im
Buche selbst sind denn auch die ver-
schiedenen Zeitsegmente mit einer zu-
nidchst iiberraschenden Deutlichkeit
sichtbar: die Erfahrungen und Uber-
legungen, aus denen der urspriingliche
Text hervorging (es sind nichts we-
niger als die Erfahrungen eines gan-

zen Lebens) verbinden sich mit den
Eindriicken, die der Gastdozent in
Frankfurt gewann — und schliesslich
auch mit den unmittelbar folgenden
Ziircher Jugendunruhen. Das Ergeb-
nis ist ein vielschichtiges, vielleicht
verwirrendes Buch, zusammengefiigt
aus sechsundsechzig kiirzeren Ab-
schnitten, die manchmal eng verzahnt
sind, manchmal in harten Briichen
aufeinanderstossen. Immerhin gibt
der Autor mit einer einleitenden
Ubersicht dem Leser eine Art Orien-
tierungshilfe mit: «Der erste Teil setzt
sich mit Therapieerwartungen aus-
einander, die heute bei Schreibern
und Lesern in der Luft liegen. Ziffern
26 bis 41 berichten aus der Vor-
geschichte meiner eigenen Therapie-
bediirftigkeit. Der dritte Teil probiert
einen historisch anthropologischen
Zugang zum Thema aus und ist, weil
man sich dabei nuriibernehmen kann,
der feierlichste geworden, aber auch,
um Konsequenz bemiiht, der am we-
nigsten konsequente.» Muschg wendet
sich schreibend und redend also
durchaus an den Leser, nicht etwa nur
an den Spezialisten. Mit einer neuen
Riickhaltlosigkeit bekennt er sich im
Vorwort denn auch zu seinem «immer
noch ungewohnten Wunsch, dem Le-



266 ZU ADOLF MUSCHG

ser im Klartext zu sagen, dass ich
nicht nur seine Mitarbeit brauche,
sondern sein Mitgefiihl.»

II.

Mitgefiihl. (Ein unerwarteter Wunsch
eines Autors, doppelt unerwartet bei
einem mit Erfolg und Konnen ver-
wohnten wie Adolf Muschg!) Wer es
braucht und wiinscht, sieht sich als
Leidenden — und mit dem Leiden,
vor allem mit jenem, das den Namen
Krankheit tragt, hat das Buch zu tun.
Nicht etwa darf man, von den Dis-
kussionen der sechziger Jahre ge-
pragt, vorschnell annehmen, das Buch
kreise um die allgemeinen und oft
wiederholten Fragen nach Ursachen,
Sinn und Zweck der Literatur. Der
Titel ist prazis, prizis bis in die Satz-
zeichen. «Literatur als Therapie? 1»
Die Frage wird gestellt in immer
neuen Formen und beantwortet in
immer neuen Versuchen und mit
immer neuen Fragen. Sie wird nicht
etwa offen gelassen — so einfach
macht es sich Muschg nicht, und der
Untertitel gibt bereits die Richtung
an: «Ein Exkurs iiber das Heilsame
und das Unbheilbare.» Das Heilsame
— das hort sich unsicher an, als ob
einer zogerte, hochstens Linderung
versprechen konnte; hart und fast
schroff wird das Unheilbare dagegen-
gesetzt. Kein Heilsversprechen also,
kein literarisches Lourdes, keine Ret-
tung durch Kunst, weder im alten
schongeistigen noch im modischen
psychologisierenden Sinn. «Kunst als
Antitherapie», heisst es spidter im
Buch.

Eine in der Gegenwart verwurzelte
Fragestellung, ein zeitgemisses Buch.
Krankheit, Leiden seelischer wie kor-
perlicher Art, hat in der Literatur der

siebziger Jahre eine neue Bedeutung
gewonnen, ist in einer Breite wie viel-
leicht nie zuvor literarisch variiert
und gestaltet worden (offensichtlich
sind da alte Tabus, alte Abwehr-
mechanismen eingestiirzt); der Krank-
heitsangst und den Heilserwartungen
des Lesers entspricht ein eigentlicher
Boom an populidrpsychologischen und
psychotherapeutischen Biichern. Vor
diesem Hintergrund gesehen, stellt
Muschgs «Literatur als Therapie ?»
geradezu eine Art Poetik der Zeit dar,
Verdichtung und Reflexion wichtiger
Stromungen der spidten siebziger
Jahre, aber auch Entsprechung zu
der gesellschaftsorientierten Diskus-
sion der Kunst in den spéten sechziger
Jahren. Nicht dass Muschg den Zeit-
genossen nach dem Mund schriebe,
auf den Wellen modischer Trends
ritte. Er hat das gerade bei diesem
Thema nicht nétig, schreibt er doch
als ein Erfahrener, von Erfahrung
Heimgesuchter. Krankheit und mehr
noch die hypochondrische Angst da-
vor mit ihren psychosomatischen
Symptomen geht als ein Grundthema
durch Muschgs Werk (lingst bevor
es als literarisches Motiv einen ge-
wissen modischen Schick gewonnen
hatte) — unverkennbar als sein
Thema. «Literatur als Therapie ?» ist
ein durch und durch authentisches
Werk - dass sich der Autor bei der
Reflexion seines Grundthemas der
Fragestellungen, Methoden und Ant-
worten der Zeit bedient, ist so legitim
wie unumganglich.

Man konnte gewiss sagen, Muschg
verwandle seinen Frankfurter Semi-
narkreis unversehens in eine litera-
risch orientierte Selbsterfahrungs-
gruppe. Auf jeden Fall sind seine
Studenten in seinem Buch durchaus



ZU ADOLF MUSCHG

anwesend, sie werden nicht einfach
als Zuhorer vorausgesetzt, sondern er-
halten ihre kleinen Auftritte; einzelne
literarische Ubungen werden zitiert,
Beobachtungen aus dem Horsaal und
der Kneipe aufgezeichnet, und noch
uber solche greifbaren Zeugnisse hin-
aus sind gewiss die Erfahrungen des
Autors mit seinen Horern in die Nie-
derschrift der Vorlesung eingegangen.
Auf eine bekannte literarische Tech-
nik anspielend, konnte man sagen, das
Werden des Buches sei im Text ent-
halten, sogar der Leser oder Horer sei
mit darin — und das ist in der Ge-
schichte des Frankfurter Lehrstuhls
fiir Poetik (vielmehr in der Reihe der
gedruckten Vorlesungen) meines Wis-
sens immerhin eine Nouveauté, als ein
Versuch, den auktorialen Autor zu-
riickzunehmen, die Vorlesungsform
zu unterwandern und aufzulOsen.

III.

Vor Adolf Muschg hatte Uwe John-
son den Frankfurter Lehrstuhl fiir
Poetik innegehabt, nach ihm kam
Peter Rithmkorf, dann Martin Walser.
Die Vorlesungen der drei Suhrkamp-
Autoren (alle drei sind Germanisten)
sind in der Neuen Folge der edition
suhrkamp erschienen2. Man kann
sich keine gegensatzlicheren Kon-
zepte vorstellen. Martin Walser bietet
unter dem Titel «Ironie und Selbst-
bewusstsein» eine Art germanistische
Magistralvorlesung (deren Thema ge-
wiss nicht zufillig ist). In dusserstem
Gegensatz dazu berichtet Uwe John-
son iiber die «Begleitumstinde» seines
Schaffens — am ehesten ldsst sich
sein Buch als ein Werkstattbericht be-
zeichnen: in strenger (und letztlich ge-
wiss fiktiver) Trennung des Privat-

267

manns vom Schriftsteller gibt er sich
ganz als Handwerker, der fiir seine
Biicher Materialien benotigt und
darauf Reaktionen erfihrt. Sogar im
Werkstattbericht hdlt er sich ans
Aussere; da gibt es kein geheimnis-
volles Raunen des Schopferischen; er
ist hartniackig wie immer im Aufzeich-
nen von Details — und dabei entsteht
doch ein vollig personliches, unver-
wechselbares authentisches Werk, Be-
richt iiber «Begleitumstinde», aber
nicht nur ein Begleittext des Werks.
Muschg gibt weder das eine noch
das andere, weder Magistralvorlesung
noch Werkstattbericht, und freilich
auch nicht etwas «dazwischen». Nur
auf verhidltnismassig wenigen Seiten
(glinzend vor allem iiber die deutsche
Klassik!) redet der Germanistik-
professor als Germanist im strengen
Sinn; sein Fach ist ihm offensichtlich
zu eng, immer wieder reflektiert er
Fragen, bei denen er nicht als Fach-
mann, sondern nur als Zeitgenosse
und Schriftsteller mitreden kann:
psychotherapeutische Konzepte, Ost-
liche Heilkunst, Probleme der Schul-
medizin. Ebensowenig gibt er einen
Werkstattbericht: Ansdtze zu einem
solchen verwandeln sich sogleich in
die innere Geschichte eines Buches,
nicht selten in die Demaskierung
dessen, was doch fiir jedermann ein
von Erfolg bestitigtes Gelingen war.
Der Autor schliesst sich selber nicht
aus, zieht keine Trennlinie zwischen
dem Schriftsteller und dem Privat-
mann - er sagt Ich, als hitte noch
kein Zweifel, auch nicht sein eigener,
an dieser Vokabel genagt. Das ist ein-
driicklich, ja bestiirzend: wie riick-
sichtslos hier das alte Tabu der aka-
demischen Zuriickhaltung, das Gebot
der professoralen Objektivitit und



268 ZU ADOLF MUSCHG

Distanz gebrochen (und auch nicht
durch die Sachlichkeit des Werkstatt-
berichts ersetzt) werden. Ein Bekennt-
nisbuch also, Selbstanalyse des Au-
tors Muschgs, ein Klartext und
Schliissel zum Werk ? Der Leser sei
gewarnt: einen solchen Klartext (der
dem Autor letztlich sein literarisches
Werk ersparen konnte!) gibt es nicht:
auch die besonders personlichen un-
mittelbaren Seiten sind literarische
Texte und nicht weniger fiktiv als
seine Geschichten. Das gilt auch, es
gilt vielleicht vor allem fiir die Ab-
schnitte, die Muschg seiner Herkunft
und Kindheit widmet: als gibe er die
klinische Anamnese seiner Person; es
sind glianzend (und mit volliger Be-
herrschung der einschldgigen Termi-
nologie) geschriebene Fallstudien, in
denen der Autor sich selbst gewisser-
massen auf die Couch, seine Herkunft
auf den Seziertisch legt — und doch
— es sei wiederholt — nicht weniger
fiktiv als die Geschichten, die ihm
Versteck und Ausdruck seiner Er-
fahrungen und Verletzungen sind. Als
exemplarische Fallstudien konnten sie
freilich ohne weiteres in ein psycho-
logisches Lehrbuch aufgenommen
werden, koOnnten beispielsweise die
Theorien einer Alice Miller («Das
Drama des begabten Kindes3») illu-
strieren. Der Name wird nicht zu-
fallig genannt. Muschg bezieht sich
auf das Buch, dessen Spuren sind in
seinem Text durchaus spiirbar. Er
habe das «Drama des begabten Kin-
des» gebraucht wie eine Kur, gibt er
zu. «Das eigene Leid wurde in ihm
ja nicht nur moralisch freigesprochen,
sondern kulturell gewiirdigt; es war
als berechtigte Empfindlichkeit Bau-
stein jeder empfindsamen Lebens-
geschichte, der Preis fiir das Kiinst-

lerische ihrer Existenz. Wir Sensiblen
hatten, zu unserem Leid, Kiinstler
werden miissen im Ertragen, ja Tra-
gen der Angste unserer Eltern. Dafiir
hatten wir uns aber auch zu Seelen-
drzten, Malern und Dichtern quali-
fiziert. Die Pathologie des Narzissmus,
recht gedeutet, warf selbst enormen
narzisstischen Gewinn ab.»
Tatsdachlich geht der «Fall» im
Millerschen System glatt auf: die Ge-
schichte eines Kindes, dessen Bio-
graphie geprigt ist von den Angsten
und Wiinschen der Eltern, das um die
eigene Lebendigkeit, das «wahre
Selbst», gebracht wird durch die
(ihrerseits anerzogene) Lebensfeind-
lichkeit der Eltern. Nur dass der Pa-
tient nicht gefiigig ist: schon in den
zitierten Satzen ist der Ton ironischer
Distanzierung uniiberhdrbar, diese
wird spiter deutlicher, ist unverkenn-
bar auch im so liebenswiirdigen wie
hinterhiltigen Titel des Abschnitts:
«Alice’s Restaurant»: da weist einer
offensichtlich die Versuchung zuriick,
Selbsterkenntnis kulinarisch zu ge-
niessen durch das verfiihrerische An-
gebot einer generellen «Umschul-
dung», durch welche die Eltern zu den
Schuldigen, das Ich zum bedauerns-
und bewundernswerten Opfer wird.
Vor allem aber wehrt sich der
Schriftsteller Muschg gegen das Lite-
raturverstindnis, das sich in psycho-
logischen Biichern wie diesen ab-
zeichnet. Hier redet der Kiinstler
streng und unmissverstindlich gegen
alle Versprechungen, durch Therapie
eine geheilte, eine wiederum heile
innere Welt zu erhalten: «Ich fiirchte,
Begabung ist nicht einmal vom
frommsten Wunsch zu entlasten von
ihrem Preis. Die Forderung der Giite
gilt von einem Punkt, hinter den es



ZU ADOLF MUSCHG 269

kein Zuriick mehr gibt, nur mehr
einer Grosse, der Arbeit.»

Die Siétze (sie wiren durch viele
andere zu ergidnzen) beziehen sich auf
Autoren wie Holderlin, Beckett, Bern-
hard; Muschg stiitzt sich auf die Evi-
denz von deren Werk, bleibt in der
Nihe des Konkreten. Vor allem aber
(und das scheint mir etwas vom Wich-
tigsten) geht er auf seine eigene Er-
fahrung zuriick, unverfremdet, ohne
Absicherung: «Das Schreiben hat
mein Leben nicht entlastet. Es hat nur
den Riss verdeutlicht, der durch
meine Geschichte geht. Um das Di-
lemma komplizierter zu machen: was
an meiner Schreibarbeit entwicklungs-
fdhig war und auch fiir Leser, wie es
scheint, brauchbar geworden ist, lebt
gerade vom mehr oder weniger deut-
lichen Gefiihl des Lebensmangels, des
unzureichenden Kontaktes der Fi-
guren zueinander und zu sich selbst.»

IV.

In einer Rezension stand zu lesen,
Muschg hitte das Buch weniger zur
Darstellung seiner eigenen Ge-
schichte beniitzen sollen. Da konnte
man ebensogut sagen, er hitte das
Buch gar nicht zu schreiben brauchen
oder als Pflichtiibung eines zum Do-
zieren verpflichteten Schriftstellers
unveroffentlicht lassen konnen.
Zwar trifft zu: er ist gerade in den
zentralen Passagen radikal personlich;
er verzichtet auch darauf (er «ver-
saumt» es, gewissermassen), die zahl-
reichen Abhandlungen zum Thema
Krankheit und Kunst, Genie und
Wahnsinn miteinzubeziehen. Aber
worauf denn berufen sich alle diese
Theorien, wenn nicht auf die Evidenz
des Kunstwerks und die Selbstaus-

sagen der Kiinstler? Und sind sie
nicht desto besser, je niher sie dem
Konkreten bleiben? Die Kompromiss-
losigkeit, mit welcher Muschg auf
seiner Erfahrung, als Autor wie Leser,
auf seiner Biographie und auf der
Evidenz der Literatur insistiert, ohne
Riickendeckung bei der Theorie, ohne
Verfremdung, gerade sie stellt fiir
mich eine Art Beglaubigung dar, Be-
weis der Authentizitat und Verlass-
lichkeit. Aus sicherer Distanz lasst
sich gerade zu diesem Thema - das
in die Tiefe des Schopferischen weist
— nichts Brauchbares sagen, ganz ge-
wiss nicht aus der Sicht des Un-
beteiligten und Ungefdhrdeten.
Muschg iiberschatzt iibrigens seiner-
seits den Kiinstler nicht; er bemisst
den Spielraum seiner Zustdndigkeit
knapp, weist ihm energisch seinen
Platz zu. Man merkt: da redet ein Er-
fahrener, der Verletzungen und
Schidigungen des Kiinstlers kennt,
auch dessen Anspruch und die Ver-
fiihrbarkeit durch die Erwartungen
der Offentlichkeit, die gerade im
Schriftsteller immer wieder den Leh-
rer und Fiihrer sucht, der er letztlich
nicht sein kann. «Dass der Mensch
nur ganz Mensch sei, wo er spiele,
ist nicht die ganze Wahrheit der
Asthetik: er muss spielen, weil er
nicht ganz Mensch ist, und weil er
daran verzweifelt, es hinreichend zu
werden. So ist er ein schwer ertrdg-
licher Zeitgenosse, ein unzuverldssiger
Freund, ein schlechter Parteiginger,
ein schwieriger Partner. Seine Zu-
stindigkeit endet an der Grenze
seiner Arbeit. Als Bescheidwisser iiber
Gott und die Welt iiberschreitet er
sie.» Da werden psychoanalytische
Einsichten mit den &sthetischen Theo-
rien Schillers, mit dessen Verherr-



270 ZU ADOLF MUSCHG

lichung des Spiels als Ausdruck des
ganzen Menschen, verbunden in span-
nungsreichem  Widerspruch, der
Kiinstler eher demaskiert als erhoht.
Aber wer Muschgs Argumentation
gefolgt ist, begreift ohne Zogern, dass
die skizzierte Fragwiirdigkeit des
Kiinstlers dessen Werk mnicht ent-
wertet, vielmehr Voraussetzung seines
Wertes ist: auch seiner Humanitit:
«Es war zweifellos neurotisch von
Voltaire, das Erdbeben von Lissabon
nicht zu akzeptieren, weder theo-
logisch noch dsthetisch — aber es war,
bis zum Unsinn, human.»

Kein Therapieversprechen zwar
wird der Kunst zugestanden, und
doch ist ihr Ziel, wie das der Therapie,
kein geringes: es ist nichts weniger als
«die Befdhigung zum eigenen Leben»,
und Kunst wie Therapie haben auch
den gleichen Fluchtort: die «Lebens-
kunst». Solche Begriffe umschreiben
zugleich mehr und weniger als eine
Heilung, und was sie beinhalten, wird
noch deutlicher durch andere Be-
griffe, die Muschg im gleichen Zu-
sammenhang nennt: «Gleichgewichts-
sinny, «Ordnung im Geiste der Frei-
heit». — und immer wieder, von
Schiller ausgehend, iiber ihn hinaus-
weisend: «Spiel». Ein mit solchen Be-
griffen umschriebener Zustand ist ge-
wiss utopisch — als irreal freilich ist
er nicht gemeint! Und er hat Geltung
im Leben des Individuums wie in dem
der Gesellschaft. Muschg redet ge-
wiss vom Einzelnen, vom einzelnen
Kiinstler, vom einzelnen Kranken -
aber damit meint er nicht einfach eine
Privatsache; ohne dass er explizit
vom Politischen spricht, ist dieses
doch einbezogen, die gesellschaftliche
Funktion der Kunst ein wichtiger
Aspekt des Themas. Mit folgenden

Sdatzen beschreibt er die (mogliche)
Wirkung des Kunstwerks: «Wer nicht
héren will, muss in der Kunst immer
noch fiihlen, das Kunstwerk sagt: du
darfst fiihlen. Und damit steht es ge-
gen eine Welt der Entfremdung fiir
eine andere Welt». Das gilt fiir die
Erfahrung des einzelnen Lesers so gut
wie, dariiber hinausgehend, fiir die
gesellschaftliche, die geschichtliche
Rolle der Kunst, die seit der Klassik
als eine Form der Auflehnung zu ver-
stehen ist, gegen Vorherrschaft von
Technik und Wissenschaft im be-
ginnenden industriellen Zeitalter, als
eine «Gegenbewegung aller Krifte,
die die Abtrennung des Kopfes vom
Gefiihl, die Veruntreuung der ganzen
Humanitdt nicht mitmachen wollen.»

V.

Fiir das Ganze dieses Buches eine
Formel zu finden, eine Summe zu
ziehen, doppelt zu unterstreichen -
unmdoglich. Wichtiger, aber ebenso
schwierig schiene mir, den Rhythmus
zu beschreiben, der unruhig und un-
regelmiassig durch die einzelnen Ab-
schnitte geht, der mitreisst und Emo-
tionen erregt, wie dies bei einem Werk
reflektierender Art sonst selten der
Fall ist. Untergriindig, hinter der Ar-
gumentation, erzdhlt der Autor ja
auch hier eine Art Geschichte, eine
innere Geschichte, deren Hauptfigur
er selber ist; in wechselnder Gestalt,
in immer anderer Rolle: Tritt er im
ersten Teil auf als beteiligter Zeit-
genosse, ein in die Ereignisse ver-
strickter Chronist, der sein Erfah-
rungsmaterial sichtet und kommen-
tiert, so dominiert er im zweiten, dem
personlichsten Teil der Szene, ohne
doch ein Uberlegener zu sein; das



ZU ADOLF MUSCHG 271

Profil des Kindes, das er einmal war,
das er immer noch ist, wird sichtbar
im Erwachsenen. Im dritten, dem
wohl grossartigsten Teil ldsst er die
Angste und Beschidigungen des Kin-
des zuriick, ohne sie zu vergessen; er
erhebt sich gewissermassen von der
Couch des Patienten — ein Mann des
aufrechten Ganges auch er, ohne
Arroganz, aber nicht ohne Sicherheit,
iiberlegen und differenziert in der Ar-
gumentation.

In deren Zentrum - das wire noch
nachzutragen — steht gewiss die Lite-
ratur, der Kiinstler; aber zugleich
fillt Licht auf die menschliche Er-
fahrung iiberhaupt. Wenn Muschg
beispielsweise die Beziehung zwischen
Literatur und Krankheit bedenkt, ist
das erhellend nicht nur fiir unser Ver-
standnis der Literatur, sondern ebenso
sehr, ja vielleicht mehr fiir das der
Krankheit. Vom «Kunstwerk Krank-
heit» ist einmal die Rede: der Aus-
druck deutet eine Aufwertung der
Krankheit an, wie sie nur ein Er-
fahrener und Betroffener wagen kann.
Wie das Kunstwerk ist die Krankheit
Ausdruck einer versteckten Not des
Menschen — und wie das Kunstwerk
kann sie zu einem eigentlichen Stor-
faktor der Gesellschaft werden, zu
einem Signal ihrer Briichigkeit: «Die
Geisteskrankheit hat der Gesellschaft
eine lebenswichtige Botschaft iiber
ihre Normen mitzuteilen. Und die
Griinde liegen niemals nur beim kran-
ken Glied, sie liegen auch in der Ord-
nung selbst, im Kollektiv als Korper.»

Man liest gerade im letzten Teil des
Buches Sitze, die man nicht so leicht
unter diesem Titel und vielleicht nicht
von diesem Autor erwartet hitte -
Sitze, die freilich nicht neu sind, aber
neu, aufregend neu wirken in dem un-

gewohnten Zusammenhang, in dem
sie stehen. Sie sind auf jeden Fall in
einer Zeit der zunehmenden Uber-
zeugung, letztlich sei auch Gesundheit
machbar oder sie sollte es doch sein,
eher selten geworden. Muschg zitiert
die Ausserung Hofmannsthals, der
Mensch leide nicht zu viel, sondern zu
wenig (und er legt Gewicht darauf,
dass sie nicht als der frivole Satz eines
Astheten gelesen werde!), und im
Anschluss daran braucht er selbst ein
so grosses, schweres Wort wie
«Schopferkraft der Not». Dass eine
Welt ohne Krankheit und ohne Lei-
den auch ein mit nichts auszugleichen-
des Manko an Sensibilitit und Auf-
merksamkeit aufwiese — diesen Satz
freilich sagt Muschg nicht, aber er
drédngt sich aus seinem Text geradezu
auf. Er darf allerdings nicht geschrie-
ben, ja nicht einmal gedacht werden,
ohne dass man zugleich sein Gegenteil
mitdenkt: die Auflehnung gegen das
Leiden, den Wunsch, Krankheit zu
heilen. Bei Muschg findet sich beides
— der Hinweis, dass «Krankheit etwas
Gesundes hat» und die Warnung vor
dem leichtfertigen Umgang mit sol-
chen Feststellungen. («Ein Dieb, wer
sich solche Feststellungen zu eigen
macht, ohne sie mit dem eigenen Le-
ben zu decken.») Nur unter dem
Schutz dieser Warnung, dieser Ab-
wehr ist ein Anerkennen des Leidens
moglich, das «so gut wie Gliick und
Freude Ausdruck des Menschen (ist),
Bekriftigung seiner Ganzheit in Ge-
stalt ihres Mangels, ihrer fiihlbaren
Beeintrichtigung und Entbehrung».
Keine Verklirung des Leidens (wie
sie aus der christlichen Uberlieferung
bekannt ist und leicht zur Verteidi-
gung eines ewigen Status quo fiihrt)
— sondern dessen Verstindnis aus der



272

Ganzheit der menschlichen Maoglich-
keiten. Sitze wie diese zeigen besser
als Erklarungen, warum ich diese per-
sonliche Poetik Muschgs, in der er als
Literat iiber Literatur schreibt, fiir ein
zutiefst menschliches Buch halte.

Elsbeth Pulver

HINWEISE

Goethes Leben in Bilddokumenten

Nachdem vor einigen Jahren der
prachtvolle Photoband «Auf Goethes
Spuren» (Artemis) die Goethestitten
erwandert und in bewegenden Auf-
nahmen vermittelt hat, legt der Verlag
von C.H.Beck (Miinchen) nun recht-
zeitig zum Goethe-Jahr 1982 — dem
150. Todesjahr des Dichters — «Goe-
thes Leben in Bilddokumenten» vor.
Das grossformatige Buch, heraus-
gegeben von Jorn Gores und reichlich
mit erlauternden Anmerkungen ver-
sehen, will anhand zeitgendssischer
Darstellungen die Welt und das Leben
Goethes vergegenwirtigen. In sech-
zehn Kapiteln stellt Gores die Ent-
wicklung vom Frankfurter Biirgers-
sohn zum Staatsminister in Weimar
dar. Die Bilddokumentation beginnt
mit einem Schattenriss des jungen
Goethe aus dem Jahr 1763, sie
schliesst mit der Farbreproduktion
des Olbildes, das Josef Carl Stieler
1828 von dem Olympier gemalt hat.
Und dazwischen finden sich zeit-
genossische Darstellungen sowohl von
Personen wie von Ortlichkeiten, Land-
schaften, Baudenkmailern, die in des
Dichters Leben eine Rolle spielen.
Von der Popularitit Werthers etwa

ZU ADOLF MUSCHG

1 Adolf Muschg, Literatur als Therapie?
Ein Exkurs iiber das Heilsame und das
Unheilbare. edition suhrkamp 1981. —
2 Uwe Johnson, Begleitumstande, Frank-
furter Vorlesungen. edition suhrkamp
1980. / Martin Walser, Selbstbewusstsein
und Ironie. edition suhrkamp 1981. -
3 Alice Miller, Das Drama des begabten
Kindes und die Suche nach dem wahren
Selbst. Suhrkamp, Frankfurt 1979.

zeugt das Aquarell eines unbekannten
Zeitgenossen, das Werther am Schreib-
pult, «die Pistolen in der Hand», dar-
stellt. Kupferstiche Chodowieckis, Re-
produktionen aus Lavaters «Physio-
gnomischen Fragmenten», der Kreis
der frithen Weimarer Jahre mit der
Silhouette der Charlotte von Stein,
italienische und romische Impressio-
nen, vor allem aber immer auch Por-
trits des Dichters aus den verschiede-
nen Phasen seines Lebens sind hier
vereinigt. Wie sich die #ussere Er-
scheinung im Laufe eines langen und
erfiillten Lebens gewandelt hat, vom
jungen Talent zum genialischen Stiir-
mer und Dridnger, dann die allmih-
liche Entstehung des Reprisentanten
des Geistes und der Literatur, ist an
der Folge der Portrits abzulesen. Der
tiberaus reich bebilderte, Goethes Le-
ben dokumentarisch begleitende Band
ist gleichsam als Ergidnzung der Neu-
ausgabe von Goethes Werken in vier-
zehn Binden zu sehen, die ebenfalls
bei C. H.Beck in Miinchen erschienen
ist und auf die wir ausfiihrlich noch
zuriickkommen werden. Es ist die
Neuausgabe des «Hamburger Goe-
the», der Edition, die Erich Truntz be-
treut hat.



HINWEISE 273

Gedenkblatt fiir Stefan Zweig

Zum hundertsten Geburtstag des
Schriftstellers Stefan Zweig sind zahl-
reiche verlegerische Anstrengungen zu
verzeichnen, Werk und Personlichkeit
eines Autors erneut ins 6ffentliche Be-
wusstsein zu riicken, dessen Ruhm -
nach Thomas Manns Voraussage —
zur Sage geworden ist. Es gibt Schrift-
steller seiner Generation, deren Werk
heute stidrker prdasent ist als das
Zweigs. Schon immer hat ihn die lite-
rarische Kritik und erst recht spater
die Literaturwissenschaft echer stief-
miitterlich behandelt. Sein Publikum
jedoch hat er frith gefunden, er war
der Erfolgsautor der Zwischenkriegs-
zeit, er hat auf den Gebieten der hi-
storischen Biographie, des Essays und
der Novelle den Ton getroffen, der
tiber die Nationen der ganzen Welt
hinweg Ankldnge fand. Bedenkt man
die Zeit, die ihn geprigt hat, die bei-
den Jahrzehnte vor der Jahrhundert-
wende und dann die Zeit vor dem
Ersten Weltkrieg, dann wird man er-
messen konnen, wie brutal den sen-
siblen, trotz seines Erfolges innerlich
unsicheren und friith schon von De-
pressionen heimgesuchten Wiener
Juden die Barbarei des heraufkom-
menden Faschismus treffen musste.
Eine Welt brach zusammen, nicht
nur fiir ihn, aber fiir den Schongeist
und Moralisten, der verfeinerter hu-
manistischer Kultur in gehobenen
Kreisen seine geistige Existenz ver-
dankte, in besonderer und schliesslich
todlicher Weise. Zwei Publikationen
seien hier aus zahlreichen anderen
herausgegriffen, die namentlich sein
tragisches Ende im brasilianischen
Stadtchen Petropolis in Erinnerung
rufen. Die eine ist der Briefwechsel

zwischen Friderike, seiner ersten
Frau, und Stefan Zweig unter dem
Titel «Unrast der Liebe», nach dreissig
Jahren zum zweiten Mal erschienen im
Scherz Verlag, Bern. Er enthilt Briefe
vom Juli 1912 bis zum 22. Februar
1942, dem Datum, an dem Stefan
Zweig von seiner Friderike Abschied
nahm, ehe er zusammen mit seiner
zweiten Frau Selbstmord beging. Dass
es in Brasilien geschah, in dem ver-
traumten, lieblichen Ort Petropolis,
der Sommerresidenz des Kaisers in
den Bergen hinter Rio, ist Ausdruck
der ausweglosen Verzweiflung des
Schriftstellers. Denn wenige Jahre zu-
vor hatte Stefan Zweig, begeistert von
seiner ersten und erst recht von spate-
ren Reisen in das gewaltige Land, das
Buch «Brasilien — Ein Land der Zu-
kunft»> geschrieben: als Versuch, an
die Stelle des alten, verlorenen Konti-
nents einen kommenden zu setzen,
einen Ort zu preisen, an dem Leben
noch moglich war. Auch dieses Buch
ist neu aufgelegt worden, im Insel
Verlag, Frankfurt am Main.

Herr Neidhart

1977 erschien von Dieter Kiihn die
Biographie «Ich Wolkenstein» als
Versuch, den Ritter, Abenteurer,
Dichter und Komponisten Oswald
von Wolkenstein einem Publikum neu
zugénglich zu machen, das sich mit
mittelalterlicher Poesie und ihren ge-
sellschaftlichen und politischen Hin-
tergriinden vielleicht nicht mehr zu
befassen pflegt. Es ist, auf bewun-
dernswiirdige Weise, gelungen. Bei
den Vorarbeiten zu dieser Biographie
hat Dieter Kiihn Liedtexte von Zeit-
genossen des Wolkensteiners, aber



274 HINWEISE

auch von Vorgédngern gelesen, wobei
er auf Neidhart stiess, Neidhart von
Reuental, wie er in der Literatur-
geschichte genannt wird. Er ist 1240
gestorben, er war ein fahrender Mu-
siker, der vom Liedermachen und
vom Vortrag seiner Lieder lebte. Es
gibt iiber ihn nicht anndhernd so viele
biographische Informationen wie iiber
Oswald von Wolkenstein. Er gehort
einer ganz anderen Epoche an, ihn
trennen nahezu zwei Jahrhunderte
vom Wolkensteiner. Aber was er an
Liedtexten hinterlassen hat, ergibt
immerhin Einblicke in die Welt des
hofischen Lebens. Das Buch «Herr

Neidhart» ist keine zusammenhin-
gende Biographie, sondern ein Lieder-
buch (Ubersetzungen der mittelhoch-
deutschen Gedichte) mit Prosakapi-
teln, und die Lieder Neidharts sind
darin erginzt durch Texte von Tann-
hiuser, von Walter von der Vogel-
weide. Was die philologische Wissen-
schaft zu den Transkriptionen sagen
wird, muss hier offen bleiben; dass
Neidhart ein frecher, erotischer und
witziger Liedermacher war, ist sicher
nicht falsch. Seine Texte leben. Es ist
ein Verdienst, sie neu ins Gespriach zu
bringen (Insel Verlag, Frankfurt am
Main 1981).

ex ers dGSm
= . I 'AY)
estturkei’ ed m neuen
n
) om hohe
ntllté?lm nrerleben,
Jeitung Uit

T Tevue
o134 11 Belley
,Buhnhofplaug: 14-4 2511 ()CT\'lk\:Srt
Y g\s@e b6l 2570 33 ARSE
erbergasst

030.v.2.82.7d




	Das Buch

