
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 62 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

EINE POETIK DER GEGENWART

Zu den Frankfurter Vorlesungen von Adolf Muschg

Es war zweifellos neurotisch von Voltaire, das Erdbeben
von Lissabon nicht zu akzeptieren, weder theologisch noch
ästhetisch - aber es war, bis zum Unsinn, human.

I.

Er habe in seinem Leben an keiner
Arbeit «gewürgt» wie an dieser,
bekennt der Autor auf den ersten Seiten;
nicht zufällig hat er deren erste
Fassung, d. h. das Manuskript seiner
Vorlesungen, die er im Frühling 1980
nach Frankfurt mitbrachte, verloren,
«in einem TEE, einer Kneipe oder im
eigenen Haus einfach, aber gründlich
verlegt». Was heute vorliegt, ist aber
nur zu einem kleineren Teil eine
Rekonstruktion des ursprünglichen Textes

nach vorhandenen Notizen,
sondern offensichtlich dessen Verarbeitung

und Verwandlung aus den
Erfahrungen des darauf folgenden Jahres.

Das heisst: der (ohne Zweifel
druckfertige, ohne Zweifel bereits
bestechend formulierte) Text, den
Muschg nach Frankfurt mitnahm,
geriet, kaum gelesen, in den Sog der
Zeit, des Zweifels auch, der
Selbstkorrektur und des Weiterdenkens. Im
Buche selbst sind denn auch die
verschiedenen Zeitsegmente mit einer
zunächst überraschenden Deutlichkeit
sichtbar: die Erfahrungen und
Überlegungen, aus denen der ursprüngliche
Text hervorging (es sind nichts
weniger als die Erfahrungen eines gan¬

zen Lebens) verbinden sich mit den
Eindrücken, die der Gastdozent in
Frankfurt gewann - und schliesslich
auch mit den unmittelbar folgenden
Zürcher Jugendunruhen. Das Ergebnis

ist ein vielschichtiges, vielleicht
verwirrendes Buch, zusammengefügt
aus Sechsundsechzig kürzeren
Abschnitten, die manchmal eng verzahnt
sind, manchmal in harten Brüchen
aufeinanderstossen. Immerhin gibt
der Autor mit einer einleitenden
Übersicht dem Leser eine Art
Orientierungshilfe mit: «Der erste Teil setzt
sich mit Therapieerwartungen
auseinander, die heute bei Schreibern
und Lesern in der Luft liegen. Ziffern
26 bis 41 berichten aus der
Vorgeschichte meiner eigenen
Therapiebedürftigkeit. Der dritte Teil probiert
einen historisch anthropologischen
Zugang zum Thema aus und ist, weil
man sich dabei nur übernehmen kann,
der feierlichste geworden, aber auch,
um Konsequenz bemüht, der am
wenigsten konsequente.» Muschg wendet
sich schreibend und redend also
durchaus an den Leser, nicht etwa nur
an den Spezialisten. Mit einer neuen
Rückhaltlosigkeit bekennt er sich im
Vorwort denn auch zu seinem «immer
noch ungewohnten Wunsch, dem Le-



266 ZU ADOLF MUSCHG

ser im Klartext zu sagen, dass ich
nicht nur seine Mitarbeit brauche,
sondern sein Mitgefühl.»

II.

Mitgefühl. (Ein unerwarteter Wunsch
eines Autors, doppelt unerwartet bei
einem mit Erfolg und Können
verwöhnten wie Adolf Muschg Wer es

braucht und wünscht, sieht sich als
Leidenden - und mit dem Leiden,
vor allem mit jenem, das den Namen
Krankheit trägt, hat das Buch zu tun.
Nicht etwa darf man, von den
Diskussionen der sechziger Jahre
geprägt, vorschnell annehmen, das Buch
kreise um die allgemeinen und oft
wiederholten Fragen nach Ursachen,
Sinn und Zweck der Literatur. Der
Titel ist präzis, präzis bis in die
Satzzeichen. «Literatur als Therapie?l»
Die Frage wird gestellt in immer
neuen Formen und beantwortet in
immer neuen Versuchen und mit
immer neuen Fragen. Sie wird nicht
etwa offen gelassen - so einfach
macht es sich Muschg nicht, und der
Untertitel gibt bereits die Richtung
an: «Ein Exkurs über das Heilsame
und das Unheilbare.» Das Heilsame

- das hört sich unsicher an, als ob
einer zögerte, höchstens Linderung
versprechen könnte; hart und fast
schroff wird das Unheilbare dagegen-
gesetzt. Kein Heilsversprechen also,
kein literarisches Lourdes, keine
Rettung durch Kunst, weder im alten
schöngeistigen noch im modischen
psychologisierenden Sinn. «Kunst als
Antitherapie», heisst es später im
Buch.

Eine in der Gegenwart verwurzelte
Fragestellung, ein zeitgemässes Buch.
Krankheit, Leiden seelischer wie
körperlicher Art, hat in der Literatur der

siebziger Jahre eine neue Bedeutung
gewonnen, ist in einer Breite wie
vielleicht nie zuvor literarisch variiert
und gestaltet worden (offensichtlich
sind da alte Tabus, alte
Abwehrmechanismen eingestürzt); der
Krankheitsangst und den Heilserwartungen
des Lesers entspricht ein eigentlicher
Boom an populärpsychologischen und
psychotherapeutischen Büchern. Vor
diesem Hintergrund gesehen, stellt
Muschgs «Literatur als Therapie ?»

geradezu eine Art Poetik der Zeit dar,
Verdichtung und Reflexion wichtiger
Strömungen der späten siebziger
Jahre, aber auch Entsprechung zu
der gesellschaftsorientierten Diskussion

der Kunst in den späten sechziger
Jahren. Nicht dass Muschg den
Zeitgenossen nach dem Mund schriebe,
auf den Wellen modischer Trends
ritte. Er hat das gerade bei diesem
Thema nicht nötig, schreibt er doch
als ein Erfahrener, von Erfahrung
Heimgesuchter. Krankheit und mehr
noch die hypochondrische Angst
davor mit ihren psychosomatischen
Symptomen geht als ein Grundthema
durch Muschgs Werk (längst bevor
es als literarisches Motiv einen
gewissen modischen Schick gewonnen
hatte) - unverkennbar als sein
Thema. «Literatur als Therapie ?» ist
ein durch und durch authentisches
Werk - dass sich der Autor bei der
Reflexion seines Grundthemas der
Fragestellungen, Methoden und
Antworten der Zeit bedient, ist so legitim
wie unumgänglich.

Man könnte gewiss sagen, Muschg
verwandle seinen Frankfurter
Seminarkreis unversehens in eine literarisch

orientierte Selbsterfahrungsgruppe.

Auf jeden Fall sind seine
Studenten in seinem Buch durchaus



ZU ADOLF MUSCHG 267

anwesend, sie werden nicht einfach
als Zuhörer vorausgesetzt, sondern
erhalten ihre kleinen Auftritte; einzelne
literarische Übungen werden zitiert,
Beobachtungen aus dem Hörsaal und
der Kneipe aufgezeichnet, und noch
über solche greifbaren Zeugnisse hinaus

sind gewiss die Erfahrungen des
Autors mit seinen Hörern in die
Niederschrift der Vorlesung eingegangen.
Auf eine bekannte literarische Technik

anspielend, könnte man sagen, das
Werden des Buches sei im Text
enthalten, sogar der Leser oder Hörer sei

mit darin - und das ist in der
Geschichte des Frankfurter Lehrstuhls
für Poetik (vielmehr in der Reihe der
gedruckten Vorlesungen) meines Wissens

immerhin eine Nouveauté, als ein
Versuch, den auktorialen Autor
zurückzunehmen, die Vorlesungsform
zu unterwandern und aufzulösen.

III.

Vor Adolf Muschg hatte Uwe Johnson

den Frankfurter Lehrstuhl für
Poetik innegehabt, nach ihm kam
Peter Rühmkorf, dann Martin Walser.
Die Vorlesungen der drei Suhrkamp-
Autoren (alle drei sind Germanisten)
sind in der Neuen Folge der edition
suhrkamp erschienen2. Man kann
sich keine gegensätzlicheren
Konzepte vorstellen. Martin Walser bietet
unter dem Titel «Ironie und
Selbstbewusstsein» eine Art germanistische
Magistralvorlesung (deren Thema
gewiss nicht zufällig ist). In äusserstem
Gegensatz dazu berichtet Uwe Johnson

über die «Begleitumstände» seines
Schaffens - am ehesten lässt sich
sein Buch als ein Werkstattbericht
bezeichnen: in strenger (und letztlich
gewiss fiktiver) Trennung des Privat¬

manns vom Schriftsteller gibt er sich

ganz als Handwerker, der für seine

Bücher Materialien benötigt und
darauf Reaktionen erfährt. Sogar im
Werkstattbericht hält er sich ans

Äussere; da gibt es kein geheimnisvolles

Raunen des Schöpferischen; er
ist hartnäckig wie immer im Aufzeichnen

von Details - und dabei entsteht
doch ein völlig persönliches,
unverwechselbares authentisches Werk,
Bericht über «Begleitumstände», aber
nicht nur ein Begleittext des Werks.

Muschg gibt weder das eine noch
das andere, weder Magistralvorlesung
noch Werkstattbericht, und freilich
auch nicht etwas «dazwischen». Nur
auf verhältnismässig wenigen Seiten

(glänzend vor allem über die deutsche

Klassik!) redet der Germanistikprofessor

als Germanist im strengen
Sinn; sein Fach ist ihm offensichtlich
zu eng, immer wieder reflektiert er
Fragen, bei denen er nicht als
Fachmann, sondern nur als Zeitgenosse
und Schriftsteller mitreden kann:
psychotherapeutische Konzepte,
östliche Heilkunst, Probleme der
Schulmedizin. Ebensowenig gibt er einen
Werkstattbericht: Ansätze zu einem
solchen verwandeln sich sogleich in
die innere Geschichte eines Buches,
nicht selten in die Demaskierung
dessen, was doch für jedermann ein
von Erfolg bestätigtes Gelingen war.
Der Autor schliesst sich selber nicht
aus, zieht keine Trennlinie zwischen
dem Schriftsteller und dem Privatmann

- er sagt Ich, als hätte noch
kein Zweifel, auch nicht sein eigener,
an dieser Vokabel genagt. Das ist
eindrücklich, ja bestürzend: wie
rücksichtslos hier das alte Tabu der
akademischen Zurückhaltung, das Gebot
der professoralen Objektivität und



268 ZU ADOLF MUSCHG

Distanz gebrochen (und auch nicht
durch die Sachlichkeit des Werkstattberichts

ersetzt) werden. Ein Bekenntnisbuch

also, Selbstanalyse des Autors

Muschgs, ein Klartext und
Schlüssel zum Werk? Der Leser sei

gewarnt: einen solchen Klartext (der
dem Autor letztlich sein literarisches
Werk ersparen könnte gibt es nicht:
auch die besonders persönlichen
unmittelbaren Seiten sind literarische
Texte und nicht weniger fiktiv als
seine Geschichten. Das gilt auch, es

gilt vielleicht vor allem für die
Abschnitte, die Muschg seiner Herkunft
und Kindheit widmet: als gäbe er die
klinische Anamnese seiner Person; es

sind glänzend (und mit völliger
Beherrschung der einschlägigen
Terminologie) geschriebene Fallstudien, in
denen der Autor sich selbst gewissermassen

auf die Couch, seine Herkunft
auf den Seziertisch legt - und doch

- es sei wiederholt - nicht weniger
fiktiv als die Geschichten, die ihm
Versteck und Ausdruck seiner
Erfahrungen und Verletzungen sind. Als
exemplarische Fallstudien könnten sie
freilich ohne weiteres in ein
psychologisches Lehrbuch aufgenommen
werden, könnten beispielsweise die
Theorien einer Alice Miller («Das
Drama des begabten Kindes3»)
illustrieren. Der Name wird nicht
zufällig genannt. Muschg bezieht sich
auf das Buch, dessen Spuren sind in
seinem Text durchaus spürbar. Er
habe das «Drama des begabten Kindes»

gebraucht wie eine Kur, gibt er
zu. «Das eigene Leid wurde in ihm
ja nicht nur moralisch freigesprochen,
sondern kulturell gewürdigt; es war
als berechtigte Empfindlichkeit Baustein

jeder empfindsamen
Lebensgeschichte, der Preis für das Künst¬

lerische ihrer Existenz. Wir Sensiblen

hatten, zu unserem Leid, Künstler
werden müssen im Ertragen, ja Tragen

der Ängste unserer Eltern. Dafür
hatten wir uns aber auch zu Seelenärzten,

Malern und Dichtern
qualifiziert. Die Pathologie des Narzissmus,
recht gedeutet, warf selbst enormen
narzisstischen Gewinn ab.»

Tatsächlich geht der «Fall» im
Millerschen System glatt auf: die
Geschichte eines Kindes, dessen
Biographie geprägt ist von den Ängsten
und Wünschen der Eltern, das um die
eigene Lebendigkeit, das «wahre
Selbst», gebracht wird durch die
(ihrerseits anerzogene) Lebensfeindlichkeit

der Eltern. Nur dass der
Patient nicht gefügig ist: schon in den
zitierten Sätzen ist der Ton ironischer
Distanzierung unüberhörbar, diese

wird später deutlicher, ist unverkennbar

auch im so liebenswürdigen wie
hinterhältigen Titel des Abschnitts:
«Alice's Restaurant»: da weist einer
offensichtlich die Versuchung zurück,
Selbsterkenntnis kulinarisch zu
gemessen durch das verführerische
Angebot einer generellen «Umschuldung»,

durch welche die Eltern zu den

Schuldigen, das Ich zum bedauerns-
und bewundernswerten Opfer wird.

Vor allem aber wehrt sich der
Schriftsteller Muschg gegen das
Literaturverständnis, das sich in
psychologischen Büchern wie diesen
abzeichnet. Hier redet der Künstler
streng und unmissverständlich gegen
alle Versprechungen, durch Therapie
eine geheilte, eine wiederum heile
innere Welt zu erhalten: «Ich fürchte,
Begabung ist nicht einmal vom
frömmsten Wunsch zu entlasten von
ihrem Preis. Die Forderung der Güte
gilt von einem Punkt, hinter den es



ZU ADOLF MUSCHG 269

kein Zurück mehr gibt, nur mehr
einer Grösse, der Arbeit.»

Die Sätze (sie wären durch viele
andere zu ergänzen) beziehen sich auf
Autoren wie Hölderlin, Beckett, Bernhard;

Muschg stützt sich auf die
Evidenz von deren Werk, bleibt in der
Nähe des Konkreten. Vor allem aber
(und das scheint mir etwas vom
Wichtigsten) geht er auf seine eigene
Erfahrung zurück, unverfremdet, ohne
Absicherung: «Das Schreiben hat
mein Leben nicht entlastet. Es hat nur
den Riss verdeutlicht, der durch
meine Geschichte geht. Um das
Dilemma komplizierter zu machen: was
an meiner Schreibarbeit entwicklungsfähig

war und auch für Leser, wie es
scheint, brauchbar geworden ist, lebt
gerade vom mehr oder weniger
deutlichen Gefühl des Lebensmangels, des
unzureichenden Kontaktes der
Figuren zueinander und zu sich selbst.»

IV.

In einer Rezension stand zu lesen,
Muschg hätte das Buch weniger zur
Darstellung seiner eigenen
Geschichte benützen sollen. Da könnte
man ebensogut sagen, er hätte das
Buch gar nicht zu schreiben brauchen
oder als Pflichtübung eines zum
Dozieren verpflichteten Schriftstellers
unveröffentlicht lassen können.
Zwar trifft zu: er ist gerade in den
zentralen Passagen radikal persönlich;
er verzichtet auch darauf (er
«versäumt» es, gewissermassen), die
zahlreichen Abhandlungen zum Thema
Krankheit und Kunst, Genie und
Wahnsinn miteinzubeziehen. Aber
worauf denn berufen sich alle diese
Theorien, wenn nicht auf die Evidenz
des Kunstwerks und die Selbstaus¬

sagen der Künstler? Und sind sie

nicht desto besser, je näher sie dem
Konkreten bleiben? Die Kompromiss-
losigkeit, mit welcher Muschg auf
seiner Erfahrung, als Autor wie Leser,
auf seiner Biographie und auf der
Evidenz der Literatur insistiert, ohne
Rückendeckung bei der Theorie, ohne
Verfremdung, gerade sie stellt für
mich eine Art Beglaubigung dar,
Beweis der Authentizität und Verläss-
lichkeit. Aus sicherer Distanz lässt
sich gerade zu diesem Thema - das

in die Tiefe des Schöpferischen weist

- nichts Brauchbares sagen, ganz
gewiss nicht aus der Sicht des

Unbeteiligten und Ungefährdeten.
Muschg überschätzt übrigens seinerseits

den Künstler nicht; er bemisst
den Spielraum seiner Zuständigkeit
knapp, weist ihm energisch seinen
Platz zu. Man merkt: da redet ein
Erfahrener, der Verletzungen und
Schädigungen des Künstlers kennt,
auch dessen Anspruch und die Ver-
führbarkeit durch die Erwartungen
der Öffentlichkeit, die gerade im
Schriftsteller immer wieder den Lehrer

und Führer sucht, der er letztlich
nicht sein kann. «Dass der Mensch
nur ganz Mensch sei, wo er spiele,
ist nicht die ganze Wahrheit der
Ästhetik: er muss spielen, weil er
nicht ganz Mensch ist, und weil er
daran verzweifelt, es hinreichend zu
werden. So ist er ein schwer erträglicher

Zeitgenosse, ein unzuverlässiger
Freund, ein schlechter Parteigänger,
ein schwieriger Partner. Seine
Zuständigkeit endet an der Grenze
seiner Arbeit. Als Bescheidwisser über
Gott und die Welt überschreitet er
sie.» Da werden psychoanalytische
Einsichten mit den ästhetischen Theorien

Schillers, mit dessen Verherr-



270 ZU ADOLF MUSCHG

lichung des Spiels als Ausdruck des

ganzen Menschen, verbunden in
spannungsreichem Widerspruch, der
Künstler eher demaskiert als erhöht.
Aber wer Muschgs Argumentation
gefolgt ist, begreift ohne Zögern, dass
die skizzierte Fragwürdigkeit des

Künstlers dessen Werk nicht
entwertet, vielmehr Voraussetzung seines
Wertes ist: auch seiner Humanität:
«Es war zweifellos neurotisch von
Voltaire, das Erdbeben von Lissabon
nicht zu akzeptieren, weder
theologisch noch ästhetisch - aber es war,
bis zum Unsinn, human.»

Kein Therapieversprechen zwar
wird der Kunst zugestanden, und
doch ist ihr Ziel, wie das der Therapie,
kein geringes: es ist nichts weniger als
«die Befähigung zum eigenen Leben»,
und Kunst wie Therapie haben auch
den gleichen Fluchtort: die «Lebenskunst».

Solche Begriffe umschreiben
zugleich mehr und weniger als eine
Heilung, und was sie beinhalten, wird
noch deutlicher durch andere
Begriffe, die Muschg im gleichen
Zusammenhang nennt: «Gleichgewichtssinn»,

«Ordnung im Geiste der Freiheit»

- und immer wieder, von
Schiller ausgehend, über ihn
hinausweisend: «Spiel». Ein mit solchen
Begriffen umschriebener Zustand ist
gewiss utopisch - als irreal freilich ist
er nicht gemeint Und er hat Geltung
im Leben des Individuums wie in dem
der Gesellschaft. Muschg redet
gewiss vom Einzelnen, vom einzelnen
Künstler, vom einzelnen Kranken -
aber damit meint er nicht einfach eine
Privatsache; ohne dass er explizit
vom Politischen spricht, ist dieses
doch einbezogen, die gesellschaftliche
Funktion der Kunst ein wichtiger
Aspekt des Themas. Mit folgenden

Sätzen beschreibt er die (mögliche)
Wirkung des Kunstwerks: «Wer nicht
hören will, muss in der Kunst immer
noch fühlen, das Kunstwerk sagt: du
darfst fühlen. Und damit steht es

gegen eine Welt der Entfremdung für
eine andere Welt». Das gilt für die
Erfahrung des einzelnen Lesers so gut
wie, darüber hinausgehend, für die
gesellschaftliche, die geschichtliche
Rolle der Kunst, die seit der Klassik
als eine Form der Auflehnung zu
verstehen ist, gegen Vorherrschaft von
Technik und Wissenschaft im
beginnenden industriellen Zeitalter, als
eine «Gegenbewegung aller Kräfte,
die die Abtrennung des Kopfes vom
Gefühl, die Veruntreuung der ganzen
Humanität nicht mitmachen wollen.»

V.

Für das Ganze dieses Buches eine
Formel zu finden, eine Summe zu
ziehen, doppelt zu unterstreichen -
unmöglich. Wichtiger, aber ebenso

schwierig schiene mir, den Rhythmus
zu beschreiben, der unruhig und
unregelmässig durch die einzelnen
Abschnitte geht, der mitreisst und
Emotionen erregt, wie dies bei einem Werk
reflektierender Art sonst selten der
Fall ist. Untergründig, hinter der
Argumentation, erzählt der Autor ja
auch hier eine Art Geschichte, eine
innere Geschichte, deren Hauptfigur
er selber ist; in wechselnder Gestalt,
in immer anderer Rolle: Tritt er im
ersten Teil auf als beteiligter
Zeitgenosse, ein in die Ereignisse
verstrickter Chronist, der sein
Erfahrungsmaterial sichtet und kommentiert,

so dominiert er im zweiten, dem
persönlichsten Teil der Szene, ohne
doch ein Überlegener zu sein; das



ZU ADOLF MUSCHG 271

Profil des Kindes, das er einmal war,
das er immer noch ist, wird sichtbar
im Erwachsenen. Im dritten, dem
wohl grossartigsten Teil lässt er die
Ängste und Beschädigungen des Kindes

zurück, ohne sie zu vergessen; er
erhebt sich gewissermassen von der
Couch des Patienten - ein Mann des
aufrechten Ganges auch er, ohne
Arroganz, aber nicht ohne Sicherheit,
überlegen und differenziert in der
Argumentation.

In deren Zentrum - das wäre noch
nachzutragen - steht gewiss die
Literatur, der Künstler; aber zugleich
fällt Licht auf die menschliche
Erfahrung überhaupt. Wenn Muschg
beispielsweise die Beziehung zwischen
Literatur und Krankheit bedenkt, ist
das erhellend nicht nur für unser
Verständnis der Literatur, sondern ebenso
sehr, ja vielleicht mehr für das der
Krankheit. Vom «Kunstwerk Krankheit»

ist einmal die Rede: der
Ausdruck deutet eine Aufwertung der
Krankheit an, wie sie nur ein
Erfahrener und Betroffener wagen kann.
Wie das Kunstwerk ist die Krankheit
Ausdruck einer versteckten Not des
Menschen - und wie das Kunstwerk
kann sie zu einem eigentlichen
Störfaktor der Gesellschaft werden, zu
einem Signal ihrer Brüchigkeit: «Die
Geisteskrankheit hat der Gesellschaft
eine lebenswichtige Botschaft über
ihre Normen mitzuteilen. Und die
Gründe liegen niemals nur beim kranken

Glied, sie liegen auch in der
Ordnung selbst, im Kollektiv als Körper.»

Man liest gerade im letzten Teil des
Buches Sätze, die man nicht so leicht
unter diesem Titel und vielleicht nicht
von diesem Autor erwartet hätte -
Sätze, die freilich nicht neu sind, aber
neu, aufregend neu wirken in dem un¬

gewohnten Zusammenhang, in dem
sie stehen. Sie sind auf jeden Fall in
einer Zeit der zunehmenden
Überzeugung, letztlich sei auch Gesundheit
machbar oder sie sollte es doch sein,
eher selten geworden. Muschg zitiert
die Äusserung Hofmannsthals, der
Mensch leide nicht zu viel, sondern zu
wenig (und er legt Gewicht darauf,
dass sie nicht als der frivole Satz eines
Ästheten gelesen werde und im
Anschluss daran braucht er selbst ein
so grosses, schweres Wort wie
«Schöpferkraft der Not». Dass eine
Welt ohne Krankheit und ohne Leiden

auch ein mit nichts auszugleichendes

Manko an Sensibilität und
Aufmerksamkeit aufwiese - diesen Satz

freilich sagt Muschg nicht, aber er
drängt sich aus seinem Text geradezu
auf. Er darf allerdings nicht geschrieben,

ja nicht einmal gedacht werden,
ohne dass man zugleich sein Gegenteil
mitdenkt: die Auflehnung gegen das

Leiden, den Wunsch, Krankheit zu
heilen. Bei Muschg findet sich beides

- der Hinweis, dass «Krankheit etwas
Gesundes hat» und die Warnung vor
dem leichtfertigen Umgang mit
solchen Feststellungen. («Ein Dieb, wer
sich solche Feststellungen zu eigen
macht, ohne sie mit dem eigenen
Leben zu decken.») Nur unter dem
Schutz dieser Warnung, dieser
Abwehr ist ein Anerkennen des Leidens
möglich, das «so gut wie Glück und
Freude Ausdruck des Menschen (ist),
Bekräftigung seiner Ganzheit in
Gestalt ihres Mangels, ihrer fühlbaren
Beeinträchtigung und Entbehrung».
Keine Verklärung des Leidens (wie
sie aus der christlichen Überlieferung
bekannt ist und leicht zur Verteidigung

eines ewigen Status quo führt)
- sondern dessen Verständnis aus der



272 ZU ADOLF MUSCHG

Ganzheit der menschlichen Möglichkeiten.

Sätze wie diese zeigen besser
als Erklärungen, warum ich diese
persönliche Poetik Muschgs, in der er als
Literat über Literatur schreibt, für ein
zutiefst menschliches Buch halte.

Elsbeth Pulver

1 Adolf Muschg, Literatur als Therapie?
Ein Exkurs über das Heilsame und das
Unheilbare, edition suhrkamp 1981. -
2 Uwe Johnson, Begleitumstände, Frankfurter

Vorlesungen, edition suhrkamp
1980. / Martin Walser, Selbstbewusstsein
und Ironie, edition suhrkamp 1981. -
3 Alice Miller, Das Drama des begabten
Kindes und die Suche nach dem wahren
Selbst. Suhrkamp, Frankfurt 1979.

HINWEISE

Goethes Leben in Bilddokumenten

Nachdem vor einigen Jahren der
prachtvolle Photoband «Auf Goethes
Spuren» (Artemis) die Goethestätten
erwandert und in bewegenden
Aufnahmen vermittelt hat, legt der Verlag
von C. H. Beck (München) nun rechtzeitig

zum Goethe-Jahr 1982 - dem
150. Todesjahr des Dichters - «Goethes

Leben in Bilddokumenten» vor.
Das grossformatige Buch,
herausgegeben von Jörn Göres und reichlich
mit erläuternden Anmerkungen
versehen, will anhand zeitgenössischer
Darstellungen die Welt und das Leben
Goethes vergegenwärtigen. In sechzehn

Kapiteln stellt Göres die
Entwicklung vom Frankfurter Bürgerssohn

zum Staatsminister in Weimar
dar. Die Bilddokumentation beginnt
mit einem Schattenriss des jungen
Goethe aus dem Jahr 1763, sie
schliesst mit der Farbreproduktion
des Ölbildes, das Josef Carl Stieler
1828 von dem Olympier gemalt hat.
Und dazwischen finden sich
zeitgenössische Darstellungen sowohl von
Personen wie von Örtlichkeiten,
Landschaften, Baudenkmälern, die in des
Dichters Leben eine Rolle spielen.
Von der Popularität Werthers etwa

zeugt das Aquarell eines unbekannten
Zeitgenossen, das Werther am Schreibpult,

«die Pistolen in der Hand»,
darstellt. Kupferstiche Chodowieckis,
Reproduktionen aus Lavaters
«Physiognomischen Fragmenten», der Kreis
der frühen Weimarer Jahre mit der
Silhouette der Charlotte von Stein,
italienische und römische Impressionen,

vor allem aber immer auch
Porträts des Dichters aus den verschiedenen

Phasen seines Lebens sind hier
vereinigt. Wie sich die äussere
Erscheinung im Laufe eines langen und
erfüllten Lebens gewandelt hat, vom
jungen Talent zum genialischen Stürmer

und Dränger, dann die allmähliche

Entstehung des Repräsentanten
des Geistes und der Literatur, ist an
der Folge der Porträts abzulesen. Der
überaus reich bebilderte, Goethes
Leben dokumentarisch begleitende Band
ist gleichsam als Ergänzung der
Neuausgabe von Goethes Werken in
vierzehn Bänden zu sehen, die ebenfalls
bei C. H. Beck in München erschienen
ist und auf die wir ausführlich noch
zurückkommen werden. Es ist die
Neuausgabe des «Hamburger Goethe»,

der Edition, die Erich Truntz
betreut hat.



HINWEISE 273

Gedenkblatt für Stefan Zweig

Zum hundertsten Geburtstag des

Schriftstellers Stefan Zweig sind
zahlreiche verlegerische Anstrengungen zu
verzeichnen, Werk und Persönlichkeit
eines Autors erneut ins öffentliche
Bewusstsein zu rücken, dessen Ruhm -
nach Thomas Manns Voraussage -
zur Sage geworden ist. Es gibt Schriftsteller

seiner Generation, deren Werk
heute stärker präsent ist als das

Zweigs. Schon immer hat ihn die
literarische Kritik und erst recht später
die Literaturwissenschaft eher
stiefmütterlich behandelt. Sein Publikum
jedoch hat er früh gefunden, er war
der Erfolgsautor der Zwischenkriegszeit,

er hat auf den Gebieten der
historischen Biographie, des Essays und
der Novelle den Ton getroffen, der
über die Nationen der ganzen Welt
hinweg Anklänge fand. Bedenkt man
die Zeit, die ihn geprägt hat, die beiden

Jahrzehnte vor der Jahrhundertwende

und dann die Zeit vor dem
Ersten Weltkrieg, dann wird man
ermessen können, wie brutal den
sensiblen, trotz seines Erfolges innerlich
unsicheren und früh schon von
Depressionen heimgesuchten Wiener
Juden die Barbarei des heraufkommenden

Faschismus treffen müsste.
Eine Welt brach zusammen, nicht
nur für ihn, aber für den Schöngeist
und Moralisten, der verfeinerter
humanistischer Kultur in gehobenen
Kreisen seine geistige Existenz
verdankte, in besonderer und schliesslich
tödlicher Weise. Zwei Publikationen
seien hier aus zahlreichen anderen
herausgegriffen, die namentlich sein
tragisches Ende im brasilianischen
Städtchen Petropolis in Erinnerung
rufen. Die eine ist der Briefwechsel

zwischen Friderike, seiner ersten

Frau, und Stefan Zweig unter dem
Titel «Unrast der Liebe», nach dreissig
Jahren zum zweiten Mal erschienen im
Scherz Verlag, Bern. Er enthält Briefe
vom Juli 1912 bis zum 22. Februar
1942, dem Datum, an dem Stefan
Zweig von seiner Friderike Abschied
nahm, ehe er zusammen mit seiner
zweiten Frau Selbstmord beging. Dass
es in Brasilien geschah, in dem
verträumten, lieblichen Ort Petropolis,
der Sommerresidenz des Kaisers in
den Bergen hinter Rio, ist Ausdruck
der ausweglosen Verzweiflung des

Schriftstellers. Denn wenige Jahre
zuvor hatte Stefan Zweig, begeistert von
seiner ersten und erst recht von späteren

Reisen in das gewaltige Land, das

Buch «Brasilien — Ein Land der
Zukunft» geschrieben: als Versuch, an
die Stelle des alten, verlorenen Kontinents

einen kommenden zu setzen,
einen Ort zu preisen, an dem Leben
noch möglich war. Auch dieses Buch
ist neu aufgelegt worden, im Insel
Verlag, Frankfurt am Main.

Herr Neidhart

1977 erschien von Dieter Kühn die
Biographie «Ich Wolkenstein» als

Versuch, den Ritter, Abenteurer,
Dichter und Komponisten Oswald
von Wolkenstein einem Publikum neu
zugänglich zu machen, das sich mit
mittelalterlicher Poesie und ihren
gesellschaftlichen und politischen
Hintergründen vielleicht nicht mehr zu
befassen pflegt. Es ist, auf
bewundernswürdige Weise, gelungen. Bei
den Vorarbeiten zu dieser Biographie
hat Dieter Kühn Liedtexte von
Zeitgenossen des Wolkensteiners, aber



274 HINWEISE

auch von Vorgängern gelesen, wobei
er auf Neidhart stiess, Neidhart von
Reuental, wie er in der
Literaturgeschichte genannt wird. Er ist 1240
gestorben, er war ein fahrender
Musiker, der vom Liedermachen und
vom Vortrag seiner Lieder lebte. Es
gibt über ihn nicht annähernd so viele
biographische Informationen wie über
Oswald von Wolkenstein. Er gehört
einer ganz anderen Epoche an, ihn
trennen nahezu zwei Jahrhunderte
vom Wolkensteiner. Aber was er an
Liedtexten hinterlassen hat, ergibt
immerhin Einblicke in die Welt des
höfischen Lebens. Das Buch «Herr

Neidhart» ist keine zusammenhängende

Biographie, sondern ein Liederbuch

(Übersetzungen der mittelhochdeutschen

Gedichte) mit Prosakapiteln,

und die Lieder Neidharts sind
darin ergänzt durch Texte von
Tannhäuser, von Walter von der Vogelweide.

Was die philologische Wissenschaft

zu den Transkriptionen sagen
wird, muss hier offen bleiben; dass
Neidhart ein frecher, erotischer und
witziger Liedermacher war, ist sicher
nicht falsch. Seine Texte leben. Es ist
ein Verdienst, sie neu ins Gespräch zu
bringen (Insel Verlag, Frankfurt am
Main 1981).

^Abenteuer.-
„eue«»— führ,sie.ufasa^S5sriSwe,™,

6 rr-rr^nlhrOTRH\\ gin 0) <« 05622J>1 ¦»;", t

"¦}..7,, neriikot.ini .üei|L'"
M25U Oeriikon
'S&f****

m312192U.w¦ Bein:031«'" Fribouts:»3'°.515 Luwro-"*'i Rots*»<*:u"i—
Ssss^i^
ö\ 3121920

L^Srarl
SBT

:¦¦::¦¦:¦:-,


	Das Buch

