
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 12

Artikel: Calderón in Einsiedeln : Bemerkungen zur Rezeption des spanischen
Dramatikers

Autor: Siebenmann, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gustav Siebenmann

Calderón in Einsiedeln

Bemerkungen zur Rezeption des spanischen Dramatikers

Die Entstehung einer Tradition

Wenn wir die Frage erörtern wollen, weshalb Calderón ausgerechnet in
Einsiedeln der Autor einer nun weit über fünfzigjährigen Festspieltradition
geworden ist, weshalb fernerhin von seiner grossen Dramenproduktion
ausschliesslich Das grosse Welttheater zur Aufführung kommt, so müssen
wir uns in die Zeit zurückversetzen, in der dieses Festspiel erstmals inszeniert

wurde, 1924. In einer Zeit des Umbruchs und des Unfriedens war die
leidenschaftliche Suche nach neuen Formen (z. B. im Expressionismus)
und nach neuen Inhalten Ausdruck des Zeitgeistes in Europa. In einer
neuen Hinwendung zu Metaphysischem und zu einer neuen Vergeistigung
wurde die Barockkunst wieder entdeckt, traten liturgische Erneuerungen in
Erscheinung wie in Beuron und Maria Laach, wobei sich die Darbietungsform

grosser und, wie wir heute sagen würden, multimedialer Schauspiele
durchsetzte. Einsiedeln jedoch, so darf man sicher behaupten, wäre vom
Festspielfieber gewiss nicht ergriffen worden, wenn nicht in Salzburg im
Jahr 1920 der Jedermann von Hugo von Hofmannsthal aufgeführt worden
wäre. Zwei Jahre danach hat der österreichische Dichter das Salzburger
Grosse Welttheater zur Erstaufführung gebracht, seine freie Nachdichtung
von Calderons Fronleichnamsspiel. Beide Salzburger Grossaufführungen
waren getragen von der 1917 von Hofmannsthal zusammen mit Max Reinhardt

und Richard Strauss gegründeten Salzburger Festspielhausgemeinde.
Die Paten der nun 1924 begründeten Einsiedler Festspieltradition und der
sie tragenden «Gesellschaft der geistlichen Spiele» waren weniger namhaft:
Peter Erkelenz aus Neuss, Schauspieler, Rezitator, Direktor einer
deutschen Calderón-Gesellschaft, entdeckte auf einer Tournee die grossartige
Barockszenerie des Einsiedler Klosterstiftes und liess damit den
Begeisterungsfunken von Salzburg in die Innerschweiz überspringen. Auf dem
tragfähigen Fundus einer dörflichen Volkstheatertradition entstand in der
unglaublich kurzen Vorbereitungszeit von sechs Wochen die erste
Inszenierung des Einsiedler Welttheaters. Der Kunsthistoriker Linus Birchler,
der Abt Ignatius Staub und einige begeisterungsfähige Liebhaber des



992 CALDERON IN EINSIEDELN

Barocktheaters in der Benediktinerabtei waren die gemeinsamen Schöpfer
dieses unmittelbar erfolgreichen Grossschauspiels. Calderón kam dabei nur
die Rolle eines Drehbuchautors zu, wie man sagen könnte. In der
romantisierenden Übersetzung Eichendorffs, die zudem starken Eingriffen der
Regisseure unterzogen wurde, gelangte das spanische Fronleichnamsspiel
bis 1970 in zehn mehr oder weniger verschiedenen Inszenierungen vor das

eigentlich bleibende Element dieser Einsiedler Festspiele, vor die Barockfassade

des Kaspar Moosbrugger. 1925 war wiederum Peter Erkelenz der
Leiter. Abgelöst wurde er im Jahr 1930, nach seiner Wegberufung nach

Hollywood, durch ein Triumvirat, zu dem auch der Einsiedler Barockforscher

Linus Birchler gehörte. 1935 setzte die Epoche des Schweizer Dramaturgen

Oskar Eberle ein, mit Spielzeiten in den Jahren 1937, 1950, 1955.
Sein Nachfolger war Erwin Kohlund, der 1960, 1965 und 1970 inszenierte
und sich von der üppigen Prunkhaftigkeit von Eberle wieder zurückbesann
auf die Wortkunst.

Zwischen der zehnten Spielzeit von 1970 und der elften im Jahr 1981
sind elf Jahre vergangen, eine Unterbrechung, wie sie bisher sonst allein
durch den Zweiten Weltkrieg verursacht worden war. Was war geschehen?
Wenn die Festspieltradition in eine Krise geraten war, so lag dies vermutlich

paradoxerweise gerade an den früheren Erfolgen von Oskar Eberle
und Erwin Kohlund. Jeder hatte auf seine Art eine künstlerische
Konzeption verwirklicht, die einen selbstgegebenen Spielraum sowohl gesetzt
wie auch ausgeschöpft hatte. Daraus ergab sich für die Veranstalter in
Einsiedeln ein Immobilismus aus dem Herkommen, der zugleich im Widerspruch

stand zu der Notwendigkeit, einen veränderten Zeitgeist
anzusprechen, ein neues Publikum zu überzeugen. Die Episode der protestierenden

Studenten bei der Premiere der Spielzeit 1970, die ihr «Kleines
Welttheater» als Protest gegen die angebliche Feudaltheologie und den in
mancher Hinsicht asozialen Gehalt des Calderon-Stückes setzen wollten,
hatte doch Fragen aufgeworfen, die aus der Festspieltradition heraus nicht
zu beantworten waren. Zudem soll es ernsthafte Finanzierungsschwierigkeiten

gegeben haben. Die Suche nach einem neuen Übersetzer zeugt von
Erneuerungswillen, deren Ablehnung seitens des Spielvolks offenbart aber
erst recht die Schwierigkeiten einer Tradition, die zur Erstarrung zu führen
drohte. Der neue Text von Hans Urs von Balthasar soll sich als zu schwierig
erwiesen haben. Die Dialektfassung, die sich Werner Düggelin bestellt
hatte, wurde ausgerechnet vom Einsiedler Spielvolk zurückgewiesen.

Nachdem so der fünfjährige Rhythmus 1975 schon unterbrochen war,
schien auch 1980 ein Jahr ohne Aufführung zu werden. Man mag sich
gerade an dieser Stelle erneut fragen, weshalb man eigentlich in Einsiedeln
unbedingt an Calderón und an seinem Grossen Welttheater festzuhalten



CALDERON IN EINSIEDELN 993

gewillt war. Hätte man nicht auch, wie etwa in Salzburg, an andere Autoren,
andere Stücke denken können, für deren Aufführung sich die grossartige
Barockszenerie ebenso anbot? Die Frage wurde vermutlich nicht einmal
gestellt, denn die 1924 gegründete Gesellschaft hatte sich ja für geistliche
Spiele ein für allemal entschieden, was bei der engen Verbindung zwischen
diesem Festspiel und der Benediktinerabtei selbstverständlich ist. Zum
andern wären grossangelegte künstlerische Festspiele mit Laien undenkbar,
so dass die alte volkstümliche Spieltradition der Einsiedler sehr zu Unrecht
abgebrochen worden wäre.

1981: Ein neuer Anfang

Beharrliche Suche und zähes Verhandeln haben die Welttheatergesellschaft
doch noch zum Erfolg geführt. Die elfte Spielzeit und die nächste (1985)
wurden Hans Gerd Kübel anvertraut. Die für 1980 schon nicht mehr zu
leistende Neuinszenierung müsste auf 1981 verlegt werden, wozu die Gunst
des Kalenders eine zufällige Rechtfertigung darbot: die 300. Wiederkehr
von Calderons Todestag. Über die konzeptionellen Überlegungen zu seiner

Welttheater-Aufführung hat Kübel auf über vierzig Seiten das
Grundsätzliche festgehalten (vgl. Presse-Information vom 18. Oktober 1980).
Darüber und zu den szenischen Vorbereitungsarbeiten in Einsiedeln ist
eine reich bebilderte Beilage «Wochenende» der Neuen Zürcher Zeitung
erschienen (Nr. 129 vom 6./7. Juni 1981). Über die Premiere wurde in der
Presse ebenfalls breit berichtet. Gegen Ende dieser elften Spielzeit darf man,
auch im Blick auf die Aufnahme seitens der Presse im In- und Ausland,
vor allem aber angesichts des guten Besuches, von einem grossen Erfolg
sprechen. 75 000 Zuschauer meldet die Agentur für die 34 Aufführungen
im Sommer 1981.

Wodurch nun zeichnet sich die Inszenierung 1981 aus? Hans Gerd Kübel
hat den Nachweis erbracht, dass selbst Veteranen unter den Einsiedler
Laienspielern ganze Passagen der Eichendorffschen Übersetzung, die sie

gerne bei jeder Gelegenheit rezitierten, im Grunde nicht verstanden. Damit
konnte er den erneuerungswilligen Einsiedlern den Rücken stärken und es

in seinem Vertrag durchsetzen, dass in Einsiedeln von der Eichendorffschen
Fassung Abstand genommen würde. In der Tat war der romantisierte
deutsche Text in ein störendes Missverhältnis geraten zur Aktualisierungsmöglichkeit,

die das antike Motiv von der Welt als Bühne in sich birgt. Die
Wirklichkeitsnähe jener Metapher, die die Existenz als Rollenspiel auffasst,
ist ja letztlich der Daueranreiz für die Theaterleute, die schaffenden, die
spielenden wie für die zuschauenden. Von der einleuchtenden Struktur des

Theaters im Theater, vom ethischen Anspruch her, dass man in scheinbar



994 CALDERON IN EINSIEDELN

frivolem Bühnenspiel den Schicksalsernst vorführte und im Augenblick
immer auch gleich die Ewigkeit mitschaute, war seit eh und je die
Anziehungskraft dieses Sakramentsspieles ausgegangen. Solcher Zugänglichkeit
stand nun ein Hindernis entgegen, nämlich Calderons schwierige Sprache.
Er wollte und müsste zu seiner Zeit dem Geschmack des spanischen
Hochbarocks entsprechen, durfte sich zugleich darauf verlassen, dass sein
höfisches Publikum im Umgang mit hoher wie mit niederer Dichtung geübt
war. So konnte er denn als wortgewaltiger Hofdichter der letzten
Habsburger in Spanien einen Reichtum an Bildern, Vergleichen, Metaphern und
rhetorischen Figuren, an Klang- und Sinnspielen in seine Verse bringen,
der nur einem theaterbesessenen Publikum, das mit dem Bühnengeschehen
thematisch schon vertraut war, zugemutet werden konnte. Zudem wissen
wir heute verlässlich, dass die Texte Calderons für das zeitgenössische
Laienpublikum streckenweise nicht mehr waren als theologisches oder
poetisches Geraune. Vor solchen Schwierigkeiten standen und stehen die
Übersetzer Calderónscher Texte. Sie sind nicht von ungefähr, wie Hugo
von Hofmannsthal in seinem Salzburger Grossen Welttheater, wie Wilhelm
von Scholz mit seinem Deutschen Grossen Welttheater (1961) auf den
Modus einer Bearbeitung des Stoffes ausgewichen, oder aber sie haben sich

grosse, wenngleich dichterische Freiheiten gegenüber dem Original
herausgenommen wie Eichendorff (1846). Grössere Sinn- als Formtreue, wie sie

Hans Urs von Balthasar (1959) für Einsiedeln, wir sagten es schon, zu
erreichen versuchte, konnte einen Schwierigkeitsgrad erreichen, der die
Laienspieler überfordert hätte. Die Mundartfassung eines so ernsten Stoffes
lief Gefahr, das Problem der Stilhöhe nicht lösen zu können.

Ein neuer Text

Hans Gerd Kübel, der ein paar Jugendjahre in Buenos Aires verlebt hatte,
fand zusammen mit Wolfgang Franke den Mut zu einer eigenen Übersetzung.

Von hispanistischen Gewährsleuten haben sie sich eine Rohversion
mit allen lexikalisch denkbaren Varianten erstellen lassen. In vierwöchiger
Klausur haben die beiden Freunde die neue Version hergestellt, sie noch
einigen Sprechproben mit Laiendarstellern unterzogen und dann in
Einsiedeln zur Erstaufführung gebracht. Der Text ist inzwischen als Taschenbuch

bei Diogenes erschienen. Eine bibliophile Ausgabe, reizvoll mit
Federzeichnungen von Regula Schmid illustriert, ist im Selbstverlag von Hans
Gerd Kübel erschienen. Als Anhang stehen dort auch lesenswerte «Notizen
zur Übertragung».

Das Ergebnis dieser Arbeit ist überraschend, so muss es der Hispanist
bekennen, dem angesichts solcher Kühnheit der Atem stockte. Der Rhyth-



CALDERON IN EINSIEDELN 995

mus dieser Verssprache ist ganz bewusst und gekonnt variiert, die Verwendung

des Reims ist wirksam und bleibt nicht sklavisch an das Original
gebunden, vor allem aber ist die Verständlichkeit dieses dramatischen Textes

bei weitgehender Treue gegenüber dem Original erstaunlich. Die von
Calderon kunstvoll eingestreuten Strophen wurden getreulich respektiert,
gelegentlich finden wir Reime im Deutschen, dort wo der spanische Text
nur Assonanzen kennt, wobei der Gleichklang nie oder selten nur um der
Erhaltung des Reimes willen gesucht, sondern stets in den Dienst einer
stärkeren Eindringlichkeit, einer Verdeutlichung gestellt wird. Die grosse
didaktische Erfahrung des Rhetorikers und Schauspiellehrers Hans Gerd
Kübel hat hier gute Früchte getragen. Sein berufliches Wissen um die
Sprechgewohnheiten mundartredender Leute ist ihm zusätzlich zu Hilfe
gekommen. Darf ich eine Probe vorführen? Die Stelle, an der der Landmann

(bei Kübel heisst er «Mühsal») die Abberufung des Königs (der
«Macht») witzig kommentiert, getreu seiner von Calderon als komische
Figur konzipierten Rolle, bietet guten Aufschluss:

Calderon: No falte en Mayo
el agua al campo en sazón,

que con buenAno, y sin Rey,
lo pasaremos mejor. (v. 2010-2014)

Eichendorff: Sinkt im Mai
Regen nur auf meine Saat,
wird, mit Brot und ohne König,
leichter noch das Jahr vollbracht.

Kübel/Franke: Nun, wenn uns allen
Der Regen nur im Mai nicht fehlt,
Dann soll uns das schon recht sein.
Die MACHT geht hin, doch gibt es Brot,
So kann die Zeit nicht schlecht sein.

Die im Original deutlich erkennbare Bauernschlauheit, die Unbefangenheit
des Landmanns angesichts des Todes war bei Eichendorff so gut wie

ganz verschwunden. Die neue deutsche Fassung bringt sie unmissverständlich

wieder.
Eine Neuerung, die in ihrer Kühnheit allerdings ausdrücklich gerechtfertigt

wird, tritt uns schon beim Personenverzeichnis der neuen Fassung
entgegen: nur der Meister, das Gesetz der Gnade und die Welt haben als
Rollen die gleiche Bezeichnung wie bei Eichendorff. Die übrigen Figuren,
jene, die im Spiel im Spiel auftreten, das der Meister sich (und uns) insze-



996 CALDERON IN EINSIEDELN

niert, werden neu benannt: der König heisst jetzt schlicht «Macht», die
Schönheit heisst jetzt «Schönheit» schlechthin, der Reiche nennt sich
«Überfluss», der Landmann «Mühsal» und der Bettler «Elend». Diese
Änderungen sind eigentliche Eingriffe, werden doch die Rollen zu
Kategorien umbenannt, die in ihrer Abstraktheit nicht mehr Erinnerungen an
eine ständisch geordnete Gesellschaft wecken, sondern diese Rollen selbst
für heutige Zustände repräsentativ machen, indem wir an schmerzliches
soziales Ungleichgewicht innerhalb einer Gesellschaft oder zwischen Nord
und Süd, zwischen Hoch- und Unterentwicklung, zwischen Ausbeutung
und Versklavung gemahnt werden. Denken wir an Calderons Vorliebe für
Allegorien, so können wir diese Eingriffe durchaus als sinngemäss und
werkgetreu gutheissen. Eine Schwierigkeit scheint zu entstehen bei der

Umbenennung der spanischen «Discreción», einer Rolle, die bei Eichendorff

«der Weise», bei Hofmannsthal «die Weisheit» hiess und die bei
Kübel/Franke nun «Demut» benannt wird. Nun ist gerade in der hispanisti-
schen Fachwelt die Bedeutung von «discreción» in der klassischen Zeit,
bei den Moraltheologen und in den Fürstenspiegeln, besonders bei Graciân,
ein recht kontroverser Forschungsgegenstand. Ausgerechnet einer der
berufensten Begriffshistoriker, Alexander A. Parker, kommt in einem
Aufsatz zur Einsicht, dass Calderón das Wort «discreción» in einer
spätmittelalterlichen Bedeutung verwendete, d. h. mit Beibehaltung des
moralischen und religiösen Elementes, das nachher in der Renaissance
verdrängt wurde durch einen rationalen Bedeutungszuwachs im Sinne von
«Weisheit», «Klugheit». Das Bedeutungsfeld von «discreción» wurde demnach

weder von Eichendorff und Hofmannsthal, noch durch Kübel/Franke
mit der von ihnen jeweils gewählten Übersetzung voll umfasst; hingegen
decken Übersetzungen wie «der Weise» oder «die Weisheit» dieses Begriffsfeld

nur in jener Hälfte ab, die für Calderón noch nicht dazugehörte. Sei

es Zufall, Instinkt oder Glück: Kübel und Franke haben mit «Demut» eine

richtige Teilbedeutung von «discreción» getroffen und damit eine semantische

Abweichung in einer Richtung gewagt, die historisch vertretbar ist.

Ein verdeutlichter Calderón

Von einigen erneuernden Regie-Einfällen darf auch hier nochmals die
Rede sein, zumal das seit der Premiere sich die Abläufe von Dialog,
Gruppenbewegung, Ton- und Lichteffekten eingeschliffen haben und gewisse
rhythmische Störungen mit der Zeit behoben worden sind. Die wichtigste
Neuerung - geradezu ein Eingriff in die sparsame und für kleinste
Spielflächen konzipierte Dramaturgie der autos sacramentales von Calderon -
stellt die Multiplikation der Einzelfiguren im Spiel im Spiel dar: jede dieser



CALDERON IN EINSIEDELN 997

sechs allegorisierten Rollen der menschlichen Komödie, die der Meister
zusammen mit der Welt sich und anderen zur Freude festlich aufführen
lässt, tritt als Fünfergruppe auf. Die früheren Regisseure des Einsiedler
Welttheaters mussten schon immer mit dem Kontrast zwischen einem Stück
mit wenigen Figuren und dem weit ausladenden Szenarium vor der Basilika
irgendwie fertigwerden. Die Lösung bestand für Erkelenz wie auch für
Eberle und Kohlund darin, dass man den allegorischen Figuren ein Geleit
beigab: der König trat mit seinen Vasallen auf, die Schönheit mit ihren
Gespielinnen, der Bettler mit einem Bettelvolk. Unter Eberle war man
sogar so weit gegangen, dass man den Vortrag gewisser Passagen im Rollentext

durch diese Komparsen im Chor sprechen liess. Den raumfüllenden
Effekt erreicht Kübel mit seinen Figurengruppen erst recht, belässt er ihnen
doch zusätzlich ein stummes Geleit. Durch die Verteilung des Parts auf
fünf Spieler verkörpert er eine Allegorie in variierenden Typen und
vermeidet so das Stereotyp. Gerade bei den schillernden Rollen wie «Schönheit»

und «Mühsal» scheint eine solche Mehrstimmigkeit im Text von
Calderón geradezu angelegt zu sein. Wiederum ist der Landmann oder eben
Kübels «Mühsal» ein treffliches Beispiel für den Wirkungsgrad dieser

Regiekonzeption: die mit dem harten Los hadernde Stimme, jene, die gegen
die Oberen aufmuckt und die andere komische, wo der schlaue Bauer sich
mit seinen schlechten Schauspielkünsten herausredet, sie wirken hier in
ihrer Uneinheitlichkeit glaubwürdiger, realistischer, als wenn dieser
facettenreiche Part nur von einem Einzelspieler vorgetragen würde. Es erübrigt
sich, auf die praktischen Vorzüge dieses Regiekonzeptes eigens hinzuweisen:

kürzere Rollen, Austauschbarkeit bei Absenzen, Nachwuchsförderung,
Vermeidung von Stardünkel bei den Darstellern, usw. Einen gewissen
Widerspruch zwischen dieser Gruppenbesetzung von Einzelrollen und dem

verhältnismässig schmalen, P-förmigen Laufsteg scheint noch problematisch,

wurde doch des öftern das Bewegungsspiel innerhalb der Gruppen
beengt, namentlich bei «Überfluss».

Der Vergleich mit der Spielzeit von Erwin Kohlund lässt erkennen, in
welchem Masse die technischen Hilfsmittel solchen Grossschauspielen
neuerdings zu Hilfe kommen können. Die Beleuchtungseffekte des Bayreuthers

Wolfgang Rettig, die Tonübertragung von Ernst Neukomm (Radio
Basel), die musikalischen Embleme des Perkussionsspezialisten Pierre
Favre (unvergesslich das Kettengerassel beim Auftritt von «Macht», das
beklemmende Röcheln von «Elend»), all dies wirkt zusammen, damit
während zwei Stunden in einem kraftvoll durchgehaltenen tempo lento ein
Schau-Spiel an uns vorüberzieht, das der Vergänglichkeit des Lebens ihren
Stachel nimmt. Dazu trägt nicht zuletzt die von Hans Gerd Kübel selber
gesprochene «Stimme» bei, von der die Sterblichen aus ihrem Spiel abberu-



998 CALDERON IN EINSIEDELN

fen werden. Die früheren Spielleiter, und selbst der asketische Erwin
Kohlund, konnten der Versuchung nicht widerstehen, in Abweichung von
Calderón, die Stimme in Gestalt des Knochenmannes auftreten zu lassen.
Die Nähe von Calderons Welttheater zum mittelalterlichen Totentanz
mochte dazu eine gewisse Berechtigung geben. Andererseits wollte der Tod
als Schrecken nicht in die von gläubiger Geborgenheit geprägte
Weltanschauung des katholischen Dramatikers passen. Die grössere Nähe und
Treue zu Calderón verheisst auch diesmal wieder eine stärkere
Bühnenwirkung.

Vom «fremden» zum vertrauten Calderón

Kann es sich bei einem so populär gewordenen Schauspiel - etwa 700 000
Zuschauer haben es zwischen 1924 und 1970 gesehen, über 92500 allein in
der Spielzeit 1960 - um ein Werk des selben «fremden» Calderón handeln,
von dem Hugo Friedrich (1955) gestand, es sei «ein Theater, das sich in
der europäischen Bühnendichtung sehr viel einsamer und verschlossener
ausnimmt als etwa das Theater eines Racine oder gar eines Shakespeare,
und das, wie alles, was aus Spanien kommt, von uns ein grosses Mass an
Geduld und an Bereitschaft zum Umlernen verlangt, wenn wir es verstehen
wollen»? Unter dem Titel «Das imposante Fremde» vermisst Friedrich bei
Calderón jene für Theaterwirkung unabdingbare «Gegenwart in Form eines

lebendigen Zusammenhangs zwischen Drama und Publikum». Einschränkend

fügt er hinzu, dies sei keine Verurteilung, denn wir hätten andere
Zugänge, um in einen vergangenen, befremdenden Stil einzudringen. Wer
historischen Sinn besitze, den fasziniere das Befremdende, sofern es Grösse
hat, gerade um seiner Befremdung willen. Friedrich vertritt solcherart nur
den einen Rezeptionsstrang von Calderón im deutschen Kulturraum, nämlich

den exotisierenden, der von Goethe und seiner Orientalismusthese
ausgeht. Zu den Salzburger und Einsiedler Festspielen hin führt jedoch der
Calderón-Kult der deutschen Romantiker, dank dessen Renaissance bei
Ernst Robert Curtius, Hugo von Hofmannsthal, Walter Benjamin und Max
KommereU. Für sie gibt es den gar nicht «fremden», sondern «deutschen»

Calderón, dessen Anfänge wir bei Friedrich Schlegel zu suchen haben, für
den «kein spanischer Dichter, der einzige Cervantes ausgenommen, mit
Calderon in Hinsicht der Fülle von poetischer Schöpfungskraft, der Tiefe und
Gründlichkeit der Konstruktion und der reichen, künstlichen, vollendeten
Ausführung verglichen werden kann». Bei der hier gebotenen Verkürzung
wird man sagen dürfen, dass die exotisierende Rezeption gerade ihrer
Distanziertheit wegen den schärferen Blick für die Eigentümlichkeit
Calderons bewiesen hat als der schwärmerische Calderón-Enthusiasmus der



CALDERON IN EINSIEDELN 999

Romantiker und Neoromantiker, denen, ganz ähnlich wie den Spaniern
selber, die identifizierende Einstellung das Bild Calderons mehr verdunkelt
als erhellt hatte. Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass wir demnächst über
ein neues Buch über die Calderón-Rezeption im deutschen Kulturraum
werden verfügen können, aus der Feder des in Ottawa wirkenden
englischen Hispanisten Henry W. Sullivan. Für Hofmannsthal, der mit dem
Jedermann ein zeitloses Mittelalter erneuert und den Weg zum metaphysischen

Drama beschritten hatte, war es nur ein kleiner Schritt bis zu seiner

Begegnung mit Calderón und bis zum Grossen Salzburger Welttheater von
1921. «Um überhaupt nur zu sehen, muss man den Sand aus den Augen
kriegen, den die Gegenwart beständig hineinstreut», so der österreichische
Dichter. Und da kam ihm Calderón weit entgegen, denn für ihn war die
Weltgeschichte «ein einziges grosses Bilderbuch». Solche sehnsuchtsvolle
Zeitlosigkeit, solche Aufhebung der Welt in einer Weihestunde waren der
Ursprung des Salzburger Theaters und damit des bisherigen Einsiedler
Calderón-Spiels.

Die Mysteriensehnsucht in der Nachkriegszeit und die Bewunderung für
den «Dichter, der zaubern kann» (Kommereil) reichen indessen nicht aus
zur Erklärung des gleich zu Beginn (1924) auftretenden Erfolges des
Einsiedler Welttheaters. Von einer geistigen Präsenz des spanischen Dramatikers

hierzulande kann überhaupt nicht die Rede sein. So befassen sich
z. B. von den 35 Dissertationen, die an Schweizer Universitäten zwischen
1897 und 1941 einem sozial- oder geisteswissenschaftlichen Thema aus
dem iberischen Raum gewidmet waren, nur 8 mit einem literarischen Stoff
und eine derselben mit Calderón (Jutta Wille). Nachhaltig hat in Einsiedeln
nebst der geistigen Botschaft des Spaniers dessen dramatische Meisterschaft
gewirkt. Alle bisherigen Spielleiter in Einsiedeln, von Erkelenz bis Kübel,
sind erfahrene und zugleich vom Medium Theater besessene Dramaturgen
gewesen. Sie haben vor allem das «Bühnenwunder Calderón» geschätzt
und für ihre eigene Theaterkunst benutzt.

Aber auch damit ist die Popularität des Einsiedler Welttheaters nur
teilweise erklärt, denn gutes Theater wird auch andernorts geboten. Ein kurzer
Blick über die verschiedenen Aufführungskonzepte der nunmehr elf
Spielzeiten vermag Aufschluss zu geben. Für die beiden ersten Spielzeiten unter
Peter Erkelenz, wir sagten es schon, kann nebst der Gunst des beunruhigten
Zeitgeistes ein Echoeffekt gegenüber Salzburg den unmittelbaren und grossen

Erfolg wohl erklären. Die dritte Spielzeit (1930) war von einer gewissen

Konzeptionslosigkeit des erwähnten Triumvirats gezeichnet und fand
dementsprechend eine viel mattere Aufnahme. Linus Birchler hatte damals
nachdrücklich versucht, die barocke Architektur stärker zur Geltung zu
bringen. Die Klosterleute liessen erstmals die Gnädige Frau von Einsiedeln



1000 CALDERON IN EINSIEDELN

auftreten. Dem Landmann wurde unter anderem in Anlehnung an alpen-
ländische Sennenbräuche ein Bittruf und Alpsegen zugestanden. Die
Annäherung an den lokalen Wallfahrtskult und an die innerschweizerische
Folklore wurde im Rahmen dieses Welttheaters vom Publikum offenbar zu
Recht als Anbiederung verstanden und nicht gutgeheissen.

Danach kam die erste Glanzperiode der Einsiedler Spiele unter Oskar
Eberle, 1935-1955. Sein Konzept war allerdings auch sehr eklektisch,
trachtete er doch einerseits den Charakter eines mittelalterlichen Mysterienspiels

zu wahren, liess die Elemente des alten Totentanzes aufscheinen,
machte auch seinerseits gegenüber dem Lokalkolorit und dem fastnächtlichen

Mummenschanz seine Referenz, indem er der Welt einen Chor von
dämonischen und maskierten Erdgeistern beigab. Ferner hat er auch den
«fremden» Calderón in seiner fernen Herkunft sichtbar gemacht, indem er
dem König, der Schönheit und dem Reichen Kostüme nach Spaniolenart
zudachte. In einer seiner Ansprachen wollte Eberle den Erfolg des Einsiedler

Welttheaters sogar in der Entsprechung zwischen der fünffachen
architektonischen Gliederung von Basilika und Kloster und der fünfteiligen
Struktur des Calderon-Stückes sehen. Der Synkretismus dieses Regiekonzeptes

hat denn auch dazu geführt, und das ergibt sich deutlich aus einem
Blick in die zeitgenössischen Rezensionen, dass Calderón hier kaum anders
als wie ein ferner Mythos wirkte, der zudem durch eine erheblich beschnittene

Eichendorffsche Übersetzung zusätzlich gefiltert war. Die drei
Spielzeiten unter Erwin Kohlund (1960, 1965 und 1970) wirken in der Rückschau

wie gezeichnet durch eine kollektive Bussfertigkeit angesichts der
materialistischen Konjunkturgesinnung. Der Rückgriff auf das Wort
Calderons, die straffe Beschneidung aller auf Lokalkolorit oder Volkstümliches

schielenden Einschübe sind Anzeichen solcher Askese. Auf die
verdeutlichte ideologische Botschaft folgte denn auch prompt der erwähnte
Studentenprotest vom Juni 1970. Die elfjährige Unterbrechung bis 1981
ist allein schon Hinweis genug auf deutliche Rezeptionsschwierigkeiten
mit Calderón.

Aus diesen Schwierigkeiten hat nun Hans Gerd Kübel mit seinen
Mitarbeitern und Spielern einen Ausweg gesucht. Er hat ihn keineswegs in der
Restauration früherer Erfolgskonzepte gefunden. Das einzige Element, das
er aus früheren Spielzeiten übernommen hat, ist das nach wie vor prachtvolle

Szenarium der barocken Klosteranlage. Alles andere, vom Text über
die Kostüme und Requisiten, über die Gruppenbewegungen und Chöre,
über die verblüffenden Effekte von Licht und Ton, läuft zusammen in dem
einen zentralen Punkt: es gilt die Aufmerksamkeit des Zuschauers auf eine
Botschaft zu richten, die weniger die der katholischen Religion ist als
vielmehr die eines universellen und ökumenischen Glaubens. Indem ein beson-



CALDERON IN EINSIEDELN 1001

derer Akzent gelegt wird auf jenes schon für Max Kommereil zentrale
Element in diesem Spiel, auf die Probe nämlich, die die Menschen zu
bestehen haben, auf den Stegreifcharakter ihres Handelns angesichts eines
feststehenden Schicksals, unterstreicht Kübel im Mittelteil, in der «comedia
humana» des Stückes, die Unterscheidung zwischen einer zugewiesenen
Rolle und ihrer freien und zugleich verantwortungsbewussten Ausübung.
Indem dieses Spiel eindrücklich verdeutlicht, dass jede Rolle immer auch
falsch gespielt werden kann, wird dieses Fronleichnamsstück auch sinnbildhaft

für den modernen Menschen, dem beispielsweise die Existentialisten
das Risiko der Fehlhandlung als kategorischen Imperativ zuweisen. So darf
man füglich behaupten, dass diese neuste Inszenierung auch ein neues
Publikum angesprochen hat. Der Beweis ist erbracht, dass die Einsiedler
Welttheater-Tradition lebensfähig bleibt auch unter Verzicht auf
folkloristische Anspielungen, auf exotisierende Spanieneffekte, auf sakralen
Pomp, wohl aber unter kundiger Nutzung der dramatischen Einfälle
Calderons und durch energisches Herausschälen jenes universalen Gehaltskerns,

der diesem Autor sacramental seit je innewohnte. Es scheint tatsächlich,

als wäre es diesmal gelungen, bei aller Unvereinbarkeit zwischen zwei
so verschiedenen Kulturen wie der spanischen und der deutschsprachigen,
gerade mit dieser so wenig am verfremdenden landläufigen Spanienbild
orientierten Aufführung die Genialität des grossen Spaniers besser denn je
zur Geltung zu bringen und seiner hinderlichen «Fremdheit» zu entblössen.

Bibliographische Hinweise

Das Einsiedler Welttheater. Beiträge zur nun auch in: Romanische Literaturen,
Geschichte des Einsiedler Freilichtspiels. Bd. 2, Frankfurt a. M. 1972, S. 119-160. -
Dokumentation zur Überreichung des Hans Flasche (Hg.): Calderón de la
Innerschweizer Kulturpreises 1974, Barca, Wege der Forschung, Bd. CLVIII,
Schwyzer Hefte, Band 8/9, Einsiedeln Darmstadt 1971. Darin der Aufsatz von
1976. - Calderón: Das grosse Weltthea- Alexander A. Parker über «The Meaning
ter, aus dem Spanischen von Hans Gerd of .Discreción'...» und der von Clemens
Kübel und Wolfgang Franke, Zürich Heselhaus über «Calderón und Hof-
(Diogenes Taschenbuch 20888) 1981: mannsthal». Über das Verhältnis dieser
Bibliophile Sonderausgabe zum 300. To- beiden Dichter hatte 1934 schon Ernst
destag des Dichters mit 7 Federzeichnun- Robert Curtius geschrieben: «George,
gen von Regula Schmid und einem Vor- Hofmannsthal und Calderón», später in
wort von Gustav Siebenmann, gedruckt seinen Kritischen Essays zur europäi-
bei Marcel Kürzi AG, Einsiedeln, 1981. sehen Literatur, Bern 1950 u. a. - Max
Als zuverlässige und gut kommentierte KommereU: Beiträge zu einem deutschen
spanische Ausgabe ist El gran teatro del Calderón, Bd. I: Etwas über die Kunst
mundo, Ed. Domingo Yndurain bei Edi- Calderons, Bd. II: Das Leben ist Traum,
ciones Istmo, Madrid 1974, zu empfehlen. Die Tochter der Luft, Frankfurt a. M.

- Hugo Friedrich: Der fremde Calderón 1946.

(Freiburger Universitätsschriften, 1955),


	Calderón in Einsiedeln : Bemerkungen zur Rezeption des spanischen Dramatikers

