
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 11

Artikel: Die Frau als Gestalt und als Gestalterin der Literatur

Autor: Wilker, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gertrud Wilker

Die Frau als Gestalt und als

Gestalterin der Literatur

Ein Sprachkunstwerk, wie jedes andere Kunstwerk, ist vorerst das Dokument

eines Individuums, nicht dasjenige seines Geschlechts. Aber in bezug
auf das Problem der hauptberuflich tätigen Autorin greife ich doch gern
auf eine wissenschaftliche Untersuchung der in Amerika dozierenden
Germanistin Marianne Burkhard zurück. Und zwar, weil sie unter anderem
sich auch mit den speziellen Arbeits- und Publikationsbedingungen von
weiblichen Autoren beschäftigt hat. In nackten Zahlen hat sie
nachgewiesen, dass Schriftstellerinnen in der Schweiz, mit ganz wenigen
Ausnahmen, sehr viel später zu publizieren anfangen als ihre männlichen
Kollegen, im Durchschnitt zwischen dem 30. und 35. Altersjahr. (Die
männlichen Autoren zwischen 22 und 27.) Das komme, meint Marianne
Burkhard, zum Teil davon her, dass Autoren oft einen beruflichen Vorteil
haben, weil sie selber im Verlagswesen tätig sind, wie es bei 12 von
31 Autoren heute der Fall ist. Zum andern mögen indirekte geschlechtsspezifische

Rollenvorstellungen zum Ausdruck kommen, was heisst, dass

einige Autorinnen erst zu schreiben anfingen, als sie von der Rolle der
Hausfrau und Mutter nicht mehr voll in Anspruch genommen wurden,
dass aber auch kinderlose, unverheiratete Schriftstellerinnen Angst haben

vor dem Wagnis aktiver Künstlerschaft, auf welches Wagnis sie sich als

Frau erst nach reiflicher Überlegung einlassen.
Trotzdem bleibt dieses Wagnis, wie gesagt, vor allem das Dokument

eines Individuums und nicht dasjenige seines Geschlechts. Aber es wird
lohnend sein, der Frage nachzugehen, inwieweit eine von männlichen
Autoren erfundene Frauengestalt sowohl für den Leser als für die Leserin
zu einer Identifikationsfigur zu werden vermag, oder ob in den Frauenfiguren

weiblicher Autoren ganz neue Identifikationsformen in Erscheinung
treten.

Homers Helena, Sophokles' Antigone, Shakespeares Julia, Goethes
Gretchen, Tolstois Anna Karenina, Flauberts Emma Bovary, Dürrenmatts
Ciaire Zachanassian - das sind Frauengestalten, die unser Gedächtnis
nicht nur als Kunstfiguren bevölkern, sondern die uns zum Teil so vertraut
geworden sind wie Blutsverwandte.



886 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Sogar wer nie von Homer gehört hat, stellt sich unter Helena, der schönsten

Frau der Antike, etwas Bestimmtes vor. Und wenn ihr Name, z. B. als

Markenzeichen für besonders sexy geschnittene Bluejeans verwendet wird,
ist mit diesem Namen ein gewisser Frauentypus verknüpft.

«Ich bin nicht deine Julia, du nicht mein Romeo», habe ich einmal eine
Schwarze zu ihrem Boyfriend sagen hören, obschon diese wohl nie
Shakespeares Liebestragödie auf der Bühne gesehen hat. Aber Julia bedeutete
für sie offenbar die Verkörperung einer Liebesform, an welcher sie ihre
eigene Liebesbeziehung zu messen versuchte.

Wenn also solche erdichteten Frauengestalten, dargestellt von männlichen

Autoren, mit uns eine so enge menschliche Nähe herzustellen fähig
sind, sogar über zweitausend Jahre hinweg, wie kommt eine solche
menschliche Nähe zustande? Gewiss, wir finden in ihren Umrissen
Ähnlichkeiten mit uns selber vor; aber sie stellen zugleich gewisse Muster
weiblicher Wesensart dar, die uns als unterschwellig wirkende Leitbilder
begleiten. Auf eine ziemlich vereinfachende Formel gebracht, werden wir
uns zu fragen suchen: haben wir es eigentlich mit allgemein menschlichen
Identifikationsbildern oder mit weiblichen Modellgestalten zu tun oder mit
beidem

Ein paar der bekanntesten literarischen Frauengestalten wollen wir uns
daraufhin näher ansehen.

Helena, die Verkörperung weiblicher Schönheit, für die sie nichts kann,
die sie nicht ohne Würde trägt, ist für jene Männer, welche ihr begegnen
und sie lieben, ein Verhängnis. Um ihretwillen wird sogar ein jahrzehntelanger

Krieg geführt.

Tadelt nicht die Troer und die hellumschienten Achaier,
die um ein solches Weib so lang ausharren im Elend.
Einer unsterblichen Göttin fürwahr gleicht jene von Ansehn.

So wird sie von Homer umschrieben.
Von dieser unwiderstehlichen Helena, für welche die tapfersten Krieger

im Elend ausharren, führt eine direkte Verbindung zu jenen Hexen des

Mittelalters, welchen ihre Liebhaber nicht zu widerstehen vermochten, bis
hin zum modernen männerverschlingenden Kinovamp. Sie werden von
ihren Erfindern wie ein geheimnisvoller Lockvogel dargestellt, dessen
rätselhafter Anziehung sie sich mehr oder weniger willenlos ausgeliefert
fühlen.

Hingegen ihren Geschlechtsgenossinnen können diese selben
Frauengestalten ausserdem auch ein peinliches Vorbild sein. Denn müssen sie

nicht am eigenen Leib die unweigerliche Vergänglichkeit sowohl körper-



DIE FRAU IN DER LITERATUR 887

licher Schönheit als deren Anziehungskraft erfahren und wissen nur zu

genau, wie es um ihre Göttinnenähnlichkeit bestellt ist?
Die unwiderstehlich schöne Frau, von einem weiblichen Autor

dargestellt, kann deshalb etwas schadenfroh Entlarvendes an sich haben, als

ob es gelte zu beweisen, wie wenig es mit diesem unwiderstehlichen Liebesanreiz,

sachlich besehen, eigentlich auf sich habe.
In Virginia Woolfs Roman «Die Wellen» stellt sich Jinny, eine

hinreissend schöne Frau, folgendermassen selber dar:

Meine Vorstellungskraft ist die des Körpers. Ihre Visionen sind nicht
feingesponnen und weiss. Männer und Frauen, in Uniform, Perücken,
Talaren schön offen am Hals, und die unendliche Verschiedenheit
von Frauengewändern (ich bemerke immer alle Kleider), entzücken mich.
Ich wirble mit ihnen ein und aus, in Säle, hierhin, dorthin, überallhin. Ich
bin nie allein. Ich bin wie ein Hündchen, das der Regimentskapelle die
Strasse entlang nachtrabt.

Männer — wie viele von ihnen — sind von der Wand weg auf mich
zugekommen. Ich brauchte nur die Hand zu heben. Pfeilgerade sind sie

zu dem Ort des Stelldicheins gekommen
Ich bin vor dem Spiegel gesessen so wie ihr am Schreibtisch sitzt und

Zahlen zusammenzählt. So habe ich, vor dem Spiegel, in dem Tempel
meines Schlafzimmers, meine Nase, mein Kinn kritisch betrachtet, meine
Lippen, die sich zu weit öffnen und zu viel Zahnfleisch sehen lassen. Ich
habe hingesehen. Ich habe vermerkt Und nun wird mein Haar grau.
Nun werde ich hager. Aber ich blicke mein Gesicht an, am Mittag, im
hellen Tageslicht, vor dem Spiegel sitzend, und betrachte sehr genau meine
Nase, mein Kinn, meine Lippen, die sich zu weit öffnen und zu viel
Zahnfleisch sehen lassen. Doch ich fürchte mich nicht.

Diese Unerschrockenheit vor den Folgen des Alterns einer schönen Frau,
die Sachlichkeit, womit sie den Nimbus ihrer rätselhaften Anziehungskraft
vor sich selbst analysiert, das ist wohl jene Dimension der dichterischen
Darstellung weiblicher Schönheit, die so nur einer Autorin möglich ist.
Und zwar weil sie ja eigene Erfahrungen in der Art mit einbringt, wie
Christa Wolf ihre schriftstellerische Arbeit zu charakterisieren versuchte:

Erzählen, das heisst, wahrheitsgetreu zu erfinden auf Grund eigener
Erfahrung.

In Sophokles' Antigone finden wir dann allerdings eine andere Art von
Weiblichkeit verkörpert, die schwesterliche nämlich, deren physische
Schönheit vor dem Glanz ihrer liebevollen Seelenhaftigkeit zurücktritt.

Antigone entfacht keinen Krieg. Sie will den Frieden innerhalb ihres



888 DIE FRAU IN DER LITERATUR

engsten Lebenskreises bewahren, und sie dehnt ihre Bemühung um eine

liebevolle Einigkeit auch auf die Toten ihrer Familie aus.

Nicht mitzuhassen, mitzulieben leb ich,

sagt sie und ist damit eine Vorläuferin der barmherzigen Heiligen des

christlichen Zeitalters, denn auch sie setzt ihre Hoffnung auf eine versöhnliche

Wiederbegegnung mit ihren Angehörigen jenseits dieses Lebens:

Doch grosse Hoffnung trag ich, wenn ich komme,
dir, Vater, lieb zu sein, und lieb auch dir,
o Mutter, dir auch, brüderliches Haupt.

Von einer ähnlichen Schwesterlichkeit gelenkt, nur unpathetisch, vor
allem lebenszugewandter als Antigone, die schliesslich, weil sie den un-
bestatteten Bruder Polineikes trotz Verbot begraben hat, selbst lebendig
begraben wird, hat sich Anais Nin in ihrem Tagebuch über ihre Gründe des

Mitliebens anstatt Mithassens ausgesprochen:

Jedem Leben so viel Sinn geben wie nur möglich, erscheint mir richtig.
Ich gehöre zum Beispiel zu keiner poUtischen Bewegung, die, wie ich sehe,
voller Fanatismus und Ungerechtigkeiten sind. Aber ich behandle jeden
Menschen demokratisch und human. Ich gebe jedem menschlichen Leben
das Seine. Klasse und Besitz interessieren mich nicht. Ich respektiere nur
Geist und menschliche Qualitäten, und Bedürfnisse, insoweit, als ich fähig
bin, sie zu erfüllen. Wenn alle so handeln würden wie ich, gäbe es keine
Kriege und keine Armut. Ich habe mich selbst für jeden verantwortlich
gemacht, dem ich begegne.

Aus dieser Tagebuchaufzeichnung, erschienen 1979, spricht nicht bloss
eine von der Natur mit einer schwesterlichen Seele ausgestatteten literarische

Gestalt. Sondern hier äussert sich eine Autorin, die ihre weibliche
Eigenart sehr bewusst als Recht für sich beansprucht. Überzeugt von
diesem Recht erklärt Anais Nin in einem Brief an Henry Miller, warum
sie nicht, wie er, die Notwendigkeit des Kampfes einsehe.

Für mich, so meint sie, ist der Kampf relativ unwichtig. Der Kampf
findet auf einem Niveau statt, über das ich hinausgewachsen bin Die
Kampftat, die ich für wertvoll halte, ist das Ringen mit mir selbst (das
schriftstellerische Werk).

Hierzu wäre eine Stelle aus Christa Wolfs Ansprache, gehalten beim
Empfang des Büchnerpreises im Oktober 1980, anzuführen, die geradezu
als eine Fortsetzung dessen gelten kann, was Anais Nin über das Ringen
mit sich selbst im dichterischen Werk notierte. Auffällig ist bei zwei so



DIE FRAU IN DER LITERATUR 889

verschieden angelegten Naturen und Begabungen die gleiche hingebungsvolle

Hoffnung, die sie in die Wirkung ihrer Arbeit setzen:

Die Sprache der Literatur, heisst es bei Christa Wolf, scheint es

merkwürdigerweise zu sein, die der WirkUchkeit des Menschen heute am nächsten

kommt, die den Menschen am besten kennt, wie immer Statistiken,
Zahlenspiegel, Normierungs- und Leistungstabellen dagegen angehen

mögen.
Die Naturwissenschafter haben ihre Erfindungen mit Hilfe einer Spezial-

sprache vor ihren eigenen Gefühlen in Sicherheit gebracht. Scheinlogische
Sprachkonstruktionen stützen die fixe Idee von Politikern, die Rettung der
Menschheit liege in der MögUchkeit, sie mehrfach zu vernichten.

Literatur heute muss Friedensforschung sein. Es soll Literatur endlich
einmal beim Wort genommen und herangezogen werden, um sichern zu
helfen den Bestand des Irdischen.

Anais Nin wie auch Christa Wolf, beides Autorinnen des 20.
Jahrhunderts, haben sich mit der passiven Barmherzigkeit Antigones auf keinen
Fall zufrieden geben wollen, obwohl sie diese als dichterische Frauengestalt
gewiss in ihren Beweggründen anerkennen und auch verstehen.

Aber schon Bettine von Arnim, originellste Autorin der Romantik, hat
ihr schwesterliches Mitlieben anders als Antigone umgesetzt: eine
Angehörige der besten Gesellschaftskreise, ist sie um 1830 herum die erste
schreibende Frau in Deutschland gewesen, die für die notleidenden
schlesischen Weber eintrat und sich beim preussischen König für die
aufständischen Polen namentlich verwendete.

Dank ihrer schriftstellerischen Ausdrucksfähigkeit, verbunden mit
grossem Einfühlungsvermögen, wie wir es auch in Antigone angelegt
finden, hat Bettine den wahnsinnigen Hölderlin so beschrieben, wie wir ihn
von keinem männlichen Autoren seiner Zeit dargestellt finden:

Gewiss ist mir doch bei diesem Hölderlin, als müsse eine göttliche
Gewalt mit Fluten ihn überströmt haben, und zwar die Sprache - im
übergewaltigen Sturz seine Sinne überflutend und diese darin ertränkend. Und
als die Ströme verlaufen sind, da waren die Sinne geschwächt und die
Gewalt des Geistes überwältigt und getötet.

Es liegt mir indessen fern zu behaupten, die Gestalt Antigones sei als
reine Wunschfigur eines grossen Dichters anzusehen, und nun im
nachhinein beweisen zu wollen, dass dieser deswegen etwas an Echtheit
abgehe. Aber wir werden ganz von selber auf den Gedanken verwiesen, dass
die Autorin als Gestalterin von Frauenfiguren diese auf eine Art und Weise



890 DIE FRAU IN DER LITERATUR

zu beschreiben vermag, wodurch der Literatur ein beachtlicher Reichtum
an neuen Einsichten erwächst.

Man vergleiche z. B. Goethes Gretchen mit Mara, einer Frauenfigur aus
Natalia Ginzburgs 1973 erschienenem Roman «Caro Michele». Gretchen,
jenes mädchenhafte Geschöpf, welches die Verkörperung der
Liebeshingabe an einen Partner darstellt, der selber nicht zur selben Hingabe
bereit und fähig ist, bleibt noch als Kindsmörderin, noch im Kerker, das

Inbild der unschuldig Erniedrigten.

Doch - alles was mich dazu trieb,
Gott, war so gut, ach war so lieb,

so sagt sie.

Mara dagegen, welche ein uneheliches Kind zur Welt brachte, bespricht
mit einem Freund diesen Umstand folgendermassen:

Das Kind habe ich Paolo Michele genannt. Weisst du, ich könnte
Michele ja einen Prozess machen. Weil ich minderjährig bin. Wenn ich
Michele einen Prozess machte, müsste er mich heiraten.

Möchtest du denn Michele heiraten?
Nein, das käme mir vor, als würde ich meinen kleinen Bruder heiraten.

Als ich merkte, dass ich schwanger war, dachte ich, dass ich dieses Kind
wollte. Ich war ganz sicher, dass ich es wollte. Noch nie war ich einer Sache

so sicher. Ich schrieb meiner Schwester in Genua, und sie schickte mir Geld
für eine Abtreibung. Da habe ich ihr geschrieben, das Geld behalte ich,
aber abtreiben wolle ich nicht. Sie antwortete, ich sei verrückt.

Wenn eine Frau ein Kind gekriegt hat, möchte sie es am liebsten aller
Welt zeigen. Deshalb würde es mich freuen, wenn Michele es sich
anschaute. Aber ihn heiraten, ich bitte dich. Ich bin auch nicht in ihn verliebt.
Verliebt war ich überhaupt nur einmal, in den Mann meiner Kusine.

Man darf sich durch die kahle Sprache dieses Dialogs nicht darüber
wegtäuschen lassen, dass Mara mehr, als man vermuten möchte, mit Gretchen
gemein hat: nämlich dieselbe naturhafte Unschuld, nur dass Gretchen aus
religiösen und gesellschaftlichen Rücksichten sich dieser Unschuld nicht
hat hingeben können, während Mara sich ohne Skrupel dazu bekennt,
bestärkt dadurch, dass sie deswegen nicht aus der Gesellschaft ausgestossen
wird. Der grösste Unterschied zwischen Goethes und Natalia Ginzburgs
Darstellung, abgesehen von der grossen zeitlichen Distanz, welche sie

trennt, liegt aber darin, dass die Autorin dem ungebrochenen mütterlichen
Grundgefühl Maras ein Hauptgewicht beimisst, wozu Goethe gar nicht
imstande gewesen wäre, weil er als Mann ein solches selber nie verspürte,



DIE FRAU IN DER LITERATUR 891

auch wenn er sich mit erstaunlicher Einfühlungskraft in Gretchens Not hat
versetzen können.

Shakespeares Julia dagegen, getrieben von der selben Fähigkeit
bedingungsloser Hingabe, hat in Romeo einen gleichermassen Liebenden
gefunden. Und obgleich die beiden am Konflikt zwischen dieser ihrer Liebe
und der Verfeindung ihrer beiden Familien zugrunde gehen, sind sie

dadurch geeint, dass Julia nicht das Opfer eines männlichen Ausbeuters ist,
sondern auch im Tod seine ebenbürtige Partnerin.

Was aber ist aus einem Liebespaar wie Romeo und Julia - bereit, sich

ganz seiner Liebe zu überlassen - unter dem Blick einer Autorin wie
Ingeborg Bachmann geworden? Sie geht so an ihr Thema heran, wie es

sich Virginia Woolf einmal, Jahrzehnte früher, als Arbeitshypothese
vorgenommen hatte:

Es gibt einen Punkt von der Grösse eines Schillings am Hinterkopf, stellt
Virginia Woolf fest, welchen man selber nie wird sehen können. Dies ist
einer der guten Dienste, die das eine Geschlecht für das andere leisten kann
— diesen Punkt von der Grösse eines Schillings am Hinterkopf des andern
zu beschreiben.

Im Hörspiel «Der gute Gott von Manhattan», 1958, behandelt Ingeborg
Bachmann genau diesen Punkt von der Grösse eines Schillings am Hinterkopf

des männlichen Geschlechts. Es geht darin um zwei Liebende, welche
ohne äussere Hindernisse sich immer weiter von der Welt und ihren
alltäglichen Ansprüchen entfernen, sich aus dem 1. bis ins 30. Stockwerk
eines Wolkenkratzers in New York zurückziehen, um dort unbehelligt und

ganz und gar ihrem absoluten Gefühl leben:

Sie gaben einem Verlangen nach, das von der Schöpfung nicht so gedacht
sein kann, und schwuren sich Gegenwart und sonst nichts, mit jedem BUck,
jedem heftigen Atemzug und jedem Griff in das hinfälligste Material der
Welt, dieses Fleisch, das vor Traurigkeit bitter schmeckte und in dem sie
gefangen lagen, verurteilt zu lebenslänglich.

Aber dieses Paar sucht nicht einen gemeinsamen Tod. Nur das Mädchen
kommt an seiner Liebe um. Der Liebende hingegen verspürte plötzlich
Lust, eine halbe Stunde ruhig zu sitzen und zu denken. Er war normal,
gesund und rechtschaffen wie ein Mann, der vor dem Abendessen ein Glas
in Ruhe trinkt und aus dem Ohr das Flüstern einer Geliebten verscheucht
hat.

Die beiden fallen auseinander in eine absolut liebende Frau und in einen
Mann, der «gesund und rechtschaffen» ist, in eine Liebende, welche an



892 DIE FRAU IN DER LITERATUR

ihrer Unbedingtheit zugrunde geht, und einen Geliebten, der «lange leben
wird».

Anna Karenina sagt von sich:

Wenn ich etwas anderes sein könnte als seine Geliebte, die nur
leidenschaftlich nach seinen Liebkosungen verlangt Aber ich kann und will
nichts anderes sein. Und ich rufe durch mein Verlangen nach Liebe nur
Abneigung bei ihm hervor, und er erweckt meinen Zorn, und anders kann
es auch nicht sein.

So sieht bei Tolstoi Anna Kareninas quälende Analyse ihrer Liebe zu
ihrem Geliebten aus, so hat er, der Gestalter einer der eindrücklichsten
literarischen Frauenfiguren, den Konflikt zwischen männlichen und
weiblichen Liebesansprüchen beschrieben.

Und für Flaubert sieht derselbe Konflikt in den Worten Emma Bovarys
folgendermassen aus:

D'où venait donc cette insuffisance de la vie Chaque sourire cachait un
bâillement d'ennui, tout plaisir son dégoût, et les meilleurs baisers ne nous
laissent sur la lèvre qu'une méprisable envie d'une volupté plus haute.

Dieser selbe Konflikt ist nun aber für eine Autorin wie Ingeborg Bachmann

ganz anders zu verstehen, nicht als Unersättlichkeit oder Langeweile
der liebenden Frau, sondern als Unfähigkeit des Mannes, die er selber
nicht imstande ist zu erkennen, den bedingungslosen Liebesansprüchen
seiner Gebebten ebenso bedingungslos zu entsprechen.

Für Ingeborg Bachmann gibt es keinen ebenbürtigen Partner, kann es

keinen geben. In ihrer Novelle «Drei Wege zum See» lässt sie ihre Hauptfigur

sagen:

Nur eine Hoffnung durfte und wollte sie sich nicht offen lassen,
denn wenn sie in fast dreissig Jahren keinen Mann getroffen hatte, einfach
keinen, der von ausschliesslicher Bedeutung für sie war jemand, der
stark war und ihr das Mysterium brachte, auf das sie gewartet hatte, keiner,
der wirklich ein Mann war und nicht ein Sonderling, Verlorener dann
gab es den Mann eben nicht, und solange es diesen neuen Mann nicht gab,
konnte man freundlich sein und gut zueinander, eine Weile. Mehr war
daraus nicht zu machen. Und es soUten die Frauen und die Männer am
besten Abstand halten, nichts zu tun haben miteinander, bis beide
herausgefunden hatten aus ihrer Verwirrung und der Verstörung, der Unstimmigkeit

aller Beziehungen. Eines Tages konnte dann etwas anderes kommen,
aber nur dann, und es würde stark und mysteriös sein und wirklich Grösse
haben, etwas, dem jeder sich wieder unterwerfen konnte.



DIE FRAU IN DER LITERATUR 893

Es ist kein Zufall, dass es erst eine Autorin der letzten zwanzig Jahre

unternommen hat, diese Unstimmigkeit aller Beziehungen zwischen den

Geschlechtern in künstlerisch gültiger Form darzustellen. Denn das

jahrhundertelang auch für weibliche Autoren prägende Modell einer
Liebesbindung zwischen Mann und Frau über alle äusseren und inneren
Verschiedenheiten hinweg ist offenbar ein Modell, welches die ihre eigene
Natur schöpferisch ausdrückende Autorin für ihre Liebesansprüche nicht
als verbindlich betrachten will.

Was möglich ist, hat Ingeborg Bachmann geschrieben, ist Veränderung.
Und die verändernde Wirkung, die von neuen Werken ausgeht, erzieht uns
zu neuer Wahrnehmung, neuem Gefühl, neuem Bewusstsein.

Eine verändernde Wahrnehmung, ein neues Bewusstsein der literarisch
gestalteten Frauenfigur also können die Romanautorinnen in ihr Werk
einbringen, einen ergänzenden Blick, gewissermassen von der Rückseite des

Spiegels her.
Die englische Autorin Doris Lessing, geb. 1919, hat diesen ergänzenden

Blick auf ihre Weise im Roman «The Golden Note Book», erschienen 1962,
fast programmatisch darzulegen versucht:

Um eine Frau zu zeigen, die einen Mann liebt, sollte man zeigen, wie sie
ein Essen für ihn kocht oder eine Flasche Wein zum Essen öffnet, während
sie darauf wartet, dass es an der Tür klingelt. Oder wie sie morgens vor ihm
aufwacht, um zu beobachten, wie sich sein Gesicht aus der Ruhe des

Schlafs in ein Begrüssungslächeln verwandelt. Ja. Und das tausendmal.

Demnach will Doris Lessing in einem Roman festhalten - sie hat es

auch getan -, wie die banalsten alltäglichen Verhältnisse und Verrichtungen

lebenswichtige Haltungen eines Menschen und seiner gesellschaftlichen

Umwelt zu prägen vermögen, dass sie, versteckt wie ein
unterirdisches Wurzelgeflecht, Familientragödien heraufbeschwören, die
politischen Verhältnisse beeinflussen, das Liebesleben des Einzelnen
mitformen, z.T. unterwühlen oder unmerklich zerfallen lassen. Darum kann
man von den zwei weiblichen Hauptfiguren Anna und Julia im eben
erwähnten Roman kein eindeutiges handfestes Bild entwerfen. Sie erscheinen
in immer neuen Situationen immer wieder als neue Personen, als zwei im
eigentlichen Wortsinn «ungebundene Frauen», beide geschieden, beide mit
einem Kind, welches sie allein aufziehen, und jede versucht, einerseits
traditionelle Bindungen zu vermeiden, ist aber immer wieder auf dem Weg,
sich eine ihr entsprechende neue Bindung an einen Mann zu schaffen. Das
Auseinanderfallen in winzige Fragmente, in teilweise entgegengesetzte
Eigenheiten, die alle nicht absolut genommen werden können, sondern



894 DIE FRAU IN DER LITERATUR

abhängig sind von Stimmungen, Umständen, anderen Menschen - das
unbestechlich genaue Wissen um solche fragmentarische Einzeldaten
anstatt geradlinig verlaufender Entwicklungen oder festumrissener menschlicher

Porträts -, dieses Wissen hat Natalie Sarraute, geb. 1902, in ihren
Texten künstlerisch zum erstenmal bis zur äussersten Konsequenz
festgehalten.

Qui ne sait que les fusions les plus complètes ne durent que peu
d'instants? Il est imprudent d'engager trop souvent, de prolonger trop
longtemps l'épreuve même entre proches, même entre soi Une autre
forme, une autre ligne ramenée d'ailleurs, ne suffit-elle pas pour qu'aussitôt
se séparent, s'éloignent l'une de l'autre, encerclées de solitude, les deux
âmes sœurs? N'est-ce pas là notre lot à tous, notre inévitable sort commun

So heisst es in Sarrautes Roman «Vous les entendez?», erschienen 1972,
und in einem Interview hat sie ihre schriftstellerische Arbeit so zu
umschreiben versucht:

Ich versuche nicht, die Empfindung zu erklären, sondern sie fühlen zu
lassen. Die Wissenschaft will etwas erklären. Darum geht es nicht in der
Literatur. Das Erklären kommt erst danach. Man versteht, weil man
empfindet.

Mit dieser Feststellung Natalie Sarrautes, «man versteht, weil man
empfindet», können wir vielleicht ein ganz besonders faszinierendes
Phänomen zu erklären versuchen. Nämlich die Tatsache, dass einige wenige
Autorinnen dieses Jahrhunderts es unternommen haben, in erzählender
Form einen Wechsel ihres Geschlechts in das männliche darzustellen. Das
heisst, aus ihrer weiblichen Geschlechtsrolle in die männliche hinüberzuwechseln,

eben um diese zu verstehen, weil sie zu empfinden versuchten,
was Männer empfinden.

1928 erschien unter dem Titel «Orlando» Virginia Woolfs Roman, über
dessen Pläne sie ins Tagebuch notierte:

Eine Biografie, beginnend im Jahr 1500 und fortlaufend bis zum heutigen

Tag, betitelt ORLANDO, über Vita (das war eine ihrer Freundinnen),
jedoch mit einem Wechsel von einem Geschlecht zum andern.

Was an diesem brillant geschriebenen Roman besonders auffällt, ist die
Selbstverständlichkeit, womit sich der Held in eine Heldin, diese wieder in
einen Helden und so fort verwandelt, eine Selbstverständlichkeit, die der
Lesende mit einer Art von schmunzelnder Verwunderung ohne weiteres
auch selbst mitvollzieht:

Denn Orlando hatte eine grosse Zahl verschiedener Ich, welche sie rufen
konnte, zu viele, als dass wir Platz für sie alle finden könnten. Wenn wir



DIE FRAU IN DER LITERATUR 895

also bloss diejenigen auswählen, für die wir Platz finden, rief Orlando
vielleicht den Knaben herbei, der den Mohrenkopf herabschlug, oder sie

rief vielleicht den jungen Mann herbei, der sich in Sascha verliebte, oder
den Höfling. Oder sie wollte vielleicht, dass der weibliche zu ihr komme,
die Zigeunerin, die feine Dame, oder die, die in das Leben verliebt war.
Und wenn das Bewusstsein, vom selben Geschlecht wie die andern Frauen
zu sein, überhaupt eine Wirkung hatte, war es die, die Gefühle, die Orlando
als Mann empfunden hatte, zu beleben und zu vertiefen. Denn nun wurden
ihr tausend Andeutungen und Geheimnisse klar, welche ihr unverständlich
gewesen waren. Nun war die Undurchsichtigkeit, welche die Geschlechter
trennt und in ihrem Dunkel unzählige Unlauterkeiten verweilen lässt,
beseitigt.

Rund fünfzig Jahre später entwirft Christa Wolf ihrerseits die Geschichte
eines Geschlechtertauschs, diesmal mit wissenschaftlicher Genauigkeit, sagt
aber gleich zu Anfang ihrer Erzählung «Selbstversuch, Traktat zu einem
Protokoll», dass es unrentabel gewesen wäre, zuerst ein Präparat zur
Verwandlung von Männern in Frauen zu entwickeln, weil sich für ein so

abwegiges Experiment keine Versuchsperson gefunden hätte.
Im Verlauf dieser Erzählung nun erscheint der in einen Mann

verwandelten Versuchsfrau die Männerwelt gar nicht so erstrebenswert. Sie

lässt sich deshalb wieder in eine Frau zurückverwandeln, und zwar um der
grösseren Gefühlsskala, der stärkeren Liebesbereitschaft der weiblichen
Seele willen. Was aber jetzt noch ausstehe, heisst es am Schluss der
Geschichte, sei die Erfindung dessen, den man lieben könne.

Es steckt in diesen Erzählungen eines Geschlechtertauschs weiblicher
Autoren (es wären noch Sarah Kirsch und Irmtraut Morgner mit je einem
Versuch zu erwähnen), eine erstaunliche Portion gelassener Zuversicht.
Alle versuchen sie nämlich den Beweis anzutreten, dass es möglich sei, das

männliche Wesen ebenso als eine veränderbare Grösse zu betrachten wie
das eigene, das weibliche, dass darum zwischen beiden eine Verständigungsmöglichkeit

bestehen müsse und dass gerade sie, die Schriftstellerinnen,
einer solchen auf der Spur bleiben wollen.

In einem Gedicht, worin sie den letzten gemeinsamen Tag eines Ehepaars
beschwört, hat Marie Louise Kaschnitz sogar das für eine solche
Verständigungsmöglichkeit entsprechende Wort neu erfunden: «Mannundfrau»
heisst es und wird in einem einzigen Wort geschrieben:

Am letzten Tag sitzt Mannundfrau zusammen
am Tisch und sagt, man darf nicht dergleichen tun,
so halten wir's auf.



896 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Dass die Kaschnitz dieses Wort gerade in einem Gedicht verwendet, ist,
wie ich glaube, sehr bezeichnend.

Es hat die weiblichen Autoren eine ungeheure Anstrengung gekostet, bis
sie nicht mehr davor zurückgeschreckt sind, ihre Kunstfiguren als Blut vom
eigenen Blut und Fleisch vom eigenen Fleisch zu erkennen zu geben. Der
Weg, den sie dabei zurückzulegen hatten (er ist nicht etwa schon
ausgeschritten), ist ein mühsamer und ein oft belächelter oder misskannter
Weg gewesen, und während Jahrhunderten sind sie ihn vor allem in der

Lyrik gegangen. Denn, sagt Emil Staiger in seinem Buch «Grundbegriffe
der Poetik»:

Der Epiker, der Romanautor stellt die Aussenwelt dar, der Lyriker die
Innenwelt.

Und innerhalb der weiblichen Lyrik ist vielleicht die Entwicklung der
Autorin von einem Wesen, das sich höchstens in Versen ganz zu entblössen
wagte, bis zur selbstbewussten Gestalterin, besonders einleuchtend
aufzuzeigen.

Wenn Annette von Droste-Hülshoff, Mitte des letzten Jahrhunderts,
ihren Wunsch nach einer ihr innerlich entsprechenden Lebensführung im
Gedicht «Am Turme» zu äussern wagte, so war das damals eine fast
verwegene Kühnheit, wurde aber, weil der Wunsch in Versen auftrat, bei
weitem nicht so ernst genommen, wie er gemeint war.

War ich ein Jäger auf freier Flur,
ein Stück nur von einem Soldaten,
war ich ein Mann doch mindestens nur,
so würde der Himmel mir raten.
Nun muss ich sitzen so fein und klar,
gleich einem artigen Kinde,
und darf nur heimlich lösen mein Haar
und lassen es flattern im Winde.

Für Patti Smith hingegen, die amerikanische Rocklyrikerin, wird der
Wunsch nach der ihr gemässen Lebensführung als selbstverständliche
Forderung behandelt. Im Gedicht «Female» schreibt sie 1967:

Female: feel male. Seit ich den Zwang zur Wahl
kenne, hab ich «männlich» gewählt. Ich spürte den Rhythmus der Boys
als ich kurze Hosen trug. Also trug ich weiterhin Hosen.
Ich weinte, wenn ich auf die Damentoilette
müsste. Mein Unterzeug machte mich verlegen.
Jede weibliche Geste, die ich von meiner Mutter
auffing, hat mich erniedrigt...



DIE FRAU IN DER LITERATUR 897

Bei Elisabeth Meylan, einer Schweizer Autorin der jüngeren heutigen
Generation, tönt es in einem Gedicht aus dem Jahr 1979 wieder etwas
anders. Sie wünscht sich keine männliche Verkleidung, sondern steht ganz
als sie selbst auf dem Papier:

Ich schlage Wörter auf das eingespannte Blatt,
die vielleicht etwas mit mir zu tun haben,
die vielleicht sehr viel mit mir zu tun haben.
Ich baue eine Ebene mit einem Fluss
und einem raschen Auto und zerreisse das Ganze
gelegentlich in kleine Stücke.
Oder dann stehe ich ganz allein auf dem Papier.

Die junge deutsche Lyrikerin Ursula Krechel wiederum mahnt sich selber
im Gedicht «Umsturz»:

o hock nicht mehr im Nest, versteck
die Flatterflügel, damit ihr glauben könnt,
ihr habt sie mir gestutzt. Den leeren Käfig
stellt mal ins historische Museum
Abteilung Mensch, weiblich.

und im «Selbstporträt am Mittag» der selben Autorin spricht ein ganz
ungebrochenes Gestalterinnenbewusstsein. Eines, in welchem Marie Louise
Kaschnitzes Wortschöpfung «Mannundfrau» schon eine Selbstverständlichkeit

zu werden beginnt:

hier seht ihr mich mit dem lieben alten Löffel
in der Hand, vor mir die bescheiden dampfende Suppe,
mir gegenüber der Mann, der sie gekocht hat.

Es ist ein Bewusstsein, das selber die Rolle wählt, in welcher es sich dem
Leser zu erkennen geben wül als eine Frau, die schreibt und dem Mann
gegenüber sitzt, der unterdessen für beide gekocht hat.

Zum Schluss sei ein Gedicht von Sarah Kirsch aus dem Jahr 1974
angefügt, ein Selbstbildnis wiederum, das anima und animus, männliche und
weibliche Seiten der selben Autorin gleichmütig miteinander in eine
eigenständige Verbindung bringt:

Ich
Meine Haarspitzen schwimmen im Rotwein, mein Herz
sprang — ein Ei im kochenden Wasser — urplötzlich
auf und es fiel, sprang wieder; ich dachte
Wo du nun wärest, da flogen die Schwäne dieses



898 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Und auch des anderen Spreearms schnell übern Himmel.
Das Morgenrot, das dezemberliche, Bote
Vielleicht frühen Schnees, hüllte sie ein und die Hälse
Verlockung, sich zu verknoten, sie stiessen
fast mit der Kirche zusammen. Ich stand
Auf eigenen Füssen, Proleten unter den Gliedern, ich hätte
Mir gern einen Barn aufgeladen ein Zopf aufgebunden
ein Pulverfass aufm Feuer gehabt.

Mit dem Satz «ich stand auf eigenen Füssen» befinden wir uns heute an
einem Punkt innerhalb der Literatur, wo die Frau als Gestalt und als
Gestalterin anfängt, sich immer mehr zu einem einzigen Wesen zu entwickeln.

/
AM PARADEPLATZ

Pralinés

Hauptbahnhof Zürich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten


	Die Frau als Gestalt und als Gestalterin der Literatur

