Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 11

Artikel: Die Frau als Gestalt und als Gestalterin der Literatur
Autor: Wilker, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERTRUD WILKER

Die Frau als Gestalt und als
Gestalterin der Literatur

Ein Sprachkunstwerk, wie jedes andere Kunstwerk, ist vorerst das Doku-
ment eines Individuums, nicht dasjenige seines Geschlechts. Aber in bezug
auf das Problem der hauptberuflich tatigen Autorin greife ich doch gern
auf eine wissenschaftliche Untersuchung der in Amerika dozierenden
Germanistin Marianne Burkhard zuriick. Und zwar, weil sie unter anderem
sich auch mit den speziellen Arbeits- und Publikationsbedingungen von
weiblichen Autoren beschiftigt hat. In nackten Zahlen hat sie nach-
gewiesen, dass Schriftstellerinnen in der Schweiz, mit ganz wenigen Aus-
nahmen, sehr viel spater zu publizieren anfangen als ihre minnlichen
Kollegen, im Durchschnitt zwischen dem 30. und 35. Altersjahr. (Die
minnlichen Autoren zwischen 22 und 27.) Das komme, meint Marianne
Burkhard, zum Teil davon her, dass Autoren oft einen beruflichen Vorteil
haben, weil sie selber im Verlagswesen tdtig sind, wie es bei 12 von
31 Autoren heute der Fall ist. Zum andern mdgen indirekte geschlechts-
spezifische Rollenvorstellungen zum Ausdruck kommen, was heisst, dass
einige Autorinnen erst zu schreiben anfingen, als sie von der Rolle der
Hausfrau und Mutter nicht mehr voll in Anspruch genommen wurden,
dass aber auch kinderlose, unverheiratete Schriftstellerinnen Angst haben
vor dem Wagnis aktiver Kiinstlerschaft, auf welches Wagnis sie sich als
Frau erst nach reiflicher Uberlegung einlassen.

Trotzdem bleibt dieses Wagnis, wie gesagt, vor allem das Dokument
eines Individuums und nicht dasjenige seines Geschlechts. Aber es wird
lohnend sein, der Frage nachzugehen, inwieweit eine von ménnlichen
Autoren erfundene Frauengestalt sowohl fiir den Leser als fiir die Leserin
zu einer Identifikationsfigur zu werden vermag, oder ob in den Frauen-
figuren weiblicher Autoren ganz neue Identifikationsformen in Erscheinung
treten.

Homers Helena, Sophokles’ Antigone, Shakespeares Julia, Goethes
Gretchen, Tolstois Anna Karenina, Flauberts Emma Bovary, Diirrenmatts
Claire Zachanassian — das sind Frauengestalten, die unser Gedichtnis
nicht nur als Kunstfiguren bevolkern, sondern die uns zum Teil so vertraut
geworden sind wie Blutsverwandte.



886 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Sogar wer nie von Homer gehort hat, stellt sich unter Helena, der schon-
sten Frau der Antike, etwas Bestimmtes vor. Und wenn ihr Name, z. B. als
Markenzeichen fiir besonders sexy geschnittene Bluejeans verwendet wird,
ist mit diesem Namen ein gewisser Frauentypus verkniipft.

«Ich bin nicht deine Julia, du nicht mein Romeo», habe ich einmal eine
Schwarze zu ihrem Boyfriend sagen horen, obschon diese wohl nie Shake-
speares Liebestragddie auf der Biihne gesehen hat. Aber Julia bedeutete
fiir sie offenbar die Verkorperung einer Liebesform, an welcher sie ihre
eigene Liebesbeziehung zu messen versuchte.

Wenn also solche erdichteten Frauengestalten, dargestellt von ménn-
lichen Autoren, mit uns eine so enge menschliche Niahe herzustellen fihig
sind, sogar iiber zweitausend Jahre hinweg, wie kommt eine solche
menschliche Nidhe zustande? Gewiss, wir finden in ihren Umrissen Ahn-
lichkeiten mit uns selber vor; aber sie stellen zugleich gewisse Muster
weiblicher Wesensart dar, die uns als unterschwellig wirkende Leitbilder
begleiten. Auf eine ziemlich vereinfachende Formel gebracht, werden wir
uns zu fragen suchen: haben wir es eigentlich mit allgemein menschlichen
Identifikationsbildern oder mit weiblichen Modellgestalten zu tun oder mit
beidem ?

Ein paar der bekanntesten literarischen Frauengestalten wollen wir uns
daraufthin naher ansehen.

Helena, die Verkorperung weiblicher Schonheit, fiir die sie nichts kann,
die sie nicht ohne Wiirde trdgt, ist fiir jene Manner, welche ihr begegnen
und sie lieben, ein Verhdngnis. Um ihretwillen wird sogar ein jahrzehnte-
langer Krieg gefiihrt.

Tadelt nicht die Troer und die hellumschienten Achaier,
die um ein solches Weib so lang ausharren im Elend.
Einer unsterblichen Gottin fiirwahr gleicht jene von Ansehn.

So wird sie von Homer umschrieben.

Von dieser unwiderstehlichen Helena, fiir welche die tapfersten Krieger
im Elend ausharren, fiihrt eine direkte Verbindung zu jenen Hexen des
Mittelalters, welchen ihre Liebhaber nicht zu widerstehen vermochten, bis
hin zum modernen ménnerverschlingenden Kinovamp. Sie werden von
ihren Erfindern wie ein geheimnisvoller Lockvogel dargestellt, dessen
ratselhafter Anziehung sie sich mehr oder weniger willenlos ausgeliefert
fiihlen.

Hingegen ihren Geschlechtsgenossinnen konnen diese selben Frauen-
gestalten ausserdem auch ein peinliches Vorbild sein. Denn miissen sie
nicht am eigenen Leib die unweigerliche Verganglichkeit sowohl korper-



DIE FRAU IN DER LITERATUR 887

licher Schonheit als deren Anziehungskraft erfahren und wissen nur zu
genau, wie es um ihre Gottinnendhnlichkeit bestellt ist?

Die unwiderstehlich schone Frau, von einem weiblichen Autor dar-
gestellt, kann deshalb etwas schadenfroh Entlarvendes an sich haben, als
ob es gelte zu beweisen, wie wenig es mit diesem unwiderstehlichen Liebes-
anreiz, sachlich besehen, eigentlich auf sich habe.

In Virginia Woolfs Roman «Die Wellen» stellt sich Jinny, eine hin-
reissend schone Frau, folgendermassen selber dar:

Meine Vorstellungskraft ist die des Korpers. Ihre Visionen sind nicht
feingesponnen und weiss. Mdnner und Frauen, in Uniform, Periicken,
Talaren ..., schén offen am Hals, und die unendliche Verschiedenheit
von Frauengewindern (ich bemerke immer alle Kleider), entziicken mich.
Ich wirble mit ihnen ein und aus, in Sdle, hierhin, dorthin, iiberallhin. Ich
bin nie allein. Ich bin wie ein Hiindchen, das der Regimentskapelle die
Strasse entlang nachtrabt.

Miinner — wie viele von ihnen — sind von der Wand weg auf mich
zugekommen. Ich brauchte nur die Hand zu heben. Pfeilgerade sind sie
zu dem Ort des Stelldicheins gekommen . . .

Ich bin vor dem Spiegel gesessen so wie ihr am Schreibtisch sitzt und
Zahlen zusammenzdhlt. So habe ich, vor dem Spiegel, in dem Tempel
meines Schlafzimmers, meine Nase, mein Kinn kritisch betrachtet, meine
Lippen, die sich zu weit offnen und zu viel Zahnfleisch sehen lassen. Ich
habe hingesehen. Ich habe vermerkt ... Und nun wird mein Haar grau.
Nun werde ich hager. Aber ich blicke mein Gesicht an, am Mittag, im
hellen Tageslicht, vor dem Spiegel sitzend, und betrachte sehr genau meine
Nase, mein Kinn, meine Lippen, die sich zu weit éffnen und zu viel Zahn-
fleisch sehen lassen. Doch ich fiirchte mich nicht.

Diese Unerschrockenheit vor den Folgen des Alterns einer schonen Frau,
die Sachlichkeit, womit sie den Nimbus ihrer ritselhaften Anziehungskraft
vor sich selbst analysiert, das ist wohl jene Dimension der dichterischen
Darstellung weiblicher Schonheit, die so nur einer Autorin moglich ist.
Und zwar weil sie ja eigene Erfahrungen in der Art mit einbringt, wie
Christa Wolf ihre schriftstellerische Arbeit zu charakterisieren versuchte:

Erzihlen, das heisst, wahrheitsgetreu zu erfinden auf Grund eigener
Erfahrung.

In Sophokles’ Antigone finden wir dann allerdings eine andere Art von
Weiblichkeit verkorpert, die schwesterliche ndmlich, deren physische
Schonheit vor dem Glanz ihrer liebevollen Seelenhaftigkeit zuriicktritt.

Antigone entfacht keinen Krieg. Sie will den Frieden innerhalb ihres



888 DIE FRAU IN DER LITERATUR

engsten Lebenskreises bewahren, und sie dehnt ihre Bemiihung um eine
liebevolle Einigkeit auch auf die Toten ihrer Familie aus.

Nicht mitzuhassen, mitzulieben leb ich,

sagt sie und ist damit eine Vorlduferin der barmherzigen Heiligen des
christlichen Zeitalters, denn auch sie setzt ihre Hoffnung auf eine versohn-
liche Wiederbegegnung mit ihren Angehdrigen jenseits dieses Lebens:

Doch grosse Hoffnung trag ich, wenn ich komme,
dir, Vater, lieb zu sein, und lieb auch dir,
o Mutter, dir auch, briiderliches Haupt.

Von einer dhnlichen Schwesterlichkeit gelenkt, nur unpathetisch, vor
allem lebenszugewandter als Antigone, die schliesslich, weil sie den un-
bestatteten Bruder Polineikes trotz Verbot begraben hat, selbst lebendig
begraben wird, hat sich Anais Nin in ihrem Tagebuch iiber ihre Griinde des
Mitliebens anstatt Mithassens ausgesprochen:

Jedem Leben so viel Sinn geben wie nur moglich, erscheint mir richtig.
Ich gehdre zum Beispiel zu keiner politischen Bewegung, die, wie ich sehe,
voller Fanatismus und Ungerechtigkeiten sind. Aber ich behandle jeden
Menschen demokratisch und human. Ich gebe jedem menschlichen Leben
das Seine. Klasse und Besitz interessieren mich nicht. Ich respektiere nur
Geist und menschliche Qualititen, und Bediirfnisse, insoweit, als ich fdahig
bin, sie zu erfiillen. Wenn alle so handeln wiirden wie ich, gibe es keine
Kriege und keine Armut. Ich habe mich selbst fiir jeden verantwortlich
gemacht, dem ich begegne.

Aus dieser Tagebuchaufzeichnung, erschienen 1979, spricht nicht bloss
eine von der Natur mit einer schwesterlichen Seele ausgestatteten literari-
sche Gestalt. Sondern hier dussert sich eine Autorin, die ihre weibliche
Eigenart sehr bewusst als Recht fiir sich beansprucht. Uberzeugt von
diesem Recht erkldrt Anais Nin in einem Brief an Henry Miller, warum
sie nicht, wie er, die Notwendigkeit des Kampfes einsehe.

Fiir mich, so meint sie, ist der Kampf relativ unwichtig. Der Kampf
findet auf einem Niveau statt, iiber das ich hinausgewachsen bin ... Die
Kampftat, die ich fiir wertvoll halte, ist das Ringen mit mir selbst (das
schriftstellerische Werk).

Hierzu wire eine Stelle aus Christa Wolfs Ansprache, gehalten beim
Empfang des Biichnerpreises im Oktober 1980, anzufiihren, die geradezu
als eine Fortsetzung dessen gelten kann, was Anais Nin iiber das Ringen
mit sich selbst im dichterischen Werk notierte. Auffillig ist bei zwei so



DIE FRAU IN DER LITERATUR 889

verschieden angelegten Naturen und Begabungen die gleiche hingebungs-
volle Hoffnung, die sie in die Wirkung ihrer Arbeit setzen:

Die Sprache der Literatur, heisst es bei Christa Wolf, scheint es merk-
wiirdigerweise zu sein, die der Wirklichkeit des Menschen heute am ndch-
sten kommt, die den Menschen am besten kennt, wie immer Statistiken,
Zahlenspiegel, Normierungs- und Leistungstabellen dagegen angehen
maogen.

Die Naturwissenschafter haben ihre Erfindungen mit Hilfe einer Spezial-
sprache vor ihren eigenen Gefiihlen in Sicherheit gebracht. Scheinlogische
Sprachkonstruktionen stiitzen die fixe Idee von Politikern, die Rettung der
Menschheit liege in der Moglichkeit, sie mehrfach zu vernichten.

Literatur heute muss Friedensforschung sein. Es soll Literatur endlich
einmal beim Wort genommen und herangezogen werden, um sichern zu
helfen den Bestand des Irdischen.

Anais Nin wie auch Christa Wolf, beides Autorinnen des 20. Jahr-
hunderts, haben sich mit der passiven Barmherzigkeit Antigones auf keinen
Fall zufrieden geben wollen, obwohl sie diese als dichterische Frauengestalt
gewiss in ihren Beweggriinden anerkennen und auch verstehen.

Aber schon Bettine von Arnim, originellste Autorin der Romantik, hat
ihr schwesterliches Mitlieben anders als Antigone umgesetzt: eine An-
gehorige der besten Gesellschaftskreise, ist sie um 1830 herum die erste
schreibende Frau in Deutschland gewesen, die fiir die notleidenden
schlesischen Weber eintrat und sich beim preussischen Konig fiir die auf-
standischen Polen namentlich verwendete.

Dank ihrer schriftstellerischen Ausdrucksfdahigkeit, verbunden mit
grossem Einfiihlungsvermogen, wie wir es auch in Antigone angelegt
finden, hat Bettine den wahnsinnigen Ho6lderlin so beschrieben, wie wir ihn
von keinem ménnlichen Autoren seiner Zeit dargestellt finden:

Gewiss ist mir doch bei diesem Hdlderlin, als miisse eine gottliche
Gewalt mit Fluten ihn iiberstromt haben, und zwar die Sprache — im iiber-
gewaltigen Sturz seine Sinne iiberflutend und diese darin ertrinkend. Und
als die Strome verlaufen sind, da waren die Sinne geschwicht und die
Gewalt des Geistes iiberwidiltigt und getotet.

Es liegt mir indessen fern zu behaupten, die Gestalt Antigones sei als
reine Wunschfigur eines grossen Dichters anzusehen, und nun im nach-
hinein beweisen zu wollen, dass dieser deswegen etwas an Echtheit ab-
gehe. Aber wir werden ganz von selber auf den Gedanken verwiesen, dass
die Autorin als Gestalterin von Frauenfiguren diese auf eine Art und Weise



890 DIE FRAU IN DER LITERATUR

zu beschreiben vermag, wodurch der Literatur ein beachtlicher Reichtum
an neuen Einsichten erwichst.

Man vergleiche z. B. Goethes Gretchen mit Mara, einer Frauenfigur aus
Natalia Ginzburgs 1973 erschienenem Roman «Caro Michele». Gretchen,
jenes méadchenhafte Geschopf, welches die Verkorperung der Liebes-
hingabe an einen Partner darstellt, der selber nicht zur selben Hingabe
bereit und fihig ist, bleibt noch als Kindsmoérderin, noch im Kerker, das
Inbild der unschuldig Erniedrigten.

Doch - alles was mich dazu trieb,
Gott, war so gut, ach war so lieb,

so sagt sie.
Mara dagegen, welche ein uneheliches Kind zur Welt brachte, bespricht
mit einem Freund diesen Umstand folgendermassen:

Das Kind habe ich Paolo Michele genannt. Weisst du, ich konnte
Michele ja einen Prozess machen. Weil ich minderjihrig bin. Wenn ich
Michele einen Prozess machte, miisste er mich heiraten.

Moéchtest du denn Michele heiraten?

Nein, das kdme mir vor, als wiirde ich meinen kleinen Bruder heiraten.
Als ich merkte, dass ich schwanger war, dachte ich, dass ich dieses Kind
wollte. Ich war ganz sicher, dass ich es wollte. Noch nie war ich einer Sache
so sicher. Ich schrieb meiner Schwester in Genua, und sie schickte mir Geld
fiir eine Abtreibung. Da habe ich ihr geschrieben, das Geld behalte ich,
aber abtreiben wolle ich nicht. Sie antwortete, ich sei verriickt.

Wenn eine Frau ein Kind gekriegt hat, mochte sie es am liebsten aller
Welt zeigen. Deshalb wiirde es mich freuen, wenn Michele es sich an-
schaute. Aber ihn heiraten, ich bitte dich. Ich bin auch nicht in ihn verliebt.
Verliebt war ich iiberhaupt nur einmal, in den Mann meiner Kusine.

Man darf sich durch die kahle Sprache dieses Dialogs nicht dariiber weg-
tduschen lassen, dass Mara mehr, als man vermuten mochte, mit Gretchen
gemein hat: namlich dieselbe naturhafte Unschuld, nur dass Gretchen aus
religiosen und gesellschaftlichen Riicksichten sich dieser Unschuld nicht
hat hingeben konnen, widhrend Mara sich ohne Skrupel dazu bekennt,
bestdrkt dadurch, dass sie deswegen nicht aus der Gesellschaft ausgestossen
wird. Der grosste Unterschied zwischen Goethes und Natalia Ginzburgs
Darstellung, abgesehen von der grossen zeitlichen Distanz, welche sie
trennt, liegt aber darin, dass die Autorin dem ungebrochenen miitterlichen
Grundgefiihl Maras ein Hauptgewicht beimisst, wozu Goethe gar nicht
imstande gewesen wire, weil er als Mann ein solches selber nie verspiirte,



DIE FRAU IN DER LITERATUR 891

auch wenn er sich mit erstaunlicher Einfiihlungskraft in Gretchens Not hat
versetzen konnen.

Shakespeares Julia dagegen, getrieben von der selben Fahigkeit bedin-
gungsloser Hingabe, hat in Romeo einen gleichermassen Liebenden ge-
funden. Und obgleich die beiden am Konflikt zwischen dieser ihrer Liebe
und der Verfeindung ihrer beiden Familien zugrunde gehen, sind sie da-
durch geeint, dass Julia nicht das Opfer eines médnnlichen Ausbeuters ist,
sondern auch im Tod seine ebenbiirtige Partnerin.

Was aber ist aus einem Liebespaar wie Romeo und Julia — bereit, sich
ganz seiner Liebe zu iiberlassen — unter dem Blick einer Autorin wie
Ingeborg Bachmann geworden? Sie geht so an ihr Thema heran, wie es
sich Virginia Woolf einmal, Jahrzehnte friiher, als Arbeitshypothese vor-
genommen hatte:

Es gibt einen Punkt von der Grosse eines Schillings am Hinterkopf, stellt
Virginia Woolf fest, welchen man selber nie wird sehen konnen. Dies ist
einer der guten Dienste, die das eine Geschlecht fiir das andere leisten kann
— diesen Punkt von der Grosse eines Schillings am Hinterkopf des andern
zu beschreiben.

Im Horspiel «Der gute Gott von Manhattan», 1958, behandelt Ingeborg
Bachmann genau diesen Punkt von der Grosse eines Schillings am Hinter-
kopf des ménnlichen Geschlechts. Es geht darin um zwei Liebende, welche
ohne &dussere Hindernisse sich immer weiter von der Welt und ihren all-
taglichen Anspriichen entfernen, sich aus dem 1. bis ins 30. Stockwerk
eines Wolkenkratzers in New York zuriickziechen, um dort unbehelligt und
ganz und gar ihrem absoluten Gefiihl leben:

Sie gaben einem Verlangen nach, das von der Schopfung nicht so gedacht
sein kann, und schwuren sich Gegenwart und sonst nichts, mit jedem Blick,
jedem heftigen Atemzug und jedem Griff in das hinfilligste Material der
Welt, dieses Fleisch, das vor Traurigkeit bitter schmeckte und in dem sie
gefangen lagen, verurteilt zu lebensldanglich.

Aber dieses Paar sucht nicht einen gemeinsamen Tod. Nur das Méadchen
kommt an seiner Liebe um. Der Liebende hingegen verspiirte plotzlich
Lust, eine halbe Stunde ruhig zu sitzen und zu denken. Er war normal,
gesund und rechtschaffen wie ein Mann, der vor dem Abendessen ein Glas
in Ruhe trinkt und aus dem Ohr das Fliistern einer Geliebten verscheucht
hat.

Die beiden fallen auseinander in eine absolut liebende Frau und in einen
Mann, der «gesund und rechtschaffen» ist, in eine Liebende, welche an



892 DIE FRAU IN DER LITERATUR

ihrer Unbedingtheit zugrunde geht, und einen Geliebten, der «lange leben
wird».
Anna Karenina sagt von sich:

Wenn ich etwas anderes sein konnte als seine Geliebte, die nur leiden-
schaftlich nach seinen Liebkosungen verlangt ... Aber ich kann und will
nichts anderes sein. Und ich rufe durch mein Verlangen nach Liebe nur
Abneigung bei ihm hervor, und er erweckt meinen Zorn, und anders kann
es auch nicht sein.

So sieht bei Tolstoi Anna Kareninas quélende Analyse ihrer Liebe zu
ihrem Geliebten aus, so hat er, der Gestalter einer der eindriicklichsten
literarischen Frauenfiguren, den Konflikt zwischen mannlichen und weib-
lichen Liebesanspriichen beschrieben.

Und fiir Flaubert sicht derselbe Konflikt in den Worten Emma Bovarys
folgendermassen aus:

D’ou venait donc cette insuffisance de la vie? Chaque sourire cachait un
baillement d’ennui, tout plaisir son dégout, et les meilleurs baisers ne nous
laissent sur la lévre qu’une méprisable envie d’une volupté plus haute.

Dieser selbe Konflikt ist nun aber fiir eine Autorin wie Ingeborg Bach-
mann ganz anders zu verstehen, nicht als Unersittlichkeit oder Langeweile
der liebenden Frau, sondern als Unfidhigkeit des Mannes, die er selber
nicht imstande ist zu erkennen, den bedingungslosen Liebesanspriichen
seiner Geliebten ebenso bedingungslos zu entsprechen.

Fiir Ingeborg Bachmann gibt es keinen ebenbiirtigen Partner, kann es
keinen geben. In ihrer Novelle «Drei Wege zum See» ldsst sie ihre Haupt-
figur sagen:

Nur eine Hoffnung durfte und wollte sie sich nicht offen lassen,
denn wenn sie in fast dreissig Jahren keinen Mann getroffen hatte, einfach
keinen, der von ausschliesslicher Bedeutung fiir sie war ..., jemand, der
stark war und ihr das Mysterium brachte, auf das sie gewartet hatte, keiner,
der wirklich ein Mann war und nicht ein Sonderling, Verlorener ..., dann
gab es den Mann eben nicht, und solange es diesen neuen Mann nicht gab,
konnte man freundlich sein und gut zueinander, eine Weile. Mehr war
daraus nicht zu machen. Und es sollten die Frauen und die Minner am
besten Abstand halten, nichts zu tun haben miteinander, bis beide heraus-
gefunden hatten aus ihrer Verwirrung und der Verstorung, der Unstimmig-
keit aller Beziehungen. Eines Tages konnte dann etwas anderes kommen,
aber nur dann, und es wiirde stark und mysterios sein und wirklich Grosse
haben, etwas, dem jeder sich wieder unterwerfen konnte.



DIE FRAU IN DER LITERATUR 893

Es ist kein Zufall, dass es erst eine Autorin der letzten zwanzig Jahre
unternommen hat, diese Unstimmigkeit aller Bezichungen zwischen den
Geschlechtern in kiinstlerisch giiltiger Form darzustellen. Denn das jahr-
hundertelang auch fiir weibliche Autoren prigende Modell einer Liebes-
bindung zwischen Mann und Frau iiber alle dusseren und inneren Ver-
schiedenheiten hinweg ist offenbar ein Modell, welches die ihre eigene
Natur schopferisch ausdriickende Autorin fiir ihre Liebesanspriiche nicht
als verbindlich betrachten will.

Was maoglich ist, hat Ingeborg Bachmann geschrieben, ist Verdinderung.
Und die verindernde Wirkung, die von neuen Werken ausgeht, erzieht uns
zu neuer Wahrnehmung, neuem Gefiihl, neuem Bewusstsein.

Eine verindernde Wahrnehmung, ein neues Bewusstsein der literarisch
gestalteten Frauenfigur also konnen die Romanautorinnen in ihr Werk ein-
bringen, einen ergdnzenden Blick, gewissermassen von der Riickseite des
Spiegels her.

Die englische Autorin Doris Lessing, geb. 1919, hat diesen ergdnzenden
Blick auf ihre Weise im Roman «The Golden Note Book», erschienen 1962,
fast programmatisch darzulegen versucht:

Um eine Frau zu zeigen, die einen Mann liebt, sollte man zeigen, wie sie
ein Essen fiir ihn kocht oder eine Flasche Wein zum Essen offnet, wihrend
sie darauf wartet, dass es an der Tiir klingelt. Oder wie sie morgens vor ihm
aufwacht, um zu beobachten, wie sich sein Gesicht aus der Ruhe des
Schlafs in ein Begriissungslicheln verwandelt. Ja. Und das tausendmal.

Demnach will Doris Lessing in einem Roman festhalten — sie hat es
auch getan —, wie die banalsten alltdglichen Verhiltnisse und Verrich-
tungen lebenswichtige Haltungen eines Menschen und seiner gesellschaft-
lichen Umwelt zu prigen vermdgen, dass sie, versteckt wie ein unter-
irdisches Wurzelgeflecht, Familientragodien heraufbeschworen, die poli-
tischen Verhiltnisse beeinflussen, das Liebesleben des Einzelnen mit-
formen, z.T. unterwiihlen oder unmerklich zerfallen lassen. Darum kann
man von den zwei weiblichen Hauptfiguren Anna und Julia im eben er-
wihnten Roman kein eindeutiges handfestes Bild entwerfen. Sie erscheinen
in immer neuen Situationen immer wieder als neue Personen, als zwei im
eigentlichen Wortsinn «ungebundene Frauen», beide geschieden, beide mit
einem Kind, welches sie allein aufziehen, und jede versucht, einerseits
traditionelle Bindungen zu vermeiden, ist aber immer wieder auf dem Weg,
sich eine ihr entsprechende neue Bindung an einen Mann zu schaffen. Das
Auseinanderfallen in winzige Fragmente, in teilweise entgegengesetzte
Eigenheiten, die alle nicht absolut genommen werden kénnen, sondern



894 DIE FRAU IN DER LITERATUR

abhingig sind von Stimmungen, Umstinden, anderen Menschen — das
unbestechlich genaue Wissen um solche fragmentarische Einzeldaten an-
statt geradlinig verlaufender Entwicklungen oder festumrissener mensch-
licher Portrdts —, dieses Wissen hat Natalie Sarraute, geb. 1902, in ihren
Texten kiinstlerisch zum erstenmal bis zur dussersten Konsequenz fest-
gehalten.

Qui ne sait que les fusions les plus complétes ne durent que peu
d’instants? Il est imprudent d’engager trop souvent, de prolonger trop
longtemps I'épreuve méme entre proches, méme entre soi ... Une autre
forme, une autre ligne ramenée d’ailleurs, ne suffit-elle pas pour qu’aussitot
se séparent, s’éloignent 'une de 'autre, encerclées de solitude, les deux
ames sceurs ? N’est-ce pas la notre lot a tous, notre inévitable sort commun ?

So heisst es in Sarrautes Roman «Vous les entendez ?», erschienen 1972,
und in einem Interview hat sie ihre schriftstellerische Arbeit so zu um-
schreiben versucht:

Ich versuche nicht, die Empfindung zu erkldren, sondern sie fiihlen zu
lassen. Die Wissenschaft will etwas erkldren. Darum geht es nicht in der
Literatur. Das Erkliren kommt erst danach. Man versteht, weil man
empfindet.

Mit dieser Feststellung Natalie Sarrautes, «man versteht, weil man
empfindet», kOnnen wir vielleicht ein ganz besonders faszinierendes
Phidnomen zu erkldren versuchen. Namlich die Tatsache, dass einige wenige
Autorinnen dieses Jahrhunderts es unternommen haben, in erzdhlender
Form einen Wechsel ihres Geschlechts in das minnliche darzustellen. Das
heisst, aus ihrer weiblichen Geschlechtsrolle in die méannliche hiniiberzu-
wechseln, eben um diese zu verstehen, weil sie zu empfinden versuchten,
was Minner empfinden.

1928 erschien unter dem Titel «Orlando» Virginia Woolfs Roman, iiber
dessen Pline sie ins Tagebuch notierte:

Eine Biografie, beginnend im Jahr 1500 und fortlaufend bis zum heuti-
gen Tag, betitelt ORLANDO, iiber Vita (das war eine ihrer Freundinnen),
jedoch mit einem Wechsel von einem Geschlecht zum andern.

Was an diesem brillant geschriebenen Roman besonders auffillt, ist die
Selbstverstindlichkeit, womit sich der Held in eine Heldin, diese wieder in
einen Helden und so fort verwandelt, eine Selbstverstidndlichkeit, die der
Lesende mit einer Art von schmunzelnder Verwunderung ohne weiteres
auch selbst mitvollzieht:

Denn Orlando hatte eine grosse Zahl verschiedener Ich, welche sie rufen
konnte, zu viele, als dass wir Platz fiir sie alle finden kénnten. Wenn wir



DIE FRAU IN DER LITERATUR 895

also bloss diejenigen auswihlen, fiir die wir Platz finden, rief Orlando
vielleicht den Knaben herbei, der den Mohrenkopf herabschlug, oder sie
rief vielleicht den jungen Mann herbei, der sich in Sascha verliebte, oder
den Hofling. Oder sie wollte vielleicht, dass der weibliche zu ihr komme,
die Zigeunerin, die feine Dame, oder die, die in das Leben verliebt war.
Und wenn das Bewusstsein, vom selben Geschlecht wie die andern Frauen
zu sein, iiberhaupt eine Wirkung hatte, war es die, die Gefiihle, die Orlando
als Mann empfunden hatte, zu beleben und zu vertiefen. Denn nun wurden
ihr tausend Andeutungen und Geheimnisse klar, welche ihr unverstindlich
gewesen waren. Nun war die Undurchsichtigkeit, welche die Geschlechter
trennt und in ihrem Dunkel unzihlige Unlauterkeiten verweilen ldsst,
beseitigt.

Rund fiinfzig Jahre spiter entwirft Christa Wolf ihrerseits die Geschichte
eines Geschlechtertauschs, diesmal mit wissenschaftlicher Genauigkeit, sagt
aber gleich zu Anfang ihrer Erzdhlung «Selbstversuch, Traktat zu einem
Protokoll», dass es unrentabel gewesen wire, zuerst ein Praparat zur Ver-
wandlung von Ménnern in Frauen zu entwickeln, weil sich fiir ein so ab-
wegiges Experiment keine Versuchsperson gefunden hitte.

Im Verlauf dieser Erzdhlung nun erscheint der in einen Mann ver-
wandelten Versuchsfrau die Ménnerwelt gar nicht so erstrebenswert. Sie
lasst sich deshalb wieder in eine Frau zuriickverwandeln, und zwar um der
grosseren Gefiihlsskala, der stdrkeren Liebesbereitschaft der weiblichen
Seele willen. Was aber jetzt noch ausstehe, heisst es am Schluss der Ge-
schichte, sei die Erfindung dessen, den man lieben konne.

Es steckt in diesen Erzdhlungen eines Geschlechtertauschs weiblicher
Autoren (es wiren noch Sarah Kirsch und Irmtraut Morgner mit je einem
Versuch zu erwihnen), eine erstaunliche Portion gelassener Zuversicht.
Alle versuchen sie nimlich den Beweis anzutreten, dass es moglich sei, das
mannliche Wesen ebenso als eine verdanderbare Grosse zu betrachten wie
das eigene, das weibliche, dass darum zwischen beiden eine Verstédndigungs-
moglichkeit bestehen miisse und dass gerade sie, die Schriftstellerinnen,
einer solchen auf der Spur bleiben wollen.

In einem Gedicht, worin sie den letzten gemeinsamen Tag eines Ehepaars
beschwort, hat Marie Louise Kaschnitz sogar das fiir eine solche Ver-
standigungsmaoglichkeit entsprechende Wort neu erfunden: «Mannundfrau»
heisst es und wird in einem einzigen Wort geschrieben:

Am letzten Tag sitzt Mannundfrau zusammen
am Tisch und sagt, man darf nicht dergleichen tun,
so halten wir’s auf.



896 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Dass die Kaschnitz dieses Wort gerade in einem Gedicht verwendet, ist,
wie ich glaube, sehr bezeichnend.

Es hat die weiblichen Autoren eine ungeheure Anstrengung gekostet, bis
sie nicht mehr davor zuriickgeschreckt sind, ihre Kunstfiguren als Blut vom
eigenen Blut und Fleisch vom eigenen Fleisch zu erkennen zu geben. Der
Weg, den sie dabei zuriickzulegen hatten (er ist nicht etwa schon aus-
geschritten), ist ein miihsamer und ein oft beldchelter oder misskannter
Weg gewesen, und wiahrend Jahrhunderten sind sie ihn vor allem in der
Lyrik gegangen. Denn, sagt Emil Staiger in seinem Buch «Grundbegriffe
der Poetik»:

Der Epiker, der Romanautor stellt die Aussenwelt dar, der Lyriker die
Innenwelt.

Und innerhalb der weiblichen Lyrik ist vielleicht die Entwicklung der
Autorin von einem Wesen, das sich hochstens in Versen ganz zu entblossen
wagte, bis zur selbstbewussten Gestalterin, besonders einleuchtend auf-
zuzeigen.

Wenn Annette von Droste-Hiilshoff, Mitte des letzten Jahrhunderts,
ihren Wunsch nach einer ihr innerlich entsprechenden Lebensfithrung im
Gedicht «Am Turme» zu dussern wagte, so war das damals eine fast ver-
wegene Kiihnheit, wurde aber, weil der Wunsch in Versen auftrat, bei
weitem nicht so ernst genommen, wie er gemeint war.

Wir ich ein Jdger auf freier Flur,

ein Stiick nur von einem Soldaten,

wdr ich ein Mann doch mindestens nur,
so wiirde der Himmel mir raten.

Nun muss ich sitzen so fein und klar,
gleich einem artigen Kinde,

und darf nur heimlich losen mein Haar
und lassen es flattern im Winde.

Fiir Patti Smith hingegen, die amerikanische Rocklyrikerin, wird der
Wunsch nach der ihr gemissen Lebensfiihrung als selbstverstidndliche
Forderung behandelt. Im Gedicht «Female» schreibt sie 1967:

Female: feel male. Seit ich den Zwang zur Wahl

kenne, hab ich «mdnnlich» gewdhlt. Ich spiirte den Rhythmus der Boys
als ich kurze Hosen trug. Also trug ich weiterhin Hosen.

Ich weinte, wenn ich auf die Damentoilette

musste. Mein Unterzeug machte mich verlegen.

Jede weibliche Geste, die ich von meiner Mutter

auffing, hat mich erniedrigt ...



DIE FRAU IN DER LITERATUR 897

Bei Elisabeth Meylan, einer Schweizer Autorin der jiingeren heutigen
Generation, tont es in einem Gedicht aus dem Jahr 1979 wieder etwas
anders. Sie wiinscht sich keine mannliche Verkleidung, sondern steht ganz
als sie selbst auf dem Papier:

Ich schlage Worter auf das eingespannte Blatt,
die vielleicht etwas mit mir zu tun haben,

die vielleicht sehr viel mit mir zu tun haben.

Ich baue eine Ebene mit einem Fluss

und einem raschen Auto und zerreisse das Ganze
gelegentlich in kleine Stiicke.

Oder dann stehe ich ganz allein auf dem Papier.

Die junge deutsche Lyrikerin Ursula Krechel wiederum mahnt sich selber
im Gedicht « Umsturz»:

o hock nicht mehr im Nest, versteck

die Flatterfliigel, damit ihr glauben konnt,
ihr habt sie mir gestuizt. Den leeren Kiifig
stellt mal ins historische Museum
Abteilung Mensch, weiblich.

und im «Selbstportrit am Mittag» der selben Autorin spricht ein ganz
ungebrochenes Gestalterinnenbewusstsein. Eines, in welchem Marie Louise
Kaschnitzes Wortschopfung «Mannundfrau» schon eine Selbstverstindlich-
keit zu werden beginnt:

hier seht ihr mich mit dem lieben alten Loffel
in der Hand, vor mir die bescheiden dampfende Suppe,
mir gegeniiber der Mann, der sie gekocht hat.

Es ist ein Bewusstsein, das selber die Rolle wihlt, in welcher es sich dem
Leser zu erkennen geben will als eine Frau, die schreibt und dem Mann
gegeniiber sitzt, der unterdessen fiir beide gekocht hat.

Zum Schluss sei ein Gedicht von Sarah Kirsch aus dem Jahr 1974 an-
gefiigt, ein Selbstbildnis wiederum, das anima und animus, méannliche und
weibliche Seiten der selben Autorin gleichmiitig miteinander in eine eigen-
standige Verbindung bringt:

Ich

Meine Haarspitzen schwimmen im Rotwein, mein Herz
sprang — ein Ei im kochenden Wasser — urplotzlich
auf und es fiel, sprang wieder, ich dachte

Wo du nun wadrest, da flogen die Schwdne dieses



898 DIE FRAU IN DER LITERATUR

Und auch des anderen Spreearms schnell iibern Himmel.
Das Morgenrot, das dezemberliche, Bote

Vielleicht friihen Schnees, hiillte sie ein und die Hiilse
Verlockung, sich zu verknoten, sie stiessen

fast mit der Kirche zusammen. Ich stand

Auf eigenen Fiissen, Proleten unter den Gliedern, ich hitte
Mir gern einen Barn aufgeladen ein Zopf aufgebunden

ein Pulverfass aufm Feuer gehabt.

Mit dem Satz «ich stand auf eigenen Fiissen» befinden wir uns heute an
einem Punkt innerhalb der Literatur, wo die Frau als Gestalt und als Ge-
stalterin anfdngt, sich immer mehr zu einem einzigen Wesen zu entwickeln.

AM PARADEPLATZ

Hauptbahnheof Ziirich Shop-Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach
Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten




	Die Frau als Gestalt und als Gestalterin der Literatur

