Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 10

Artikel: Orient und Okzident : Bilder im Wandel
Autor: Heller, Erdmute

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERDMUTE HELLER

Orient und Okzident — Bilder im Wandel

Als im 15. und 16. Jahrhundert die ersten Européder den Orient bereisten,
kam es nicht selten vor, dass sie sich nach ihrer Riickkehr nach Europa
tiirkisch kleideten: der Orient iibte als exotische Gegenwelt eine magische
Faszination auf den Abendldnder aus. Die Ubersetzung der Mérchen aus
«Tausendundeiner Nacht» durch den Franzosen Galland erweckten in ganz
Europa ein irrationales Interesse am Zauber und den Wundern des Harems
und Serails. Dieser orientalische Exotizismus brach mit Wucht in Kunst,
Literatur, Musik und Malerei ein und bescherte dem Abendland eine
ungeahnte Fiille romantisch-phantastischer Bilder aus der Welt des Islams,
deren magische Schonheit ein Mysterium blieb — wie der Orient selbst. Der
Abendlander, der mit den opulenten Gemilden eines Delacroix, mit Mon-
tesquieus «Lettres Persanes» oder Mozarts «Entfithrung» in exotischem
Asthetizismus schwelgte, hatte kein Bediirfnis, iiber Geschichte und Kultur
des muslimischen Orients mehr zu erfahren. So blieb es — trotz Goethes
«West-Ostlichem Divan» und Herders Orienteifer — bis tief hinein ins
19. Jahrhundert, in dem das endgiiltige «Orientbild» des Westens entstand.
Nachdem die Europier sich — seit Ariost und Tasso — gerne orientalisch
kostiimierten, wurde der Orient nun «westlich» verkleidet. Auch dies hatte
seinen historischen Grund.

Im 19. Jahrhundert waren neue Zweige der Wissenschaft entstanden, die
sich mit den Voraussetzungen sozialen Wandels beschaftigten. Mit wissen-
schaftlichen Methoden sollte nachgewiesen werden, dass die gesellschaft-
lichen Erscheinungen der Zeit unverdnderlichen Gesetzen folgten. So
brachte das 19.Jahrhundert all jene Modelle und Deutungsmuster hervor,
die heute noch unser Bewusstsein von der Ordnung der Welt bestimmen.
Der biologische Evolutionismus und die neuentwickelte naturwissenschaft-
liche Anthropologie fronten einem Kulturessentialismus, der die Bedeutung
von Religion und Rasse als unverdnderlicher Merkmale einer Gesellschaft
oder Kultur hervorhob. Es war die Zeit Darwins und Renans, deren Theo-
rien die gesellschaftlichen Erscheinungen in den Bereich der Biologie ver-
lagerten. Das 19. Jahrhundert wurde zum Jahrhundert der (wissenschaft-
lich) begriindeten Vorurteile — begriindet durch die These von der Uber-
legenheit der Rasse. In Europa fand diese These Ausdruck als wissen-



774 ORIENT UND OKZIDENT

schaftlicher Antisemitismus, fiir die aussereuropdische Welt als Kolonial-
ideologie, die von der Uberlegenheit Europas, der «weissen Rasse» aus-
ging. Antisemitismus und Kolonialideologie flossen im ethnozentrischen
Kulturverstdandnis zusammen.

Es ist kein Zufall, dass in der Phase vom ersten Drittel des 19. Jahr-
hunderts bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges ein zweiter Kolonial-
schub einsetzte: Der Rest der Welt sollte neu verteilt werden. England,
Deutschland und Frankreich stritten um die Kolonien des Schwarzen Kon-
tinents. Und langsam wurde auch der Vordere Orient kolonial durch-
drungen. Damit entstand eine neue Ideologie — die Ideologie des «Orien-
talismus» als ein Produkt der wissenschaftlichen Beschiftigung mit dem
Orient. Diese Beschidftigung mit dem Orient wurde nicht zuletzt
ausgelost durch die «Orientalische Frage», die zu den grossen Pro-
blemen europdischer Politik im 19. Jahrhundert geworden war. Nach
Ansicht des franzosischen Religionswissenschaftlers und Orientalisten
Maxime Rodinson zeichneten sich dabei drei wesentliche Tendenzen
der Betrachtungsweise ab — ein «utilitaristisches und imperialistisches
Gefiihl westlicher Uberlegenheit voller Verachtung fiir andere Zivili-
sationen, eine (immer noch) romantische, exotische Neigung voller
Entziicken an einem Orient, dessen wachsende Armut seinen Charme noch
wiirzte und ein gelehrtes Spezialistentum, das hauptséchlich an vergangenen
Zeiten interessiert war».

Exotik

Alle drei Tendenzen — so widerspriichlich sie auch scheinen mogen —
ergianzten sich aufs trefflichste. Das romantische Bild — so wie wir es aus
den Bildern der orientalisierenden Maler und aus Victor Hugos Gedicht-
sammlung «Les Orientales» kennen, war eine Orgie von Farben, eine
Mischung aus Pracht und wilder Grausamkeit: die Marchenwelt der Kali-
fen, der Minarette, der Halbmondbanner auf runden azurblauen Kuppeln
inmitten kiihler Quellen und Palmen, die laszive Atmosphire der Harems
und Serails mit Odalisken und Eunuchen, finsteren Herrschern und
Giaurn mit aufgeschlitzten Kehlen und abgeschnittenen Kopfen. Bilder wie
diese befriedigten — wie Heine schon bemerkte — die unterdriickte Sinn-
lichkeit, den unterschwelligen Masochismus und Sadismus des friedlich-
gelangweilten europdischen Biirgertums. Bilder und Mirchen von Flie-
genden Teppichen und Kalif Storch waren Ersatz fiir touristisch noch
nicht gelenktes abendldndisches Fernweh, Ausdruck einer snobistisch-
esoterischen Vorliebe fiirs «depaysement». Wenn Européer tatsdchlich in
den Orient reisten, dann waren es jene Bilder, die sie dort suchten — und



ORIENT UND OKZIDENT 775

auch fanden, weil sie die Wirklichkeit, bzw. alles, was in ihr vorgefasstes
Bild nicht passte, liberhaupt nicht wahrnahmen.

Tatsdchlich spiegelten diese Bilder auch einen Teil der orientalischen
Wirklichkeit wider. Gleichzeitig aber auch eine vom europiischen Emp-
finden jener Zeit angekrankelte Situation: der islamische Orient war trotz
seiner allmidhlichen Entdédmonisierung immer noch ein Feind. Gliicklicher-
weise ein zur Niederlage verdammter, dem schon die Ziige der Agonie
anhafteten. Dem Europder erschienen die Léander des Orients daher im
19. Jahrhundert als Zeugen einer grossen Vergangenheit. Und da Europa
sich gerade anschickte, ihren Verfall zu beschleunigen, konnte man es sich
erlauben, sie um so mehr zu rithmen.

Als die europdischen Machte im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts in
das weitere Geschick des «Orients» eingriffen, war der Vordere Orient
nicht etwa jungfrauliches Land. Er war vielmehr Teil des letzten islami-
schen Grossreiches der Osmanischen Tiirkei — jenes «Kranken Mannes
am Bosporus» —, den es im Interesse Europas weiter zu schwichen galt: im
Jahre 1830 landeten die Franzosen in Algerien, fiinfzig Jahre spiter die
Engldnder in Agypten. Dazwischen lagen zahlreiche Kriege und ebenso-
viele — meist friedlich getarnte — Versuche, das Osmanische Grossreich in
europdische Einflusszonen aufzuteilen. Diese Versuche bedurften im
Bewusstsein der europdischen Zeitgenossen einer Begriindung, einer
Rechtfertigung, die ihren wirtschaftlichen Interessen entsprach. Dieser
Rechtfertigungszwang fiihrte zu einer Travestie der Sprache und ihrer
Inhalte, deren Produkt Stereotypen, Klischees und Vorurteile waren.

Stereotypen, Klischees und Vorurteile entstehen indes nicht ohne Grund.
Die Wirklichkeit des Orients hatte viele Facetten, die jene — im Blick des
abendldndischen Betrachters verinnerlichten — Vorurteile bestitigten. Das
Osmanische Reich unterschied sich tatsdchlich betréchtlich von den auf-
strebenden europidischen Nationalstaaten. Es war ein Gemeinwesen, das
den Normen des aufgekldrten 19. Jahrhunderts vollig zuwiderlief: dem
Prinzip der Rationalitdt, den Formen der Verwaltung, der Kalkulierbarkeit
der Herrschenden und ihrer Handlungen — kurz, allem, was die biirger-
liche Gesellschaft von vorhergegangenen Gesellschaftsformen unterschied
und was sie zu einer iiberlegenen Gesellschaftsordnung machte. Im Ver-
gleich zu Europa — vor allem zum Modell England — mussten die Orien-
talen als korrupt erscheinen, das Verhalten ihrer Herrscher als verschlagen.
Das Osmanische Reich war Ausdruck des sozialen Verfalls, der politischen
Unordnung. Kein Wunder, dass die Européer ihre Mission darin erblickten,
den riickstandigen Orientalen das beizubringen, was sie aus eigenem
Antrieb — fatalistisch und unbedarft, wie sie waren — nie hétten verwirk-
lichen k6nnen — namlich, was man im Westen «law and order» nannte.



776 ORIENT UND OKZIDENT
«Unterlegenheit»

Dieser koloniale Diinkel lasst sich an vielen Beispielen exemplifizieren.
Aus den Aufzeichnungen des britischen Kolonialexperten Lord Cromer
ergibt sich das Bild eines Mannes, der — im Besitz der Segnungen euro-
paischer Staats- und Verwaltungskunst — sich anmasste, ein Land wie
Agypten mehr oder weniger alleine «regieren» zu konnen. Und dies vor
allem deshalb, weil er die Schwichen der «Orientalen» genau erkannte —
so wie er sie in seinem zweibdndigen Werk «Modern Egypt» als Muster-
schiiler des europiischen «Orientalismus» beschrieb: «Genauigkeit ist der
orientalischen Mentalitdt verhasst. Jeder ,Anglo-Indian‘ sollte sich dessen
immer bewusst sein. Der Mangel an Exaktheit, der leicht in Unwahrhaftig-
keit ausartet, ist tatsdchlich das Hauptmerkmal des orientalischen Wesens.
Der Européer ist verniinftig, sein Urteil ist unzweideutig. Er ist von Natur
aus logisch, auch wenn er logisches Denken nicht gelernt hat. Seine
geschulte Intelligenz arbeitet wie eine Maschine. Im Gegensatz zu ihm
mangelt es dem Orientalen — genauso wie seinen malerischen Strassen —
an jeglichem Sinn fiir Symmetrie. Er denkt und argumentiert schlampig.
Obwohl die alten Araber die Kunst der Dialektik etwas besser beherrsch-
ten, sind ihre Nachkommen im logischen Denken einmalig unbedarft. Oft
sind sie unfihig, aus der simpelsten Tatsache auch nur die naheliegendsten
Konklusionen zu ziehen.»

Orientalen sind nach Lord Cromers personlichem Kanon naiv, bar jeder
Energie oder Initiative, sie neigen zu widerlicher Schmeichelei, Intrige und
Verschlagenheit, konnen weder auf einer Strasse, noch auf einem Pflaster
gehen, sind unverbesserliche Liigner, lethargisch und misstrauisch — kurz-
um in allem genau das Gegenteil von der Klarheit, Direktheit und Noblesse
der angelsidchsischen Rasse. Und einer, der sich — wie unser Lord — angeb-
lich auch fiir das Studium des Menschen interessierte, tat dies nur zu einem
einzigen Zweck, und zwar «from the point of view of governing him» —
also unter dem Gesichtspunkt, den orientalischen Menschen zu «regieren».

Gewaltanwendung bedarf der Begriindung. Der koloniale Ubergriff
Europas auf die Lander des Orients war ein Akt der Gewalt. Er musste
durch die «Minderwertigkeit» der Orientalen motiviert und damit zu einer
philantrophen Geste stilisiert werden. Zu allen Zeiten in der Geschichte
wurden idealistisch-moralische Motive vorgeschoben, wenn es um ganz
triviale Ziele ging. Und diese grossen Ziele der Menschheitsgeschichte
haben sich in den letzten 2000 Jahren kaum verdndert. Catos berithmter
Satz vor dem Senat «Ceterum censeo, Carthaginem esse delendam» — im
iibrigen bin ich der Ansicht, dass Karthago zerstort werden muss — ent-
sprang nicht den politischen Erwdgungen, die der romische Zensor vor-



ORIENT UND OKZIDENT 771

brachte, sondern vielmehr dem Wunsch, die punische Hauptstadt vom
Weltmarkt zu verdringen. Entriistung und Verachtung rechtfertigten zu
allen Zeiten den Angriff, Kriegsgliick und materielle Beute waren der Lohn
politischer Tugend, Sieg oder Niederlage wurden als Triumph der Gerech-
tigkeit, wenn nicht als Gottesurteil interpretiert. Der Machiavellismus war
ldngst ehe ihm der beriihmte Florentiner den Namen gab das treibende
Ferment in der Geschichte. Je «heiliger» der Zweck, desto unheiliger
waren die Mittel. Auch die Ausrottung und Unterwerfung der Indianer
wurde durch ihre Minderwertigkeit begriindet. Und um die Ausrottung der
letzten Minderwertigen zu beschleunigen, wurde Ende des 19. Jahrhunderts
von einem ganz besonders superioren Angelsachsen aus Kent das Maschi-
nengewehr erfunden, mit dem sich 20 Jahre spdter die «weisse Rasse»
selbst zu vernichten begann.

Ahnlich koloniale Verwirrung herrschte auch im Bewusstsein des
beriihmten Lawrence, der sich den Titel «von Arabien» zugelegt hatte.
Obwohl britischen Gebliits, empfand er sich als den einzig moglichen Ret-
ter des Orients, den letzten Propheten der Araber, der ihnen das hochste
Heilsversprechen brachte, indem er sich zum Protagonisten des nationalen
Widerstands der Araber gegen den osmanischen Sultan machte: wer anders
als ein Europder konnte schon einen nationalen Aufstand erfolgreich zum
Ziel fiihren. So stilisierte sich Lawrence in kolonialer Uberheblichkeits-
manier zum eigentlichen Triger des « Aufstands in der Wiiste» — «ich wollte
eine neue Nation schaffen, indem ich zwanzig Millionen Semiten die
Grundlage gab, auf der sie den Traumpalast ihrer nationalen Gefiihle
errichten konnten...». Die national erwachten Araber wollten diesen
«Traumpalast» des britischen Agenten nicht — der unter seinem falschen
Turban nichts anderes als die Interessen des «Commonwealth» im Sinne
hatte, die kurzfristig mit denen der Araber identisch waren. Und da fiir
Lawrence die nationale Erhebung der Araber nur jenen Sinn haben konnte,
den er ihr gab, musste sein Scheitern auch eine entsprechende Erkldarung
finden: namlich «Verrat».

Doch kehren wir zuriick zu den Bedingungen, die das Bewusstsein der
Europder als eine den Orientalen (sprich Semiten) iiberlegenen Rasse und
Zivilisation pragten. Europa und der Westen waren im 19. Jahrhundert
durch Industrialisierung und okonomische Expansion tatsdchlich zu den
Herren der Welt aufgestiegen. Die wirtschaftliche und technologische
Uberlegenheit wurde zum Mass der Dinge schlechthin. Noch im 15. und
16. Jahrhundert wire ein solcher Diinkel gegeniiber dem Orient nicht
denkbar gewesen, denn damals lebten «Christianitas» und «Islam» nach
den Worten des Altmeisters der deutschsprachigen Orientalistik, G. von
Grunebaum, «ein letztes Mal im selben, durch wesentlich identische Grenz-



778 ORIENT UND OKZIDENT

linien des Moglichen, umhegten Universum, das vom Himmel bis zur
Holle reichte und einen fiir unsere Erfahrung erschiitternden Kontrast
zwischen geistiger Methodik und empirisch-technologischer Einsicht auf-
wies.» Mehr noch: die islamische Zivilisation hatte damals eine weit hohere
kulturelle und wirtschaftliche Stufe erreicht, die sich in Spanien und in
Siiditalien zu einer letzten Bliite entfaltete: Biirokratie, Staat und Handel,
Wissenschaft und Kiinste hatten im Hochislam eine Vollendung erfahren,
die in der damaligen westlichen Welt unerreicht war. Als die islamisch-
arabische Literatur ihren Hohepunkt schon iiberschritten hatte, da lernte
Karl der Grosse gerade seinen Namen schreiben. Man muss sich also
fragen, wie es zu jener Wende kam, die dazu fiihrte, dass das Europa des
19. Jahrhunderts dem Orient tatsdchlich iiberlegen war und dies als Uber-
legenheit einer durch Herkunft, Kultur und Rasse privilegierten Zivilisation
wissenschaftlich begriinden konnte.

Reconquista

Die Entdeckung Amerikas durch Europa leitete diese Wende ein. Sie
bedeutete Raub und Pliinderung der unermesslichen Schiétze, um derent-
willen die Européer die abenteuerliche Uberquerung der Weltmeere unter-
nommen hatten. Gold und Silber waren die Troph#en, auf die sich Spaniens
Griff nach der Weltmacht stiitzte — so wie einst der Zustrom gemiinzten
Geldes (nach dem Untergang Karthagos) den unermesslichen Reichtum
des romischen Reiches begriindete. Das Gold war jenes Bindeglied, das
um die Jahrhundertwende nach der Entdeckung Amerikas die wichtigsten
Ereignisse der Epoche ausloste und miteinander verband: die Eroberung
des letzten islamischen Staates auf der Iberischen Halbinsel — Granada —
und die Grosse Inquisition. Die spanische Reconquista fand zwar auf der
anderen Seite des Ozeans statt, in Wirklichkeit war sie jedoch gegen den
islamischen Erbfeind der christlich-abendldndischen Zivilisation gerichtet.
Denn mit der Entdeckung der Seewege und mit Hilfe der amerikanischen
Schitze verloren die Verkehrswege des Vorderen Orients ihre Bedeutung,
verfielen die Steuereinnahmequellen des islamischen Reiches, verkamen
seine Gold- und Silberminen. Weit mehr: das komplexe Gebilde des Osma-
nischen Reiches, das auf der Loyalitdit der Beamtenschicht und eines
Wihrungssystems basierte, das komplizierte wirtschaftliche Abldufe ermog-
lichte, wurde in seinem Lebensnerv getroffen: Europa verfiigte iiber das
amerikanische Gold und Silber. Dies 16ste im Osmanischen Reich einen
Inflationsschub aus, der die komplexe Staatsstruktur wie ein Spinnenweb-



ORIENT UND OKZIDENT 779

netz zerriss. Der Sultan war nicht mehr fihig, seine Beamten zu bezahlen.
Die Loyalitdt zwischen Herrscher und Staatsapparat verfiel.

Europa, das den islamischen Herrscher, den Sultan, bisher als einen
ebenbiirtigen, wenn nicht gar iiberlegenen Biindnispartner anerkannt hatte,
nutzte die Gunst der Stunde. Die Européer handelten langfristige Sonder-
vertrage aus und beschleunigten damit den sich bereits abzeichnenden
Auflosungsprozess des Osmanischen Reiches. Diese Vertriage — oder Kapi-
tulationen — die urspriinglich zum Schutze beider Partner — der euro-
piischen Handelsherren und dem Sultan — geschlossen worden waren, ent-
wickelten sich nun zu Abkommen, die nur noch die eine Seite — ndmlich
Europa — begiinstigten. Dies ging so weit, dass England sich im ersten
Drittel des 19. Jahrhunderts Privilegien erzwang, indem es jegliche Zoll-
schranken fiir seine Aktivitdten im Osmanischen Reich aufheben liess. Im
Zuge der industriellen Entwicklung, die im 17. und 18. Jahrhundert zum
Aufstieg Englands zur Weltmacht fiihrten, wurde das Osmanische Reich
mit billigen Giitern — vor allem Textilien — iiberschwemmt. Handel und
Handwerk wurden auf diese Weise todlich getroffen, der einstmals blii-
hende Orient versank in Armut, Chaos und Korruption. Er bot dem auf-
strebenden Europa jenes marode Bild, das zum exotisch iiberh6hten
Gemeinplatz abendldandischer Phantasie und gleichzeitig zur Legitimation
des europiischen Diinkels und seiner kolonialen Folgen im 19. Jahrhundert
wurde.

Die demiitigende Lage der islamischen Welt wurde — im Einklang mit
der allgemeinen wissenschaftlichen Tendenz der Zeit — als immanenter
Bestandteil der muslimischen Welt bzw. «des Islams» weit in die Geschichte
zuriickdatiert. Der plotzliche Erfolg der europdischen Nationen war eine
Folge der «besseren Religion», des Christentums. Man war sich einig, dass
die christliche Religion als solche dem Fortschritt diente, wiahrend Islam
gleichbedeutend mit Stagnation und Riickstandigkeit sei. (Ein Topos, der
in diesen Tagen angesichts der «Renaissance des Islams» frohliche
Urstdand feiern kann.) Der Angriff auf den Islam gewann an Heftigkeit.
Die mittelalterlichen Argumente wurden neu belebt und «modernisiert».
Paradoxer- und bezeichnenderweise kamen nach Ansicht Maxime Rodin-
sons «Antiklerikale vom Schlage Voltaires zu @hnlichen Schliissen, wenn
sie die Tugenden des Hellenismus priesen, dieser auf der Freiheit des
Geistes und der Verehrung von Vernunft und Schonheit griindenden Kul-
tur, der Quelle europidischer Grosse, die sich vom semitischen Geist abhob,
der starre Intoleranz, scholastischen Dogmatismus, Fundamentalismus,
schwichenden Fatalismus und die Verachtung der darstellenden Kiinste
forderte. Diesem Geist wurden alle Missetaten der Juden, Christen und
Muslime zugleich angelastet.»



780 ORIENT UND OKZIDENT

Selbst Marx

Selbst jene Theoretiker Europas, die sich einer emanzipatorischen Welt-
anschauung verschrieben hatten, waren von diesen Vorurteilen nicht frei.
Geradezu exemplarisch dafiir ist die Haltung von Karl Marx, der Indien —
eine der volksreichsten muslimischen Kolonien des Britischen Empires —
als eine statische, der Entwicklung und dem Fortschritt nicht zugéngliche
Zivilisation bezeichnete, deren einzige «Revolution» die der britischen
Kolonisation gewesen sei. Marx erweist sich hier ebenfalls als Opfer des
Orientbildes seiner Zeit. Ahnlich erging es den meisten seiner wissenschaft-
lichen Kollegen — Historikern und Soziologen —, die bei der Beurteilung der
historischen Entwicklung ganz unter dem Einfluss der hegelianischen Vor-
stellung vom «Zeitgeist» standen. Dieser Zeitgeist gab Karl Marx beispiels-
weise Sitze ein wie diesen: «England hat in Indien eine doppelte Mission
zu erfiillen: eine destruktive und eine regenerierende — namlich die Vernich-
tung der asiatischen Gesellschaft, und die Errichtung der materiellen
Grundlagen einer westlichen Gesellschaft in Asien.»

Wihrend sich der Orient — vor allem durch das Eingreifen der euro-
pdischen Miachte — vom 17. bis zum 19. Jahrhundert in einem Zerfalls-
prozess befand, entstand das Selbstbild Europas als Fahnentriger des
Fortschritts, der hoheren «Zivilisation» — als gidbe es keine Verbindung
zwischen Ursache und Wirkung, zwischen Verstand und Geschichte. Der
Orient diente diesem Selbstbild als Antipode, als Gegensatz. Denn der
Mensch kann seine Besonderheit nur im Unterschied begreifen, er denkt
und fiihlt dialektisch. Das heisst, er sieht sich nur, indem er sich von einem
anderen unterscheidet. Die Eigendefinition bedarf des Fremden. Das
Abendland brauchte das Morgenland — der Westen kann ohne den Osten
nicht sein. Der Orient gewann funktionale Bedeutung fiir den Okzident als
Gegenwelt. Die Bilder und Projektionen, die im Westen entstanden, waren
Voraussetzung des eigenen Selbstverstindnisses. Es war nicht der Orient
an sich, der damals allmahlich das Interesse des Westens fand. Es war die
Wahrnehmung des Gegensatzes, des Gegenbildes. Es war das Interesse am
Unterschied. Und damit waren die Begriffe «Orient» und «Okzident» — Ost
und West — ein fiir allemal als gegensdtzliche Pole des Weltverstandnisses
eingefiihrt.

Orientalismus

In jener Zeit entstand in Europa eine neue akademische Disziplin — die
Orientwissenschaft —, die sich besonders in England und in Frankreich als



ORIENT UND OKZIDENT 781

Hilfswissenschaft des Kolonialismus und Imperialismus verstand. Die wirt-
schaftliche, technische, militdrische, politische und kulturelle Uberlegen-
heit Europas nahm zu, je mehr der Orient in Zerfall versank. Die ehema-
ligen Gebiete des Osmanischen Reiches waren praktisch europdische Pro-
tektorate, Briten, Franzosen und Italiener hatten die Maghreb-Lénder und
die Lédnder des Fruchtbaren Halbmonds im Osten unter sich aufgeteilt. Der
unterschwellig immer schon vorhandene Eurozentrismus nahm extreme
Formen an, die Geringschiatzung der Orientalen war Allgemeingut der
westlichen Kultur. Und obwohl das theoretische Wissen iiber den Orient
zunahm, trifft Maxime Rodinson mit seiner Analyse sicherlich den Kern:
«In den seltenen Fillen, in denen im 19. Jahrhundert und zu Beginn des
zwanzigsten Gelehrte sich in diesen Bereich vorwagten, richteten sie mehr
Schaden an, als sie Gutes taten, da sie mehr von den gingigen Vorurteilen
als von der Wissenschaft beeinflusst waren. Im Mittelalter hatte man den
Orientalen als grimmigen Feind betrachtet, der aber doch mit dem Euro-
péer auf gleichem Fusse stand. In der Aufklarung des 18. Jahrhunderts und
in der daraus entstandenen Ideologie der Franzosischen Revolution war
der Orientale, unter seiner Verkleidung, im wesentlichen ein Mensch. Jetzt
wurde er zu einem andersartigen, in seiner Besonderheit gefangenen Wesen,
zu einem Gegenstand herablassenden Lobes.»

Der solchermassen kreierte «homo islamicus» und der Orient wurden
zum Studienobjekt der Orientalisten. Durch sein essentielles Anderssein
unterschied sich der Orientale vom «normalen Menschen» — namlich dem
Europder. Um diesen Unterschied zu verdeutlichen, nahm er all jene Ziige
an, die dem europdischen «Charakter» entgegengesetzt waren: der homo
islamicus oder arabicus war passiv, fatalistisch, teilnahmslos — ausgestattet
mit einer historischen Subjektivitit, kurz: es fehlte ihm jegliche Autonomie
gegeniiber sich selbst. Und deshalb musste er von anderen zunéchst «defi-
niert» und — einmal als unselbstindiges Wesen erkannt — auch «regiert»
bzw. «dominiert» werden.

Das neue Bild

Heute — nachdem jener «Fortschritt» seine zivilisatorischen Grenzen
erreicht zu haben scheint und seine destruktiven Krafte fiihlbar werden,
zeichnet sich Wandel ab. Ein neues Orientbild ist im Entstehen — als
umgekehrter Passepartout der westlichen Bediirfnisse. Orientalische Ruhe
und Beschaulichkeit — bisher als Tragheit denunziert — gewinnen fiir den
atemlosen westlichen Menschen die Attraktivitdt neuer zivilisatorischer
Entwiirfe. Der Orient tritt unversehens als positives Gegenbild des Westens



782 ORIENT UND OKZIDENT

auf. Doch nicht nur dies: der fortschrittsmiide, frustrierte westliche Mensch
ist nun verwundert, dass sich inzwischen auch der Orientale jene «Seg-
nungen» der Zivilisation — Maschinen und moderne Technologie — aneig-
nen will. Die heutige Kritik an der bedingungslosen «Fortschrittsgldubig-
keit» des Orientalen ist eine auf den Kopf gestellte Reprise des alten Vor-
urteils, der Fatalismus des Orients sei jedem Fortschritt abhold. Die exo-
tische Neigung zum «Gegenbild» verlangte es, den Hang zum Modernis-
mus, die neuentstehenden Ideen der nationalistischen Intellektuellen, der
Reformisten und Revolutiondre als farblose Nachahmer Europas hinzu-
stellen — als verwestlichte Zwitter, die Verrat iiben an ihrer Sache — ndmlich
an ihrer orientalischen «Natur».

So wurde es in unseren Tagen zum Gemeinplatz, das Elend Irans und
die Griinde der «islamischen Revolution» ausschliesslich darin zu sehen,
dass Schah Reza durch viel zu schnelle Modernisierung und Industrialisie-
rung den Anschluss an das 20. Jahrhundert zu erreichen suchte. (Dies
trifft partiell zwar zu, doch gab es andere, wichtigere Griinde.) Wie ein
Vexierbild trat das alte Vorurteil iiber den Orient in der Gestalt Khomeinis
wieder auf — dankbares Objekt fiir all die Projektionen, die heute nicht
mehr die richtige Entsprechung finden wollen. Nur gut, dass der Ayatollah
dies alles wieder in Ordnung bringt und uns die «<heile Gegenwelt» erhiilt.

Die Elle, mit der gemessen wird, ist nach wie vor die eigene, d. h. die
europdische Entwicklung. Europa hat Wachstum und Industrialisierung als
Durchgangsstufe zu einer neuen Zivilisation hinter sich gebracht. Der
Westen ist auf dem Weg, die Natur als Gegenbild zur Maschine neu zu
entdecken. Der Orient — der diesen Weg noch vor sich hat — mdge uns
folgen! Das Streben der orientalischen Volker nach materiellem Wohlstand
— ein Streben, das Antrieb und Voraussetzung der europdischen Zivilisation
gewesen ist — erscheint dem Europaer heute verdchtlich. Um so verdcht-
licher, als dieser materielle Aufstieg der islamischen Lander vermeintlich
auf Kosten des Westens geht. Es sind die Olscheichs, die unser gutes
Abendland wieder einmal zugrunderichten wollen. Das Feindbild von einst,
der Sarazene oder Tiirke, tritt jetzt in Gestalt der erpresserischen Olmagna-
ten auf. Sie halten die zivilisierte westliche Welt in ihren riickstindigen
Klauen und wollen ihr den ehrlich erworbenen Wohlstand abnehmen, um
ihn in ihre alten perversen Trdume von Tausendundeiner Nacht umzu-
setzen. Dass eben jenes Ol, das die Kolonialmidchte den Léndern des
Orients bis vor kurzem zu Spottpreisen abgenommen haben, dem Westen
nach dem Zweiten Weltkrieg erst jenen Aufstieg ermoglichte, wird dabei
libersehen. Nun, da die orientalischen Volker ihre Unabhingigkeit erkdmpft
und ihre staatliche Souverdnitdat errichtet haben, treten sie gegeniiber
Europa als gleichberechtigte Partner auf. Europa fillt es schwer, zu begrei-



ORIENT UND OKZIDENT 783

fen, dass wirtschaftlicher Austausch und seine Bedingungen heute nicht
mehr mit Bajonetten auszuhandeln sind. Denn mit dem Verlust der kolo-
nialen Dominanz iiber die islamische Welt schwand auch ein Stiick des
europdischen Selbstbildnisses dahin.

Gebrochene Vorherrschaft

Der arabische Aufstand im Orient, die nach dem Ersten Weltkrieg ein-
setzende kemalistische Bewegung in der Tiirkei, die zahlreichen Revolten
und Umstiirze innerhalb der islamischen Welt, die der jungtiirkischen und
iranischen Revolution zu Beginn dieses Jahrhunderts folgten, machten
deutlich, dass die europidische Vorherrschaft in Frage gestellt werden
konnte. Es war kein Zufall, dass Ende des Ersten Weltkriegs Oswald
Spenglers «Untergang des Abendlands» erschien. Auf den Schlachtfeldern
von Verdun und Sedan hatte das europdische Selbstbewusstsein seine
«irrationale» Konsequenz gefunden, die gleichzeitig die europdische «Uber-
legenheit» geschichtlich endgiiltig beenden sollte. Auf den Schlachtfeldern
von Verdun und Sedan richtete die zivilisierte «weisse Rasse» in einem
unvorstellbaren Massenkrieg zum ersten Mal jene Vernichtungswaffe auf
sich selber, die sie — knapp zwei Jahrzehnte zuvor — zur Ausrottung der
minderwertigen Rasse auf den Subkontinenten erfunden hatte. Die Wun-
derwaffe wurde zum ersten Mal beim Aufstand des Mahdi im Sudan
erprobt. Lord Kitchener und seine Mannen — darunter der junge Winston
Churchill — mahten in einer einzigen Schlacht — bei Ondurman — an die
11000 aufstandische Muslime nieder. Die Briten verloren bei dieser «Exe-
kution» nur 28 Mann. Doch der Erfolg Lord Kitcheners wurde als Triumph
des europdischen Geistes iiber die «irrationalen» Derwische gefeiert und
verinnerlicht — und nicht als das, was er wirklich war: ein Sieg der Technik,
der Maschine. Und weil die «rationalen» Europider nicht unterscheiden
konnten, was «Uberlegenheit» und was «Technik» war, richteten sie ihre
Vernichtungswaffen kurze Zeit spiter gegen sich selbst. Indem die euro-
pdischen Heere in die Feuerwand ihrer eigenen Vernichtungswaffen liefen,
fiel Glanz und Elend — und damit auch der Mythos von der Uberlegenheit
westlicher Zivilisatur und Kultur zusammen.

Mit dieser Entmystifizierung des Westens setzte auch im Bewusstsein
der orientalischen Menschen ein Prozess der Verdnderung ein, der sie zu
ihrer Selbstbefreiung befihigte. Das allm#hliche Gleichgewicht ist fiir den
Westen noch schwer zu ertragen. Denn es zerstort das tief verwurzelte und
verinnerlichte Bild von der Gegenwelt. Europa und die westliche Zivili-
sation fanden ihre Identitdt als «Okzident» in jenem Gegensatz zum



784 ORIENT UND OKZIDENT

«Orient» — und sei es nur in seinem Bilde. Dass dieser «Orient» nun selbst
die Segnungen des «Okzidents» einzuklagen beginnt, wird unterschwellig
als Demiitigung, als die Zerstorung des Selbstbildnisses erfahren. Beide
Kulturen leiden heute an diesem Prozess: die Identitatskrise der muslimi-
schen Volker ist Ausdruck der Spannung zwischen der Angleichung an den
Westen und den Lebensformen der traditionellen Kultur. Sie fiihrt zu
einer Riickbesinnung auf die Wurzeln, auf den Islam. Europa bzw. das
Abendland ist auf dem Weg, dem Fetisch der grenzenlosen Fortschritts-
glaubigkeit abzuschworen. Damit strudelt es seinerseits in eine tiefe Krise
seines Selbstverstdndnisses, das es nicht zuletzt aus dem Gegensatz zum
Orient bezog. Insofern hat der «Orientale» Edward Said wohl recht, wenn
er sagt: «,Orient’ und ,Okzident® sind eine Erfindung der Menschen. Der
Orient ist — genauso wie der Westen — eine Idee, eine Idee, die ihre
Geschichte, ihre Denktradition, ihre Vorstellungskraft und ihre Sprache
hat, die ihr Wirklichkeit und Gegenwart im Westen und fiir den Westen
verlichen. Das heisst mit anderen Worten: die beiden Grossen — Orient und
Okzident — brauchen sich gegenseitig und spiegeln sich in einem gewissen
Sinne wider.»

Erst wenn die Hausfrau zufrieden ist,
sind wir es auch

VIA - RADION - OMO - CORALL - ALL
COMFORT - SUNLIGHT-Seife
LUX-Seife - PACIFIC
VIM - VIF - FLUP - VIGOR
SOLO - LUX flissig - SUN

SK1-78/A




	Orient und Okzident : Bilder im Wandel

