
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 10

Artikel: Orient und Okzident : Bilder im Wandel

Autor: Heller, Erdmute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erdmute Heller

Orient und Okzident - Bilder im Wandel

Als im 15. und 16. Jahrhundert die ersten Europäer den Orient bereisten,
kam es nicht selten vor, dass sie sich nach ihrer Rückkehr nach Europa
türkisch kleideten: der Orient übte als exotische Gegenwelt eine magische
Faszination auf den Abendländer aus. Die Übersetzung der Märchen aus
«Tausendundeiner Nacht» durch den Franzosen Galland erweckten in ganz
Europa ein irrationales Interesse am Zauber und den Wundern des Harems
und Serails. Dieser orientalische Exotizismus brach mit Wucht in Kunst,
Literatur, Musik und Malerei ein und bescherte dem Abendland eine

ungeahnte Fülle romantisch-phantastischer Bilder aus der Welt des Islams,
deren magische Schönheit ein Mysterium blieb - wie der Orient selbst. Der
Abendländer, der mit den opulenten Gemälden eines Delacroix, mit
Montesquieu «Lettres Persanes» oder Mozarts «Entführung» in exotischem
Ästhetizismus schwelgte, hatte kein Bedürfnis, über Geschichte und Kultur
des muslimischen Orients mehr zu erfahren. So blieb es - trotz Goethes
«West-östlichem Divan» und Herders Orienteifer - bis tief hinein ins
19. Jahrhundert, in dem das endgültige «Orientbild» des Westens entstand.
Nachdem die Europäer sich - seit Ariost und Tasso - gerne orientalisch
kostümierten, wurde der Orient nun «westlich» verkleidet. Auch dies hatte
seinen historischen Grund.

Im 19. Jahrhundert waren neue Zweige der Wissenschaft entstanden, die
sich mit den Voraussetzungen sozialen Wandels beschäftigten. Mit
wissenschaftlichen Methoden sollte nachgewiesen werden, dass die gesellschaftlichen

Erscheinungen der Zeit unveränderlichen Gesetzen folgten. So

brachte das 19. Jahrhundert all jene Modelle und Deutungsmuster hervor,
die heute noch unser Bewusstsein von der Ordnung der Welt bestimmen.
Der biologische Evolutionismus und die neuentwickelte naturwissenschaftliche

Anthropologie frönten einem Kulturessentialismus, der die Bedeutung
von Religion und Rasse als unveränderlicher Merkmale einer Gesellschaft
oder Kultur hervorhob. Es war die Zeit Darwins und Renans, deren Theorien

die gesellschaftlichen Erscheinungen in den Bereich der Biologie
verlagerten. Das 19. Jahrhundert wurde zum Jahrhundert der (wissenschaftlich)

begründeten Vorurteile - begründet durch die These von der
Überlegenheit der Rasse. In Europa fand diese These Ausdruck als wissen-



774 ORIENT UND OKZIDENT

schaftlicher Antisemitismus, für die aussereuropäische Welt als
Kolonialideologie, die von der Überlegenheit Europas, der «weissen Rasse»
ausging. Antisemitismus und Kolonialideologie flössen im ethnozentrischen
Kulturverständnis zusammen.

Es ist kein Zufall, dass in der Phase vom ersten Drittel des 19.
Jahrhunderts bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges ein zweiter Kolonialschub

einsetzte: Der Rest der Welt sollte neu verteilt werden. England,
Deutschland und Frankreich stritten um die Kolonien des Schwarzen
Kontinents. Und langsam wurde auch der Vordere Orient kolonial
durchdrungen. Damit entstand eine neue Ideologie - die Ideologie des
«Orientalismus» als ein Produkt der wissenschaftlichen Beschäftigung mit dem
Orient. Diese Beschäftigung mit dem Orient wurde nicht zuletzt
ausgelöst durch die «Orientalische Frage», die zu den grossen
Problemen europäischer Politik im 19. Jahrhundert geworden war. Nach
Ansicht des französischen Religionswissenschaftlers und Orientalisten
Maxime Rodinson zeichneten sich dabei drei wesentliche Tendenzen
der Betrachtungsweise ab - ein «utilitaristisches und imperialistisches
Gefühl westlicher Überlegenheit voller Verachtung für andere
Zivilisationen, eine (immer noch) romantische, exotische Neigung voller
Entzücken an einem Orient, dessen wachsende Armut seinen Charme noch
würzte und ein gelehrtes Spezialistentum, das hauptsächlich an vergangenen
Zeiten interessiert war».

Exotik

Alle drei Tendenzen - so widersprüchlich sie auch scheinen mögen -
ergänzten sich aufs trefflichste. Das romantische Bild - so wie wir es aus
den Bildern der orientalisierenden Maler und aus Victor Hugos
Gedichtsammlung «Les Orientales» kennen, war eine Orgie von Farben, eine

Mischung aus Pracht und wilder Grausamkeit: die Märchenwelt der Kalifen,

der Minarette, der Halbmondbanner auf runden azurblauen Kuppeln
inmitten kühler Quellen und Palmen, die laszive Atmosphäre der Harems
und Serails mit Odalisken und Eunuchen, finsteren Herrschern und
Giaurn mit aufgeschlitzten Kehlen und abgeschnittenen Köpfen. Bilder wie
diese befriedigten - wie Heine schon bemerkte - die unterdrückte
Sinnlichkeit, den unterschwelligen Masochismus und Sadismus des friedlich-
gelangweilten europäischen Bürgertums. Bilder und Märchen von
Fliegenden Teppichen und Kalif Storch waren Ersatz für touristisch noch
nicht gelenktes abendländisches Fernweh, Ausdruck einer
snobistischesoterischen Vorliebe fürs «dépaysement». Wenn Europäer tatsächlich in
den Orient reisten, dann waren es jene Bilder, die sie dort suchten - und



ORIENT UND OKZIDENT 775

auch fanden, weil sie die Wirklichkeit, bzw. alles, was in ihr vorgefasstes
Bild nicht passte, überhaupt nicht wahrnahmen.

Tatsächlich spiegelten diese Bilder auch einen Teil der orientalischen
Wirklichkeit wider. Gleichzeitig aber auch eine vom europäischen
Empfinden jener Zeit angekränkelte Situation: der islamische Orient war trotz
seiner allmählichen Entdämonisierung immer noch ein Feind. Glücklicherweise

ein zur Niederlage verdammter, dem schon die Züge der Agonie
anhafteten. Dem Europäer erschienen die Länder des Orients daher im
19. Jahrhundert als Zeugen einer grossen Vergangenheit. Und da Europa
sich gerade anschickte, ihren Verfall zu beschleunigen, konnte man es sich
erlauben, sie um so mehr zu rühmen.

Als die europäischen Mächte im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts in
das weitere Geschick des «Orients» eingriffen, war der Vordere Orient
nicht etwa jungfräuliches Land. Er war vielmehr Teil des letzten islamischen

Grossreiches der Osmanischen Türkei - jenes «Kranken Mannes
am Bosporus» -, den es im Interesse Europas weiter zu schwächen galt: im
Jahre 1830 landeten die Franzosen in Algerien, fünfzig Jahre später die
Engländer in Ägypten. Dazwischen lagen zahlreiche Kriege und ebenso-
viele - meist friedlich getarnte - Versuche, das Osmanische Grossreich in
europäische Einflusszonen aufzuteilen. Diese Versuche bedurften im
Bewusstsein der europäischen Zeitgenossen einer Begründung, einer

Rechtfertigung, die ihren wirtschaftlichen Interessen entsprach. Dieser
Rechtfertigungszwang führte zu einer Travestie der Sprache und ihrer
Inhalte, deren Produkt Stereotypen, Klischees und Vorurteile waren.

Stereotypen, Klischees und Vorurteile entstehen indes nicht ohne Grund.
Die Wirklichkeit des Orients hatte viele Facetten, die jene - im Blick des

abendländischen Betrachters verinnerlichten - Vorurteile bestätigten. Das
Osmanische Reich unterschied sich tatsächlich beträchtlich von den
aufstrebenden europäischen Nationalstaaten. Es war ein Gemeinwesen, das

den Normen des aufgeklärten 19. Jahrhunderts völlig zuwiderlief: dem
Prinzip der Rationalität, den Formen der Verwaltung, der Kalkulierbarkeit
der Herrschenden und ihrer Handlungen - kurz, allem, was die bürgerliche

Gesellschaft von vorhergegangenen Gesellschaftsformen unterschied
und was sie zu einer überlegenen Gesellschaftsordnung machte. Im
Vergleich zu Europa - vor allem zum Modell England - mussten die Orientalen

als korrupt erscheinen, das Verhalten ihrer Herrscher als verschlagen.
Das Osmanische Reich war Ausdruck des sozialen Verfalls, der politischen
Unordnung. Kein Wunder, dass die Europäer ihre Mission darin erblickten,
den rückständigen Orientalen das beizubringen, was sie aus eigenem
Antrieb - fatalistisch und unbedarft, wie sie waren - nie hätten verwirklichen

können - nämlich, was man im Westen «law and order» nannte.



776 ORIENT UND OKZIDENT

« Unterlegenheit»

Dieser koloniale Dünkel lässt sich an vielen Beispielen exemplifizieren.
Aus den Aufzeichnungen des britischen Kolonialexperten Lord Cromer
ergibt sich das Bild eines Mannes, der - im Besitz der Segnungen
europäischer Staats- und Verwaltungskunst - sich anmasste, ein Land wie
Ägypten mehr oder weniger alleine «regieren» zu können. Und dies vor
allem deshalb, weil er die Schwächen der «Orientalen» genau erkannte -
so wie er sie in seinem zweibändigen Werk «Modern Egypt» als Musterschüler

des europäischen «Orientalismus» beschrieb: «Genauigkeit ist der
orientalischen Mentalität verhasst. Jeder ,Anglo-Indian' sollte sich dessen
immer bewusst sein. Der Mangel an Exaktheit, der leicht in Unwahrhaftig-
keit ausartet, ist tatsächlich das Hauptmerkmal des orientalischen Wesens.
Der Europäer ist vernünftig, sein Urteil ist unzweideutig. Er ist von Natur
aus logisch, auch wenn er logisches Denken nicht gelernt hat. Seine

geschulte Intelligenz arbeitet wie eine Maschine. Im Gegensatz zu ihm
mangelt es dem Orientalen - genauso wie seinen malerischen Strassen -
an jeglichem Sinn für Symmetrie. Er denkt und argumentiert schlampig.
Obwohl die alten Araber die Kunst der Dialektik etwas besser beherrschten,

sind ihre Nachkommen im logischen Denken einmalig unbedarft. Oft
sind sie unfähig, aus der simpelsten Tatsache auch nur die naheliegendsten
Konklusionen zu ziehen.»

Orientalen sind nach Lord Cromers persönlichem Kanon naiv, bar jeder
Energie oder Initiative, sie neigen zu widerlicher Schmeichelei, Intrige und
Verschlagenheit, können weder auf einer Strasse, noch auf einem Pflaster
gehen, sind unverbesserliche Lügner, lethargisch und misstrauisch - kurzum

in allem genau das Gegenteil von der Klarheit, Direktheit und Noblesse
der angelsächsischen Rasse. Und einer, der sich - wie unser Lord - angeblich

auch für das Studium des Menschen interessierte, tat dies nur zu einem
einzigen Zweck, und zwar «from the point of view of governing him» -
also unter dem Gesichtspunkt, den orientalischen Menschen zu «regieren».

Gewaltanwendung bedarf der Begründung. Der koloniale Übergriff
Europas auf die Länder des Orients war ein Akt der Gewalt. Er müsste
durch die «Minderwertigkeit» der Orientalen motiviert und damit zu einer
philantrophen Geste stilisiert werden. Zu allen Zeiten in der Geschichte
wurden idealistisch-moralische Motive vorgeschoben, wenn es um ganz
triviale Ziele ging. Und diese grossen Ziele der Menschheitsgeschichte
haben sich in den letzten 2000 Jahren kaum verändert. Catos berühmter
Satz vor dem Senat «Ceterum censeo, Carthaginem esse delendam» - im
übrigen bin ich der Ansicht, dass Karthago zerstört werden muss -
entsprang nicht den politischen Erwägungen, die der römische Zensor vor-



ORIENT UND OKZIDENT 777

brachte, sondern vielmehr dem Wunsch, die punische Hauptstadt vom
Weltmarkt zu verdrängen. Entrüstung und Verachtung rechtfertigten zu
allen Zeiten den Angriff, Kriegsglück und materielle Beute waren der Lohn
politischer Tugend, Sieg oder Niederlage wurden als Triumph der Gerechtigkeit,

wenn nicht als Gottesurteil interpretiert. Der Machiavellismus war
längst ehe ihm der berühmte Florentiner den Namen gab das treibende
Ferment in der Geschichte. Je «heiliger» der Zweck, desto unheiliger
waren die Mittel. Auch die Ausrottung und Unterwerfung der Indianer
wurde durch ihre Minderwertigkeit begründet. Und um die Ausrottung der
letzten Minderwertigen zu beschleunigen, wurde Ende des 19. Jahrhunderts
von einem ganz besonders superioren Angelsachsen aus Kent das
Maschinengewehr erfunden, mit dem sich 20 Jahre später die «weisse Rasse»
selbst zu vernichten begann.

Ähnlich koloniale Verwirrung herrschte auch im Bewusstsein des

berühmten Lawrence, der sich den Titel «von Arabien» zugelegt hatte.
Obwohl britischen Geblüts, empfand er sich als den einzig möglichen Retter

des Orients, den letzten Propheten der Araber, der ihnen das höchste

Heilsversprechen brachte, indem er sich zum Protagonisten des nationalen
Widerstands der Araber gegen den osmanischen Sultan machte: wer anders
als ein Europäer konnte schon einen nationalen Aufstand erfolgreich zum
Ziel führen. So stilisierte sich Lawrence in kolonialer Überheblichkeitsmanier

zum eigentlichen Träger des «Aufstands in der Wüste» - «ich wollte
eine neue Nation schaffen, indem ich zwanzig Millionen Semiten die
Grundlage gab, auf der sie den Traumpalast ihrer nationalen Gefühle
errichten konnten...». Die national erwachten Araber wollten diesen

«Traumpalast» des britischen Agenten nicht - der unter seinem falschen
Turban nichts anderes als die Interessen des «Commonwealth» im Sinne
hatte, die kurzfristig mit denen der Araber identisch waren. Und da für
Lawrence die nationale Erhebung der Araber nur jenen Sinn haben konnte,
den er ihr gab, müsste sein Scheitern auch eine entsprechende Erklärung
finden: nämlich «Verrat».

Doch kehren wir zurück zu den Bedingungen, die das Bewusstsein der
Europäer als eine den Orientalen (sprich Semiten) überlegenen Rasse und
Zivilisation prägten. Europa und der Westen waren im 19. Jahrhundert
durch Industrialisierung und ökonomische Expansion tatsächlich zu den
Herren der Welt aufgestiegen. Die wirtschaftliche und technologische
Überlegenheit wurde zum Mass der Dinge schlechthin. Noch im 15. und
16. Jahrhundert wäre ein solcher Dünkel gegenüber dem Orient nicht
denkbar gewesen, denn damals lebten «Christianitas» und «Islam» nach
den Worten des Altmeisters der deutschsprachigen Orientalistik, G. von
Grunebaum, «ein letztes Mal im selben, durch wesentlich identische Grenz-



778 ORIENT UND OKZIDENT

linien des Möglichen, umhegten Universum, das vom Himmel bis zur
Hölle reichte und einen für unsere Erfahrung erschütternden Kontrast
zwischen geistiger Methodik und empirisch-technologischer Einsicht
aufwies.» Mehr noch: die islamische Zivilisation hatte damals eine weit höhere
kulturelle und wirtschaftliche Stufe erreicht, die sich in Spanien und in
Süditalien zu einer letzten Blüte entfaltete: Bürokratie, Staat und Handel,
Wissenschaft und Künste hatten im Hochislam eine Vollendung erfahren,
die in der damaligen westlichen Welt unerreicht war. Als die islamischarabische

Literatur ihren Höhepunkt schon überschritten hatte, da lernte
Karl der Grosse gerade seinen Namen schreiben. Man muss sich also

fragen, wie es zu jener Wende kam, die dazu führte, dass das Europa des

19. Jahrhunderts dem Orient tatsächlich überlegen war und dies als
Überlegenheit einer durch Herkunft, Kultur und Rasse privilegierten Zivilisation
wissenschaftlich begründen konnte.

Reconquista

Die Entdeckung Amerikas durch Europa leitete diese Wende ein. Sie

bedeutete Raub und Plünderung der unermesslichen Schätze, um derentwillen

die Europäer die abenteuerliche Uberquerung der Weltmeere
unternommen hatten. Gold und Silber waren die Trophäen, auf die sich Spaniens
Griff nach der Weltmacht stützte - so wie einst der Zustrom gemünzten
Geldes (nach dem Untergang Karthagos) den unermesslichen Reichtum
des römischen Reiches begründete. Das Gold war jenes Bindeglied, das

um die Jahrhundertwende nach der Entdeckung Amerikas die wichtigsten
Ereignisse der Epoche auslöste und miteinander verband: die Eroberung
des letzten islamischen Staates auf der Iberischen Halbinsel - Granada -
und die Grosse Inquisition. Die spanische Reconquista fand zwar auf der
anderen Seite des Ozeans statt, in Wirklichkeit war sie jedoch gegen den
islamischen Erbfeind der christlich-abendländischen Zivilisation gerichtet.
Denn mit der Entdeckung der Seewege und mit Hilfe der amerikanischen
Schätze verloren die Verkehrswege des Vorderen Orients ihre Bedeutung,
verfielen die Steuereinnahmequellen des islamischen Reiches, verkamen
seine Gold- und Silberminen. Weit mehr: das komplexe Gebilde des
Osmanischen Reiches, das auf der Loyalität der Beamtenschicht und eines

Währungssystems basierte, das komplizierte wirtschaftliche Abläufe ermöglichte,

wurde in seinem Lebensnerv getroffen: Europa verfügte über das
amerikanische Gold und Silber. Dies löste im Osmanischen Reich einen
Inflationsschub aus, der die komplexe Staatsstruktur wie ein Spinnenweb-



ORIENT UND OKZIDENT 779

netz zerriss. Der Sultan war nicht mehr fähig, seine Beamten zu bezahlen.
Die Loyalität zwischen Herrscher und Staatsapparat verfiel.

Europa, das den islamischen Herrscher, den Sultan, bisher als einen

ebenbürtigen, wenn nicht gar überlegenen Bündnispartner anerkannt hatte,
nutzte die Gunst der Stunde. Die Europäer handelten langfristige
Sonderverträge aus und beschleunigten damit den sich bereits abzeichnenden

Auflösungsprozess des Osmanischen Reiches. Diese Verträge - oder
Kapitulationen - die ursprünglich zum Schutze beider Partner - der
europäischen Handelsherren und dem Sultan - geschlossen worden waren,
entwickelten sich nun zu Abkommen, die nur noch die eine Seite - nämlich
Europa - begünstigten. Dies ging so weit, dass England sich im ersten
Drittel des 19. Jahrhunderts Privilegien erzwang, indem es jegliche
Zollschranken für seine Aktivitäten im Osmanischen Reich aufheben liess. Im
Zuge der industriellen Entwicklung, die im 17. und 18. Jahrhundert zum
Aufstieg Englands zur Weltmacht führten, wurde das Osmanische Reich
mit billigen Gütern - vor allem Textilien - überschwemmt. Handel und
Handwerk wurden auf diese Weise tödlich getroffen, der einstmals
blühende Orient versank in Armut, Chaos und Korruption. Er bot dem
aufstrebenden Europa jenes marode Bild, das zum exotisch überhöhten
Gemeinplatz abendländischer Phantasie und gleichzeitig zur Legitimation
des europäischen Dünkels und seiner kolonialen Folgen im 19. Jahrhundert
wurde.

Die demütigende Lage der islamischen Welt wurde - im Einklang mit
der allgemeinen wissenschaftlichen Tendenz der Zeit - als immanenter
Bestandteil der muslimischen Welt bzw. «des Islams» weit in die Geschichte
zurückdatiert. Der plötzliche Erfolg der europäischen Nationen war eine

Folge der «besseren Religion», des Christentums. Man war sich einig, dass

die christliche Religion als solche dem Fortschritt diente, während Islam
gleichbedeutend mit Stagnation und Rückständigkeit sei. (Ein Topos, der
in diesen Tagen angesichts der «Renaissance des Islams» fröhliche
Urständ feiern kann.) Der Angriff auf den Islam gewann an Heftigkeit.
Die mittelalterlichen Argumente wurden neu belebt und «modernisiert».
Paradoxer- und bezeichnenderweise kamen nach Ansicht Maxime Rodin-
sons «Antiklerikale vom Schlage Voltaires zu ähnlichen Schlüssen, wenn
sie die Tugenden des Hellenismus priesen, dieser auf der Freiheit des

Geistes und der Verehrung von Vernunft und Schönheit gründenden Kultur,

der Quelle europäischer Grösse, die sich vom semitischen Geist abhob,
der starre Intoleranz, scholastischen Dogmatismus, Fundamentalismus,
schwächenden Fatalismus und die Verachtung der darstellenden Künste
forderte. Diesem Geist wurden alle Missetaten der Juden, Christen und
Muslime zugleich angelastet.»



780 ORIENT UND OKZIDENT

Selbst Marx

Selbst jene Theoretiker Europas, die sich einer emanzipatorischen
Weltanschauung verschrieben hatten, waren von diesen Vorurteilen nicht frei.
Geradezu exemplarisch dafür ist die Haltung von Karl Marx, der Indien -
eine der volksreichsten muslimischen Kolonien des Britischen Empires -
als eine statische, der Entwicklung und dem Fortschritt nicht zugängliche
Zivilisation bezeichnete, deren einzige «Revolution» die der britischen
Kolonisation gewesen sei. Marx erweist sich hier ebenfalls als Opfer des

Orientbildes seiner Zeit. Ähnlich erging es den meisten seiner wissenschaftlichen

Kollegen - Historikern und Soziologen -, die bei der Beurteilung der
historischen Entwicklung ganz unter dem Einfluss der hegelianischen
Vorstellung vom «Zeitgeist» standen. Dieser Zeitgeist gab Karl Marx beispielsweise

Sätze ein wie diesen: «England hat in Indien eine doppelte Mission
zu erfüllen: eine destruktive und eine regenerierende — nämlich die Vernichtung

der asiatischen Gesellschaft, und die Errichtung der materiellen
Grundlagen einer westlichen Gesellschaft in Asien.»

Während sich der Orient - vor allem durch das Eingreifen der
europäischen Mächte - vom 17. bis zum 19. Jahrhundert in einem Zerfalls-
prozess befand, entstand das Selbstbild Europas als Fahnenträger des

Fortschritts, der höheren «Zivilisation» - als gäbe es keine Verbindung
zwischen Ursache und Wirkung, zwischen Verstand und Geschichte. Der
Orient diente diesem Selbstbild als Antipode, als Gegensatz. Denn der
Mensch kann seine Besonderheit nur im Unterschied begreifen, er denkt
und fühlt dialektisch. Das heisst, er sieht sich nur, indem er sich von einem
anderen unterscheidet. Die Eigendefinition bedarf des Fremden. Das
Abendland brauchte das Morgenland - der Westen kann ohne den Osten
nicht sein. Der Orient gewann funktionale Bedeutung für den Okzident als

Gegenwelt. Die Bilder und Projektionen, die im Westen entstanden, waren
Voraussetzung des eigenen Selbstverständnisses. Es war nicht der Orient
an sich, der damals allmählich das Interesse des Westens fand. Es war die
Wahrnehmung des Gegensatzes, des Gegenbildes. Es war das Interesse am
Unterschied. Und damit waren die Begriffe «Orient» und «Okzident» - Ost
und West - ein für allemal als gegensätzliche Pole des Weltverständnisses
eingeführt.

Orientalismus

In jener Zeit entstand in Europa eine neue akademische Disziplin - die
Orientwissenschaft -, die sich besonders in England und in Frankreich als



ORIENT UND OKZIDENT 781

Hilfswissenschaft des Kolonialismus und Imperialismus verstand. Die
wirtschaftliche, technische, militärische, politische und kulturelle Überlegenheit

Europas nahm zu, je mehr der Orient in Zerfall versank. Die ehemaligen

Gebiete des Osmanischen Reiches waren praktisch europäische
Protektorate, Briten, Franzosen und Italiener hatten die Maghreb-Länder und
die Länder des Fruchtbaren Halbmonds im Osten unter sich aufgeteilt. Der
unterschwellig immer schon vorhandene Eurozentrismus nahm extreme
Formen an, die Geringschätzung der Orientalen war Allgemeingut der
westlichen Kultur. Und obwohl das theoretische Wissen über den Orient
zunahm, trifft Maxime Rodinson mit seiner Analyse sicherlich den Kern:
«In den seltenen Fällen, in denen im 19. Jahrhundert und zu Beginn des

zwanzigsten Gelehrte sich in diesen Bereich vorwagten, richteten sie mehr
Schaden an, als sie Gutes taten, da sie mehr von den gängigen Vorurteilen
als von der Wissenschaft beeinflusst waren. Im Mittelalter hatte man den
Orientalen als grimmigen Feind betrachtet, der aber doch mit dem Europäer

auf gleichem Fusse stand. In der Aufklärung des 18. Jahrhunderts und
in der daraus entstandenen Ideologie der Französischen Revolution war
der Orientale, unter seiner Verkleidung, im wesentlichen ein Mensch. Jetzt
wurde er zu einem andersartigen, in seiner Besonderheit gefangenen Wesen,
zu einem Gegenstand herablassenden Lobes.»

Der solchermassen kreierte «homo islamicus» und der Orient wurden
zum Studienobjekt der Orientalisten. Durch sein essentielles Anderssein
unterschied sich der Orientale vom «normalen Menschen» - nämlich dem

Europäer. Um diesen Unterschied zu verdeutlichen, nahm er all jene Züge
an, die dem europäischen «Charakter» entgegengesetzt waren: der homo
islamicus oder arabicus war passiv, fatalistisch, teilnahmslos - ausgestattet
mit einer historischen Subjektivität, kurz: es fehlte ihm jegliche Autonomie
gegenüber sich selbst. Und deshalb müsste er von anderen zunächst
«definiert» und - einmal als unselbständiges Wesen erkannt - auch «regiert»
bzw. «dominiert» werden.

Das neue Bild

Heute - nachdem jener «Fortschritt» seine zivilisatorischen Grenzen
erreicht zu haben scheint und seine destruktiven Kräfte fühlbar werden,
zeichnet sich Wandel ab. Ein neues Orientbild ist im Entstehen - als

umgekehrter Passepartout der westlichen Bedürfnisse. Orientalische Ruhe
und Beschaulichkeit - bisher als Trägheit denunziert - gewinnen für den
atemlosen westlichen Menschen die Attraktivität neuer zivilisatorischer
Entwürfe. Der Orient tritt unversehens als positives Gegenbild des Westens



782 ORIENT UND OKZIDENT

auf. Doch nicht nur dies: der fortschrittsmüde, frustrierte westliche Mensch
ist nun verwundert, dass sich inzwischen auch der Orientale jene
«Segnungen» der Zivilisation - Maschinen und moderne Technologie - aneignen

will. Die heutige Kritik an der bedingungslosen «Fortschrittsgläubigkeit»
des Orientalen ist eine auf den Kopf gestellte Reprise des alten

Vorurteils, der Fatalismus des Orients sei jedem Fortschritt abhold. Die
exotische Neigung zum «Gegenbild» verlangte es, den Hang zum Modernismus,

die neuentstehenden Ideen der nationalistischen Intellektuellen, der
Reformisten und Revolutionäre als farblose Nachahmer Europas
hinzustellen - als verwestlichte Zwitter, die Verrat üben an ihrer Sache - nämlich
an ihrer orientalischen «Natur».

So wurde es in unseren Tagen zum Gemeinplatz, das Elend Irans und
die Gründe der «islamischen Revolution» ausschliesslich darin zu sehen,
dass Schah Reza durch viel zu schnelle Modernisierung und Industrialisierung

den Anschluss an das 20. Jahrhundert zu erreichen suchte. (Dies
trifft partiell zwar zu, doch gab es andere, wichtigere Gründe.) Wie ein
Vexierbild trat das alte Vorurteil über den Orient in der Gestalt Khomeinis
wieder auf - dankbares Objekt für all die Projektionen, die heute nicht
mehr die richtige Entsprechung finden wollen. Nur gut, dass der Ayatollah
dies alles wieder in Ordnung bringt und uns die «heile Gegenwelt» erhält.

Die Elle, mit der gemessen wird, ist nach wie vor die eigene, d. h. die

europäische Entwicklung. Europa hat Wachstum und Industrialisierung als

Durchgangsstufe zu einer neuen Zivilisation hinter sich gebracht. Der
Westen ist auf dem Weg, die Natur als Gegenbild zur Maschine neu zu
entdecken. Der Orient - der diesen Weg noch vor sich hat - möge uns
folgen! Das Streben der orientalischen Völker nach materiellem Wohlstand

- ein Streben, das Antrieb und Voraussetzung der europäischen Zivilisation
gewesen ist - erscheint dem Europäer heute verächtlich. Um so verächtlicher,

als dieser materielle Aufstieg der islamischen Länder vermeintlich
auf Kosten des Westens geht. Es sind die Ölscheichs, die unser gutes
Abendland wieder einmal zugrunderichten wollen. Das Feindbild von einst,
der Sarazene oder Türke, tritt jetzt in Gestalt der erpresserischen Ölmagna-
ten auf. Sie halten die zivilisierte westliche Welt in ihren rückständigen
Klauen und wollen ihr den ehrlich erworbenen Wohlstand abnehmen, um
ihn in ihre alten perversen Träume von Tausendundeiner Nacht
umzusetzen. Dass eben jenes Öl, das die Kolonialmächte den Ländern des

Orients bis vor kurzem zu Spottpreisen abgenommen haben, dem Westen
nach dem Zweiten Weltkrieg erst jenen Aufstieg ermöglichte, wird dabei
übersehen. Nun, da die orientalischen Völker ihre Unabhängigkeit erkämpft
und ihre staatliche Souveränität errichtet haben, treten sie gegenüber
Europa als gleichberechtigte Partner auf. Europa fällt es schwer, zu begrei-



ORIENT UND OKZIDENT 783

fen, dass wirtschaftlicher Austausch und seine Bedingungen heute nicht
mehr mit Bajonetten auszuhandeln sind. Denn mit dem Verlust der
kolonialen Dominanz über die islamische Welt schwand auch ein Stück des

europäischen Selbstbildnisses dahin.

Gebrochene Vorherrschaft

Der arabische Aufstand im Orient, die nach dem Ersten Weltkrieg
einsetzende kemalistische Bewegung in der Türkei, die zahlreichen Revolten
und Umstürze innerhalb der islamischen Welt, die der jungtürkischen und
iranischen Revolution zu Beginn dieses Jahrhunderts folgten, machten
deutlich, dass die europäische Vorherrschaft in Frage gestellt werden
konnte. Es war kein Zufall, dass Ende des Ersten Weltkriegs Oswald
Spenglers «Untergang des Abendlands» erschien. Auf den Schlachtfeldern
von Verdun und Sedan hatte das europäische Selbstbewusstsein seine

«irrationale» Konsequenz gefunden, die gleichzeitig die europäische
«Überlegenheit» geschichtlich endgültig beenden sollte. Auf den Schlachtfeldern
von Verdun und Sedan richtete die zivilisierte «weisse Rasse» in einem
unvorstellbaren Massenkrieg zum ersten Mal jene Vernichtungswaffe auf
sich selber, die sie - knapp zwei Jahrzehnte zuvor - zur Ausrottung der

minderwertigen Rasse auf den Subkontinenten erfunden hatte. Die
Wunderwaffe wurde zum ersten Mal beim Aufstand des Mahdi im Sudan

erprobt. Lord Kitchener und seine Mannen - darunter der junge Winston
Churchill - mähten in einer einzigen Schlacht - bei Ondurman - an die
11000 aufständische Muslime nieder. Die Briten verloren bei dieser
«Exekution» nur 28 Mann. Doch der Erfolg Lord Kitcheners wurde als Triumph
des europäischen Geistes über die «irrationalen» Derwische gefeiert und
verinnerhcht - und nicht als das, was er wirklich war: ein Sieg der Technik,
der Maschine. Und weil die «rationalen» Europäer nicht unterscheiden
konnten, was «Überlegenheit» und was «Technik» war, richteten sie ihre
Vernichtungswaffen kurze Zeit später gegen sich selbst. Indem die
europäischen Heere in die Feuerwand ihrer eigenen Vernichtungswaffen liefen,
fiel Glanz und Elend - und damit auch der Mythos von der Überlegenheit
westlicher Zivilisatur und Kultur zusammen.

Mit dieser Entmystifizierung des Westens setzte auch im Bewusstsein
der orientalischen Menschen ein Prozess der Veränderung ein, der sie zu
ihrer Selbstbefreiung befähigte. Das allmähliche Gleichgewicht ist für den
Westen noch schwer zu ertragen. Denn es zerstört das tief verwurzelte und
verinnerlichte Bild von der Gegenwelt. Europa und die westliche Zivilisation

fanden ihre Identität als «Okzident» in jenem Gegensatz zum



784 ORIENT UND OKZIDENT

«Orient» - und sei es nur in seinem Bilde. Dass dieser «Orient» nun selbst
die Segnungen des «Okzidents» einzuklagen beginnt, wird unterschwellig
als Demütigung, als die Zerstörung des Selbstbildnisses erfahren. Beide
Kulturen leiden heute an diesem Prozess: die Identitätskrise der muslimischen

Völker ist Ausdruck der Spannung zwischen der Angleiehung an den
Westen und den Lebensformen der traditionellen Kultur. Sie führt zu
einer Rückbesinnung auf die Wurzeln, auf den Islam. Europa bzw. das
Abendland ist auf dem Weg, dem Fetisch der grenzenlosen Fortschrittsgläubigkeit

abzuschwören. Damit strudelt es seinerseits in eine tiefe Krise
seines Selbstverständnisses, das es nicht zuletzt aus dem Gegensatz zum
Orient bezog. Insofern hat der «Orientale» Edward Said wohl recht, wenn
er sagt: «,Orienf und ,Okzident' sind eine Erfindung der Menschen. Der
Orient ist - genauso wie der Westen - eine Idee, eine Idee, die ihre
Geschichte, ihre Denktradition, ihre Vorstellungskraft und ihre Sprache
hat, die ihr Wirklichkeit und Gegenwart im Westen und für den Westen
verliehen. Das heisst mit anderen Worten: die beiden Grössen - Orient und
Okzident - brauchen sich gegenseitig und spiegeln sich in einem gewissen
Sinne wider.»

Erst wenn die Hausfrau zufrieden ist,
sind wir es auch

VIA • RADION • OMO • CORALI • ALL
COMFORT • SUNLIGHT-Seife

LUX-Seife • PACIFIC
VIM • VIF • FLUP • VIGOR

SOLO LUX flüssig- SUN


	Orient und Okzident : Bilder im Wandel

