
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

EINE ANDERE ÜBERLIEFERUNG

Zu einem umstrittenen Buch: Peter Handkes «Kindergeschichte»

Manchmal wünschte man, die
Bücher, gerade diejenigen mit den
renommierten Namen, kämen anonym
auf den Markt. Nicht der «neue
Handke» wäre dann zu lesen, sondern
die «Kindergeschichte» eines
Unbekannten1. Vielleicht bliebe sie

einige Zeit auf den Redaktionen
liegen, vielleicht hätte der Leser eine
Chance, das Buch selbst zu
entdecken? Illusionen! Die
Kindergeschichte des Unbekannten würde
sogleich zu einem literarischen Ratespiel;

schon riefe der erste den
richtigen Namen, und es liefe ab, wie es

heute abläuft: Noch bevor ich das
Buch in die Hand bekam, las ich,
wider Willen neugierig, zwei
Rezensionen, gegensätzliche natürlich, beide
in sich geschlossen, beide auf Anhieb
überzeugend; sogar die Zitate wechselten

Farbe in wechselnder
Umgebung. (Das Verdikt Lodemanns
gegen jeden, der das Buch zu loben
wagte, kannte ich damals noch nicht.)

Auch dies ist aber festzuhalten: das
Buch selber liess mich die Kritiken
vergessen (als hätte ich sie nie
gelesen), ja für Augenblicke sogar den
Namen des Autors (vielleicht ist das
ein höchstes Lob). «Kindergeschichte»:

der Name ist betont einfach;
Handke scheut nicht den Anklang an
die immerhin bekannten
«Kindergeschichten» Bichsels; er ist offenbar
sicher (und er ist es mit Recht), dass

sein Buch unverwechselbar ist; ja, er
stellt, unüberhörbar, den Anspruch,
damit die Kindergeschichte schlechthin

zu schreiben. Nicht eine
Geschichte von Kindern und nicht eine

für Kinder natürlich: Thema und
Zentrum des Buches sind vielmehr:
Erfahrungen mit einem Kind - ein
Thema also, das bis in die allerjüngste
Zeit von der Literatur eher
stiefmütterlich behandelt wurde.
Kindheitserinnerungen, der Rückblick auf
die Zeit, in welcher der schreibende
Erwachsene als Kind agierte, sind
zwar ein Grundmuster der Literatur
- die Erfahrungen, die ein Erwachsener

macht, wenn er ein Kind
begleitet und betreut (um es weniger
preziös zu sagen: ein Erwachsener in
der Elternrolle also), sind höchstens
als Nebenmotiv vorhanden. Auch
dies gewiss eine Folge der langjährigen

männlichen Dominanz in der
Literatur; die Beziehung der Mutter zu
ihren Kindern war kein literarisches
Thema, sondern eine Angelegenheit
des häuslichen Alltags. Das könnte
sich in der nächsten Zeit gründlich
ändern, Handkes Buch ist nicht das

einzige Anzeichen dafür. Allerdings:
in der Kindergeschichte fällt kein
Wort über geschlechtsspezifische
Aspekte, kein Wort darüber, dass der
zum «Erwachsenen» distanzierte Autor,

über Jahre hinweg allein mit
seiner Tochter lebend, als ihr Be-



716 ZU PETER HANDKE

treuer und Gefährte, sich in einer für
einen Mann ungewöhnlichen Rolle
befindet. Auch das Geschlecht des

Kindes wird nur gerade eben erwähnt.
Sollte das ein Zeichen einer
«Tendenzwende» sein (es wäre nicht das
erstemal, dass Handke eine solche
einleitet) Nach langen Jahren der
Diskussion geschlechtsspezifischer
Fragen die Setzung von Erfahrungen,
die beide Geschlechter gleichermassen

angehen?
Wie dem auch sei: ich kann mir

kaum einen Menschen vorstellen, der
mit Kindern gelebt hat (um das gärt-
ner- und gönnerhafte: sie

grossgezogen hat, zu vermeiden), der von
diesem Buch unberührt bleibt. Es ist
kritisch bemerkt worden, das Kind
sei nicht als ein Mensch von Fleisch
und Blut dargestellt; das stimmt
gewiss - der Vater übrigens ist es
ebensowenig, ja man kann sogar beifügen,
dass unser Wissen über die kindliche
Entwicklung durch das Buch nicht
vermehrt werde. Aber um das alles
geht es nicht: dargestellt werden
Erfahrungen eines Erwachsenen, aber
solche, die sich nur im Zusammenleben,

im täglichen Umgang mit einem
Kind ergeben, in wechselnder
Identifikation und Loslösung, und dabei
wird zwar nicht unser Wissen über
«das Kind» geäufnet, wohl aber
unsere Ahnung von dem, was sich
zwischen den Menschen, zwischen den
Generationen abspielt, ja vom
Menschen überhaupt, gestärkt und
vertieft.

Eindrücklich: die Augenblicke der
ersten Selbständigkeit des Kindes (die
im Erwachsenen die Erinnerungen an
ähnliche Erfahrungen, an den Schock
der Individuation wachrufen), sein
schweigendes Vertrauen. Genau auf¬

gezeichnet: das Unbehagen des

Erwachsenen, der erfährt, wie sehr seine
Freiheit durch das Kind beschnitten
wird (und der zugleich weiss, dass

nichts Grosses, nur eben das
Aufgeben von Gewohnheiten von ihm
verlangt wird), die daraus resultierende

Unfreundlichkeit. Das
Bewegendste, Erschütterndste: das
Elend des Kindes unter Gleichaltrigen,

die es sucht und an die es sich,
einzelgängerische Tochter eines
einzelgängerischen Vaters, nicht
gewöhnen und gegen die es sich nicht
richtig zur Wehr setzen kann;
wechselnde Schulerfahrungen - darin ein
«ortloses» kindliches Elend, das in
der Aussage des Kindes gipfelt (zu
beherzigen von allen pädagogisch
Bemühten), es «möge sich selber
nicht mehr». Und bedenkenswert: die
Beschreibung gegensätzlichen
Lehrerverhaltens, die Einsicht, dass «eine
Freundlichkeit, von einem Lehrer
geübt, sich als etwas Böses, als die
Ungnade auswirken könne» -
umgekehrt die Bewunderung für die
«Kunst des prüfenden und doch
überwältigend gastfreundlichen Blickes»
oder die aus eigener Erfahrung
gewonnene Einsicht, dass der gute Lehrer

die Kinder nur «sein lassen»
müsse, aber dabei doch der «rundum
Anwesende» zu bleiben habe.

Formulierungen, über die man
nicht einfach hinwegliest, merk- und
denkwürdige Sätze. Sie zeigen:
Handke will sich in diesem Buch
dringender als je zuvor von der Sprache
der Zeit, deren Fachsprache, deren
Journalistensprache, absetzen; er
sucht bewusst, ja betont eine Sprache
der Zeitlosigkeit, eine neue Klassizität.

Das Streben nach Zeitlosigkeit ist



ZU PETER HANDKE 717

bei ihm nicht neu; es findet sich
zuletzt und vielleicht am deutlichsten
dokumentiert in seinem vor Jahresfrist

erschienenen Cézanne-Buch
«Die Lehre der Sainte-Victoire»2.
Und man kann gewiss sagen, dass die
«Kindergeschichte» die dort
entwickelten ästhetischen und
philosophischen Überlegungen verwirklicht:
sie gibt ihnen die konkrete, bildhafte
Gestalt. Ein Vergleich der beiden
Bücher drängt sich auf, aber mehr
noch die Parallelen zu einem weiter
zurückliegenden, sehr anderen Buch
Handkes, dem Journal «Das Gewicht
der Welt» 3, das ja, streng genommen,
kein Tagebuch ist, sondern ein eigentliches

«Augenblicksbuch»:
Wahrnehmungen, aus dem Augenblick sich
ergebende, stehen darin nebeneinander,

unvermittelt, unverbunden, in
einer ungeheuren Isolation. In der
«Kindergeschichte» dagegen verbinden

sich die Augenblicke wie von
selbst zu einer Geschichte, zu einem
in der Zeit ausgebreiteten Ganzen.
Noch wichtiger aber als dieser scheinbar

selbstverständliche, in Wirklichkeit

genau kalkulierte Zusammenhang

zwischen den einzelnen Augenblicken

ist deren Stilisierung zu
exemplarischen Ereignissen. Mehr noch:
der einzelne Augenblick wird in
«Kindergeschichte» als ein mystischer
erfahren und dargestellt. Die
punktuellen Erfahrungen, die im «Gewicht
der Welt» in sinnloser Zufälligkeit
nebeneinanderstehen (als klopfe einer
hastig und angstvoll seine
Wahrnehmungen ab auf eine Einsicht, die
sich als tragfähig erweist und der
eigenen Angst entgegenstellen lässt),
erscheinen nun als sinnerfüllte
Abbilder des Gesetzhaften und
Geheimnisvollen.

Ein Beispiel, vielleicht das schönste,
eine Schlüsselstelle des Buches, sei

kurz skizziert: Bei einem nicht weiter
ungewöhnlichen Aufenthalt in einem
Park löst sich das dreijährige Kind
vom Vater, strebt mit traumwandle-
rischer Sicherheit in einer bestimmten
Richtung davon, manchmal stolpernd,
aber unbeirrt, über einen kleinen
Wiesenstreifen zum Fluss - bis
zuletzt ohne zurückzublicken und doch
offensichtlich gestärkt und umfangen
vom Wissen, dass der Vater, der ihm
stillschweigend in einem immer
gleichen Abstand folgt, es als ein «für es

zuständiger Leibwächter» beschützen
werde. Ein anderer Erwachsener mit
einem Kind, am Ufer sitzend, lässt
durch die Wiederholung der
Konstellation das Gesetzhafte deutlich
werden; das Kind findet sich in völligem

Einklang mit der Natur («Die
Uferbüsche unten wehen jetzt in einer
wunderbaren Übereinstimmung mit
dem kurzen Kinderhaar im
Vordergrund»): die Situation ist paradiesisch
und wirklich zugleich; Selbständigkeit
und Geborgenheit, Gewährenlassen
und Verantwortung befinden sich in
einem einzigartigen, einmaligen
Zustand der Harmonie.

Ist es möglich, an einem Text wie
dem eben beschriebenen Anstoss zu
nehmen, an dieser so einfachen wie
dichten Darstellung einer
Grundkonstellation zwischen den
Menschen Es ist nicht nur möglich, es

ist sogar begreiflich, nachzuvollziehen

sogar von jenen, die — wie die
Schreibende - das Buch für eines
der wichtigsten und schönsten Werke
Handkes halten. Eine eigenartige
Irritation geht von der Sprache aus - in
dieser Textstelle so gut wie in anderen,

das heisst von ganz bestimmten,



718 ZU PETER HANDKE

aus dem Text geradezu herausspringenden

Wendungen. Dass der Vater
sich selber als «Leibwächter» des

Kindes bezeichnet, mag von manchen
bereits als preziös empfunden werden

- gerade dieser Ausdruck allerdings
scheint mir treffend in einem doppelten

Sinn: er trifft die Sache und auch
den Leser, für den er eine vertraute
Beziehung durch ein ungewöhnliches
Wort neu erfahrbar macht. Wenn
Handke aber sagt, er «flehe einen
Segen hinab auf das Bild» oder es

gleich darauf als das «schwierigste
Menschenwerk überhaupt» bezeichnet,

«die Formenfolge eines solchen
Augenblicks freizudenken», dann will
mir scheinen, durch die grossen und
anspruchsvollen Worte werde das
schöne, in sich selber starke Bild
blasser und farbloser.

Ähnliche, leicht übersteigerte, ins
Grosse gezeichnete Wortfolgen liessen
sich reihenweise anfügen. Ich bin
sicher, dass sie für die Kritiker des

Werkes der eigentliche Stein des An-
stosses sind («etwas zum Beiseitegehen

und Weinen», «Augenblicke
tiefer Sanftheit»; «herzzerreissend»;
er «arbeite am Geheimnis der Welt»).
Dabei geht es freilich nicht an, solche
Stellen gewissermassen aus dem Text
herauszufiltrieren: in ihnen konzentriert

sich Handkes Verlangen nach
zeitloser Erkenntnis und Sprache; es

sind Formeln der Beschwörung, mit
denen der Autor die mystischen
Augenblicke festhält. Sie sollen das

«grosse Gesetz», «die Wahrheit des
Lebens» festhalten, seine Erfahrung
mit dem Kind führt ihn unwillkürlich
zu jenen Wörtern, «die er bisher im
Kino als Pathos überhört und in den
alten Schriften als ungebräuchlich
überlesen hatte», er setzt bewusst

diese grossen Wörter gegen das
Vokabular der Zeit, gegen «die Drohnensprache

eines blechernen Zeitalters»,
gegen die «Sprache des Kleinlauten,
dabei so schrecklich Grossmäuligen»,
gegen das «Niederschmetternde, Ba-
nalltätsstinkende, Selbstmörderische,
Nerventötende, Gottlose, Hirnrissige
von Hundenamen», wie er es in
öffentlichen Diskussionen, in
zeitgenössischen Büchern und auch in
ganz gewöhnlichen Gesprächen zu
finden behauptet. Mit einer wahren
Kanonade von Beschimpfungen (die
als Explosivkörper wirken in diesem
stillen, intensiven Text) geht er an

gegen die Sprache der Zeit und meint
mit der Sprache zugleich die Zeit
selbst, auch jene, die «Realitäts-
Tümler», die ihm Eskapismus
vorwerfen und ihn zurückholen wollen.

Die Abwehr der Zeit und ihrer
Forderungen und Moden überrascht bei
Handke nicht; er hat nie mit der Zeit
geschrieben, dennoch darin oft
Richtungen signalisiert. Kein früheres
Werk freilich hält sich so streng
abseits und ausserhalb, in keinem wird
die Gegnerschaft so vehement formuliert

wie hier. Noch im Vorläufer
dieses letzten Buches, in der «Lehre
der Sainte-Victoire», kehrt der Autor
am Schluss nach einer langen
Waldbeschreibung in die Zeit zurück -
«zurück zu den heutigen Menschen,
zurück zu den Plätzen und Brücken,
zurück zu den Sportplätzen und
Nachrichten». Dieser Schritt, auch
der Aufruf dazu, fehlt in der
«Kindergeschichte». Der mystische Augenblick,

ein Nu, in dem das Geheimnis
sich offenbart, steht da, als könnte er
ewig dauern, als könne man das
Leben der Kinder aus der Zeit lösen,
ausserhalb stellen. Man kann es nicht!



ZU PETER HANDKE 719

Das zu zeigen, bedarf es keiner langen

Argumentation. Man muss sich
nur noch einmal in die zauberhaft
harmonische Situation des oben
beschriebenen Spaziergangs im Park
versetzen - und man braucht dabei
der Zeit nur einen kleinen Stoss zu
geben, die Uhr weiterzudrehen: schon
läuft das Kind aus dem Bild hinaus,
aus der Obhut seines Leibwächters
hinaus, vielleicht noch bevor es diese
Obhut wirklich entbehren kann,
verliert sich in die Unsicherheit und
Gefährdung der Zeit. Der «Erwachsene»,

der zugleich der Vater des
Kindes und der Autor des Buches ist,
kann vielleicht seine Sprache der Zeit
entziehen: das Kind wird in sie
hineinlaufen, wird über kurz oder lang
deren Slogans auf der Schulmappe
tragen, so sehr dies auch dem
väterlichen Leibwächter missfallen mag.

Soll das besagen, die
«Kindergeschichte» sei, bei nüchternem Tageslicht

besehen, nichts anderes als ein
modernes Märchen, die schöne Fiktion

einer heilen Welt inmitten einer
skeptischen Zeit? Ein Ja auf diese
Frage würde den Kritikern Handkes
recht geben, deren Ablehnung bestätigen.

Aber für ein Märchen enthalten
die Sätze zu viel Angst, versteckte und
offene. Die Beschimpfungskaskaden,
die auf die Gegenwart und deren

Verteidiger fallen, wirken wie ein
Bannstrahl gegen Bedrohungen, die
sich doch durch noch so heftige und
starke Worte nicht bannen lassen.
Dies Wissen und die damit verbundene

Angst treten im Text gelegentlich

ganz offen zutage. «Sind die Kinder

zu retten ?», die Frage taucht
unvermittelt, bestürzend gegen Schluss
auf. Und angesichts eines Bildes des

Bethlehemitischen Kindermords fasst
der Erzähler den Beschluss: «Das darf
nicht sein» - und zugleich den Vorsatz

zu einer «anderen Überlieferung».

Nicht als Fiktion einer heilen
Welt schöner Klassizität ist die
«Kindergeschichte» zu lesen, sondern als
ein Versuch, mit Sprache eine
«andere Überlieferung» zu begründen,
dem «allgemeinen Vernichtungsdrama»,

dem der Erzähler sein eigenes
Kind bereits ausgesetzt sieht, eine
Gegenwelt entgegenzusetzen; als eine
Beschwörung, eine zugleich angstund

hoffnungsvolle.

Elsbeth Pulver

1 Peter Handke, Kindergeschichte,
Suhrkamp, Frankfurt 1981. - 2 Peter
Handke, Die Lehre der Sainte-Victoire,
Suhrkamp, Frankfurt 1980. - 3 Peter
Handke, Das Gewicht der Welt. Ein Journal.

Residenz Verlag, Salzburg 1977.

KONZERTANTE EBENEN

Stilistische Bemerkungen zu Gert Jonkes Roman «Der Ferne Klang»

Erst ganz am Schluss seines mit
arabesker Wollust verspielten Romans
setzt der Autor zu einer Definition der
Erzählfigur, ihrer Perspektive und so¬

mit zu einer vagen Poetologie seines
Werks an. Im kursiv gesetzten Finale
dieser überaus virtuosen Partitur einer
Variationsorgie ohne thematische Vor-



720 ZU GERT JONKE

gäbe taucht die Metapher eines Zimmers

auf, dessen Wände wie
Buchdeckel zuklappen und eine Geschichte
einschhessen, «in deren Mitte du
verfangen bist wie ein verschlüsseltes
Wort»; das dergestalt verfremdete
«du» als Mittelpunkt einer Geschichte,
die - und nun folgt eine für Jonke
typische Infinitiv-Passiv-Konstruktion -
«ohne dein Wissen um dich herumzuschreiben

verstanden worden ist».
Logisches Subjekt im Nebensatz ist die
Geschichte, der Erzähler erscheint als

Objekt. Und er bekräftigt diese quasi
kontrapunktische Verkehrung von
Distanz und Nähe, Urheberschaft und
passiver Betroffenheit auf der
Pronominaebene, wenn er vorschlägt, man
solle mit der eigenen Person nurmehr
per Sie verkehren und den eigenen
Gedanken nicht allzu vertrauten Umgang
miteinander gestatten. Dessen
ungeachtet wird der Roman in der Du-
Form erzählt, dieser vielleicht heikelsten

und anspruchsvollsten aller
Pronomina-Perspektiven. Die Gefahr der
Larmoyanz liegt nahe, der sentimentalen

Verbrüderung mit dem Helden.
Bei Gert Jonke ist sie restlos gemeistert,

und zwar nicht nur theoretisch
im nachhinein, wo der Erzähler
erklärt, dass es sich «gerade bei dir um
ein Du handelt, das deiner eigenen
Person, Ihnen, wollte ich sagen, nur
mehr ganz entfernt entspricht». Das
Du bleibt verschlüsselt im Text: «So

stark bin ich mir aus der Haut gefahren

dass ich nicht mehr als Person
von mir selbst zu denken mir
wünschen kann.»

Dennoch lässt sich eine berufliche
Identität ausmachen: der Erzählte ist

- wie schon der Protagonist in der
«Schule der Geläufigkeit» - Musiker,
genauer Komponist, freilich einer, der

das Komponieren aufgegeben hat,
einerseits aus Überdruss am
routinemässigen Konzertbetrieb, anderseits
seiner absoluten Ansprüche wegen.
Sein Verleger hofft, wenn er ihn dazu
anhalte, seine Gedanken über die noch
nicht komponierbare Musik zu fixieren,

werde er eines Tages von alleine
wieder zur Musik gelangen und Werke
schreiben, welche noch nicht einmal
die äussersten «Randbezirke der
Vorstellung» berührt hätten. Diese sphä-
renhafte oder aussersphärische Grenzmusik,

evoziert durch den zwiefach zu
verstehenden Titel (der Klang der
Ferne oder der ferne Klang), steht im
Roman Jonkes für die Existenzerfüllung

schlechthin, und ihre Absenz,
sozusagen die Wartestellung des absoluten

Gehörs, bewirkt ein Vakuum, das

den als «du» Angesprochenen, den
Akkusativhelden in eine Odyssee
köstlicher Absurditäten, in ein Nonsens-
Festival ohnegleichen verwickelt.
Depression, die Grundstimmung der
«Schule der Geläufigkeit», schlägt um
in Bajazzerie.

Zunächst, freilich, manifestiert sie

sich als Bedrohung: der Dekomponist
erwacht, kommt zu sich in einer
Irrenanstalt und sollte dem Psychiater
gegenüber einen Selbstmordversuch
begründen, an den er sich keineswegs zu
erinnern vermag. Er wehrt sich aber
dagegen, vom Doktor existiert zu werden.

Die Anomalie, der unübliche
Transitivgebrauch des Verbs «existieren»

signalisiert die Fremdbestimmung

durch ärztliche Bevormundung,
die Vergewaltigung zu einer Lebensund

Krankengeschichte, die nicht die
seine ist. Zwar gibt es in der Irrenhauskanzlei

einen Akt über seine Person,
doch das erste Blatt, die grundlegende
Aktenursache bleibt verschollen. Das



ZU GERT JONKE 721

ist eine Kafkasche Situation, insofern
modifiziert, als die Erinnerungsverweigerung

- angedeutet im Schlemihl-
Motiv des verlorenen Schattens - als
Selbstschutzmassnahme funktioniert
(«... sich zu verweigern war die einzig
wahre Antwort auf die Umstände der
Vergangenheit»). Ein Akt ohne
Anfang, heisst es, sei immer auch ein Akt
ohne Ende. Nur so, ohne genaue
Kenntnis des Anfangs, gelingt es dem
Erzähler, sich in seine «Lieblingsgeschichte»

hineinzuverirren, mitten drin
zu sein, ohne ein Ich, eine Handlungsexposition

setzen zu müssen. Daher
der Vergleich mit einer Variationsfolge

ohne thematischen Vorwurf.
Jonke vergegenwärtigt sich die

«andersartige Daseinsform» verschiedentlich

mit der Allegorie des Traums. Die
Welt, sagt er, verlaufe viel zu bürokratisch,

um als Traum ausgedeutet zu
werden, sei anderseits zu verwirrend
und chaotisch, als dass sie auf eine
Bürokratierealität reduziert werden
könnte: «ein Dasein voller
Traumbürokratien und Bürokratieträumen,
geordnet in albtraumbürokratisch
verlaufenden Bahnen ...» Verwischung
der Grenzen zwischen Traum und
Leben: seit Grillparzers «Der Traum, ein
Leben» ein Grundmotiv in der
österreichischen Literatur. Der Held wird
vom Autor gefragt, ob er denn einmal
aufgewacht gewesen sei auch nur im
Traum, so leblos träumend oder so
traumlos lebend, so lebhaft zerträumt
oder so traumhaft zerlebt. Das
manieristische Weiterspinnen solcher
Umkehrformeln entspricht ganz der
Intention, die Bürokratierealität der
geordneten Begriffe zu unterlaufen. Seit
je hat es zu den Hauptmerkmalen ma-
nieristischer Dichtung gehört, dass sie

aus dem Geist der Sprache entsteht,

Inhalte weniger in das Wortmaterial
hineinträgt als vielmehr in der
spielerischen Definition aus ihm herausholt.
Auch die verunsichernde Mischung
des Realen mit dem Irrealen gelingt
Jonke, dem «Geisterbahnschaffner»,
immer wieder mit Hilfe eigenwilliger
«Traum»-Deutungen. So fragt der
vermeintliche Patient den vermeintlichen
Arzt, wie das denn sei, wenn man
träume und gleichzeitig sterbe, ob der
Traum den Tod überdauern könne.
Da eröffnet sich eine neue Form
«ewigen Lebens», weil der Verstorbene

aus einem fortdauernden Traum
gar nicht mehr erwachen könnte.

Was ist nun aber die «Lieblingsgeschichte»

dieses Autors, die, von
Beginn an verloren, nie zu Ende gelingen
soll, in die man, einem Labyrinth
gleich, hineingeworfen ist, um nie wieder

herauszufinden? Es ist eine
klassische Liebesgeschichte. SIE, namenlos

wie der Protagonist, wird stets in
Majuskeln geschrieben. Als «Schwester»

im Irrenhaus, als Geliebte im
Park verschwindet sie ebenso rätselhaft,

wie sie aufgetaucht ist, und die
Suche nach dieser Imago, die den
Komponisten aus der Anstalt fliehen
lässt, gestaltet sich zu einem Spektakel
phantastischer Episoden. Wie verhält
man sich, wenn man seinen Schatten
verliert und stattdessen zwei Schatten
zurückerhält, lautet die metaphorische
Frage. Die im Grunde romantische
Sehnsucht nach ihr, der «Schwester»
und Geliebten, fällt zusammen mit
dem Bedürfnis nach Klarheit über die
eigene Existenz. Zeichenhaft für die
genannte Odyssee steht die unfreiwillige

Eisenbahnreise mit der Theatertruppe,

die nicht in die Nachbarstadt,
sondern vom Südbahnhof in den
Ostbahnhof des Ausgangsortes führt. «Du



722 ZU GERT JONKE

bist eingestiegen in diesen Zug hier,
der dich zu IHR führen wird und
damit auch zur Lösung aller dir völlig
schleierhaften Rätsel deiner eigenen
Person.» Doch diese Rätsel maskieren
sich gewissermassen und treten ihm
entgegen als surrealistische Allegorien
eines modernen Weltkünstlertheaters.
Als kehrte er aus seiner privaten
Geschichte in die Weltgeschichte zurück,
so erfährt der Reisende seine Expedition

ins Reich der Phantasie. Als ihn
der Schauspieldirektor Comelli
auffordert, dem Konzertmeister eine
Komposition direkt in die Violine zu
diktieren, Ton für Ton seine innere
Melodie auf das Instrument des Geigers

zu übertragen, wird die anfangs
skizzierte Problematik des verstummten

Komponisten evident: schon allein
das eingestrichene Dis wird bis zur
Unspielbarkeit von musiktheoretischen

Spekulationen umrankt. Im
Gegensatz dazu die Luftkünstlerin
Daniele, die bei Höchstkonzentration
fähig ist, das Seil, das sie tänzelnd
überschreiten will, zu denken. Die ferro-
viale Eskapade in Gesellschaft der
Schmierentruppe wird zur Sequenz
eines österreichischen Wilhelm Meister,

der Roman Jonkes ist Liebesgeschichte,

Narziss-Parabel und
Künstlerroman in einem.

Am eindrücklichsten sind für mich
jene Partien geraten, in denen
Landschaft in Musik und Musik in
Landschaft umgesetzt wird. Jonkes Passivheld

scheint diese Welt erst dann
auszuhalten, wenn er sie restlos vertont
hat, wenn ihn ein Klangmeer umbrandet

wie im grossartigen Finale. Bereits
auf der Theaterreise setzt die Ouvertüre

ein, die «Ouvertüre der überwältigenden

Schönheit eines herbeigehoff-
ten Untergangs». Schon bei der Aus¬

fahrt aus der Bahnhofkathedrale liest
er die «Luftpartitur» auf den Notenlinien

der Telegraphendrähte und
entdeckt jenes kompositorische
Grundmuster, das dieser Klangwelt noch
genauer entspricht als die Variationsfolge

ohne thematische Vorgabe:
Wagners unendliche Melodie. Hier
wird sie die «unspielbare unendliche
Melodie» genannt. Eine imaginäre
Bergkette wird in eine «riesige
mehrstimmige Gebirgsflötenanlage» umgedacht,

der «Bergflötenchor» akustisch
herbeihalluziniert. Die Maisfelder
beginnen wild aus chromatischen Tiefen
des Erdbodens zu singen mit eng an-
einandergeschmiegten «Tondolden».
Ein «hochgleissendes Klangblütenfeuer»

glüht aus dem Boden der Felder

hervor. Das ganze Land ist
rettungslos überzogen von einer tönenden

Krankheit, ein «Musikfluss» wälzt
sich durch die Heimat: «Es ist ein
steppenwolfshautrachengespalten
spiralig beschleunigtes Durchdrehen von
lichtwalzenautomatenwiederholt spiel-
dosenuhrsystematischem wespen-
schwirrflügelschwarmblinkendenTon-
rispenfetzenzittern...» Ein richtiges
«Musikschlagwetter» bricht durch die
Dachstühle und Dachböden,
«Schleierlichtakkorde» hängen herab. So, in
etwa, wird die «Einleitungsmusik einer
fast herbeigewünschten faszinierenden
Vernichtung» intoniert, und bei ihrer
Notation fallen zwei Stilmerkmale auf:
die aus der Frühromantik stammende
Synästhesie und die Wortneuschöpfungen

durch Bildung vielgliedriger,
polypenähnlicher Komposita. Beides
traditionelle Mittel, aber von Jonke in
virtuoser Handhabung erneuert. Das
optische Gedächtnis, sagt man, sei

zwar viel schlechter als das akustische;
aber die Sprache bietet im visuellen



ZU GERT JONKE 723

Bereich mehr Nuancen an als im
akustischen. Dies zeigt sich in jeder
Konzertbesprechung. Wo ist nicht die
Rede von dunklen Hornstössen oder
hellen Geigenstimmen, usw.! Die
Frühromantiker haben die Synästhesie
zur Veranschaulichung ihrer kühnen
Analogieschlüsse eingesetzt. Bei Jonkes

«Klanghülle» geht es um eine
austriazistisch eingefärbte Sphärenmusik,

um das Ertönenlassen des

schlechterdings Unkomponierbaren,
um eine ebenso dissonante wie konso-
nante Naturtheaterkatastrophe, in der
die «federwogenklanggeflochten
bebende Skaleneinteilung deiner
Zustände», das verlorene Roman-Ich hörbar

und einsehbar wird.
Vielleicht lässt sich von da her noch

etwas hinzufügen zu den häufigen
Infinitivkonstruktionen vom Typus «wie
du wahrscheinlich schon bemerkt zu
haben die günstige Gelegenheit oft
genug zu ergreifen gehabt haben
dürftest». Die Nähe des Robert-Walser-
Tons ist frappant, bedingt durch das

umständliche, an Kanzleiskribentenkapriolen

gemahnende Subordina-
tionsgefüge. Bei Jonke muss man sich
aber an die ursprüngliche Definition
des Infinitivs erinnern. Es handelt sich
um eine Form, welche nur das
gekennzeichnete Sein oder Geschehen
benennt, ohne Verbindung mit Person,
Zahl, Aussageweise oder Zeit. Also ist
der Infinitiv («infinitivus», nicht näher
bestimmt) der reinste Ausdruck des

Verbalbegriffs, und gerade diese
Charakterisierung kommt dem Infiniten
von Jonkes Klangmeer, der «Musik¬

atmosphäre», die den Planeten umgeben

soll, sehr nahe. Aber auch dem
mit dem Bild des Labyrinths oder

Schachtelsystems vergegenwärtigten
«du»: «... wie lange schon empfindest
du dich kaum mehr als etwas Persönliches,

sondern nur mehr als einen

ständig sich verflüchtigenden und
manchmal wieder ganz halb zum
Vorschein kommenden Zustand, der dir
von der dich einschliessenden
Landschaftsumgebung angezeigt wird.»
Ohne Infinitiv wäre der Sprechende

gezwungen, immer neue Sätze zu
bilden. So eröffnet sich die Möglichkeit
einer unendlichen Satzmelodie.

Dies ein paar stilistische Anmerkunken

zu einem Roman, der beispielhaft
dafür stehen mag, was moderne
epische Prosa Ende der siebziger Jahre zu
leisten vermag. Jonkes Buch tauchte
denn auch kurz nach seinem Erscheinen

auf der Kritiker-Bestenliste des

Südwestfunks auf, ein Indiz lediglich
dafür, dass Berufsleser, Fachleute den
Reiz und Rang dieses eigenwilligen
Textes ahnten. Bis sich ein solches
Werk freilich beim breiten Publikum
durchsetzt? Das akustische Gedächtnis

ist zwar verlässlicher als das

optische, aber das Gehör braucht länger
als das Auge, bis es sich an neue
Kompositionsformen gewöhnt hat.

Hermann Burger

1 Gert Jonke, Der Ferne Klang,
Roman, Residenz Verlag, Salzburg und
Wien 1979.



724 ZU JÜRG LAEDERACH

VON ALLEN GUTEN ERZÄHLUNGEN VERLASSEN

Jürg Laederachs «Buch der Klagen -Sechs Erzählungen aus dem
Technischen Zeitalter»

Jürg Laederach gehört zu den
eigenwilligsten und unverwechselbarsten
Autoren der Gegenwart. Das stellten
sein 1974 erschienener erster
Erzählungsband «Einfall der Dämmerung»

sowie seine beiden Romane «Im
Verlauf einer langen Erinnerung»
(1977) und «Das ganze Leben» (1978)
ebenso unter Beweis wie seine
Theaterstücke «Ein milder Winter»
oder der 1979 am Zürcher
Schauspielhaus uraufgeführte Monolog
«Die Lehrerin verspricht der Negerin
wärmere Tränen».

Ein Stück «Theater» nicht als
Abbild, sondern als wütende und
verzweifelte Auflösung der Realität in
Dimensionen, die mit den Begriffen
«Fiktion» und «Wirklichkeit» nicht
mehr zur Ordnung gerufen werden
können, ist auch der neuste Prosaband
«Das Buch der Klagen - Sechs
Erzählungen aus dem Technischen
Zeitalter» x des 1945 geborenen Baslers.
Die Welt sei ein Theater, ein riesiges
Welttheater, wird hier von einigen
Figuren geäussert. Und an einer andern
Stelle heisst es: «Den Schmerz proben.

Deinen Tod geprobt. Dann meinen.

Zuerst deinen. Immer proben
wollen. Draussen proben. Nebenan.
Die Vorstellung wird besser. Die
Vorstellung als Probe ausgeben.» Auf
Schmerz und Tod, auf das
Unerprobte und Unvorstellbare, reagieren
Laederachs Figuren ebenso wahnhaft
wie realistisch. Ihre «Vorstellungen»
sind immer beides: Gedanken und
ihre Inszenierung, Einbildung und

deren figürliche Darstellung, Wahn
und Realität. Abstraktes wird da zum
konkreten Gegen- und Widerstand.
Umgekehrt hat das Fleisch die
Empfindungslosigkeit von Begriffen. Der
Wahnsinn hat bei Laederach nicht nur
Methode, er hat auch Fleisch und
Blut.

Das Raum-Zeit-Kontinuum und in
der Folge die Identität des Menschen
sind heillos auseinandergebrochen.
Aus ihrem Trümmerfeld erheben sich
schemenhaft die Traumbilder,
Erinnerungsklumpen und Schreckensvisionen

einer geschundenen, gehäuteten
und zerfressenen Existenz. Das
Amusement des Gruseins allerdings bleibt
aus. Dazu bewegt sich Laederach zu
nahe an der Welt, an die wir alltäglich

ausgeliefert sind. Das Technische
Zeitalter ist noch in seiner Entstellung
unverkennbar das unsrige. Diese
Erzählungen haben mit Science Fiction
nichts zu tun: sie wühlen im Bestehenden,

sind Archäologie der Gegenwart.
Laederachs Vorstellungskraft dient

nicht der phantasievollen Überhöhung
der Wirklichkeit. Sein Buch ist weder
ironisch noch satirisch. Das Lachen,
das es immer wieder provoziert, bleibt
im Halse stecken und macht krank.
Zu rasch und unnachsichtig ent-
blössen Laederachs Einfälle die
Einfallslosigkeit der Verhältnisse. Mit
zunehmender Boshaftigkeit nimmt
auch ihre Präzision und Komplexität
zu. Die grossartige Erzählung
«Intendanten» ist deshalb weniger eine
Parodie auf eine Fernsehstudiowelt, in



ZU JÜRG LAEDERACH 725

der unter den Fingern und Phrasen
der «glücklichen Familie» von
Lembke bis Heintje das Chaos
ausbricht, als vielmehr eine exakte Studie
über die Verdrängung der Wirklichkeit

durch ihren Ersatz. Das Resultat:
«In der Architektur des Landstudios
herrscht eine Formensprache, die
jeder versteht. Es obwaltet eine
Aerodynamik des Verstehens, die Garantin
ist dafür, dass etwas, das so gemeint
ist, wie es gemeint ist, auch so
verstanden wird, wie es gemeint ist. Verpönt

sind die Hintergründigen. Die
zurückhaltende Windschlüpfrigkeit
und die Kultur der Kameraführung
machen die Produktionen des
Landstudios zu zeitlosen Produktionen für
das Land draussen; obschon die Filme
drinnen gefertigt werden, enthalten
sie das Draussen; der Ort ihrer
Entstehung ist niemals der Ort ihrer
Inhalte; Vivi nennt dies Information,
Heidi echot Vivis Aussage, Heintje
hat nur diese eine Aussage, also ist
das Problem für ihn gelöst.» Die
Fernsehstudiowelt ist eine Lüge, die
wahr geworden ist. Da sie ständig
vom Zusammenbruch bedroht ist, hat
sie auch gelernt, die Dauerkrise zu
managen. Man lebt mit dem, was man
nicht beheben kann. Die Fernsehwelt
ist das Modell für eine leergefegte
Scheinwelt, die die Wirklichkeit
überrundet hat, weil sie reibungsloser
funktioniert. In der Erzählung
«Dummweg, das Hermelin» sind die
Räume so leer, dass noch das «fehlen»
fehlt: «Jedenfalls hat dieser Wohnung,

nachdem sie sich vollkommen
und ganz säuberlich entleert hatte,
rein nichts mehr gefehlt, es scheint
irgendwie nichts weggekommen zu
sein, auf das ich meinen Finger legen
kann, ,das fehlt' gibt es nicht ...»

Es herrscht in Laederachs Texten ein
Überfluss an Leere, der Platzangst
verursacht.

Jürg Laederach ist in der aktuellen
Schweizer Literatur eine Ausnahme.
In die neuerdings wieder bündig
erzählten Geschichten, in die unheimlich

direkten Schmelzversuche des
Packeises oder in die unzähligen
Dokumentationen ungelebten Lebens
lassen sich seine Texte kaum einordnen.

Von alldem gibt es da nur noch
Fetzen. Fetzen, die auf den Müll
gehören. So stolpert man denn in seinem
Buch herum wie auf einer
Wortschutthalde, auf der die
«Existenzbestandteile» unseres Innen- und
Aussenlebens aus jedem sinnvollen
Zusammenspiel herausgerissen zu
liegen kommen. Sprache, Gefühle,
Geist und Materie liegen herum wie
abgewrackte Maschinenteile. Sie
haben die letzte Station ihrer Verding-
lichung erreicht. Eiskalte Logik liegt
neben Gefühlsduselei, höhnische
Schnodrigkeit neben grenzenloser
Verletzlichkeit, zirkuläres Palaver
neben bissiger Argumentation,
Banalitäten neben Monstrositäten. Die
«Welt», das sinngebende Ganze, kann
nur noch hinter ihren Teilen
fiebertraumhaft ausgemacht werden. Die
Verbindungen sind unterbrochen, die
Zusammenhänge zerstört, Kommunikation

verstummt oder ersäuft,
menschliche Beziehungen - sie
stehen in allen Texten im Zentrum -
kaleidoskopartig zersplittert.

Was Laederach vorführt, sind die
letzten schmerzhaften Zuckungen
und Verrenkungen des Lebens.
Verrenkungen, wie sie nur der Komödiant

so teilnahmslos darzustellen
imstande ist. Im «Buch der Klagen» hat
das Technische Zeitalter bereits den



726 ZU JÜRG LAEDERACH

Grad der Zerstörung erreicht, der das

Klagen klaglos, sinnlos macht. Weder
ist da jemand, an den die Klage
gerichtet werden könnte, noch jemand,
der genügend Selbstbewusstsein und
Kraft besässe, sie vorzubringen. Gott
und die Menschen leben als Tote. Die
Rollen des Peinigers und des

Gepeinigten werden von denselben
Figuren gespielt. Sie sind zerrissen. Aber
das steht schon fest, wenn sie die
Bühne betreten. Post festum geht es
nicht mehr um den Verlust der Identität,

sondern um die Möglichkeiten,
sich abzufinden - Arbeit für Fakire.
Die Reden dieser Figuren sind
Attitüden der «zu Tode Erschöpften».
Manchmal reden sie sich in etwas hinein,

manchmal aus etwas heraus. Sie
wissen, dass sie reden, nicht was sie
reden. Daran ändert sich bis zu ihrem
Abgang nichts. Was auch geschehen
mag: es wird immer nur die Wiederholung

desselben gewesen sein. Die
Variationen mögen ins Unendliche
wachsen. Die Beschäftigung mit dem
wirklichen Ende, mit dem Tod, vor
dem sie immerzu stehen, ist nur eine
davon. Todesangst verkommt, wie in
«Steins Erzengel», zum Tick.

So kommt die schnöde, trostlose
Kälte in Laederachs Texte hinein.
Katastrophen erscheinen geradezu
lächerlich niedlich. Was zerstört ist,
ist ja unzerstörbar. Es gibt Figuren,
die enden mit Selbstverbrennung oder
Kastration. Doch so, als sei da nichts
gewesen. Es war auch nichts. Brutalität

kann ebensogut ausbleiben. Damit

hat sie jeden Grund verloren und
den Grad der Sinnlosigkeit erlangt,
der ihr zusteht. Weniger erschreckend
ist sie deswegen nicht geworden. Im
Gegenteil. Das Entsetzen ist jetzt
Dauerzustand. Da erfindet einer ein

künstliches Auge für Kinder, das der
«verletzende Elternteil dem verkrüppelten

Kind unmittelbar nach dem

Augenverlust in die leere Augenhöhle
stecken könne, als wäre nichts
geschehen.» Die Rationalität des
Technischen Zeitalters hat in Schwachsinn
umgeschlagen. In Dummwegs «Büro
für Menschenvernichtung» werden
Hingerichtete nochmals hingerichtet.
Maschinerien laufen leer. Sätze drehen

sich in Tautologien: «Als Mädchen

hatte sie schmutzige Knie
gehabt, aber das konnte eintreten, wenn
man sich die Knie schmutzig machte

...» Alles wird einerlei: «Nebenan
geschieht dasselbe», beginnt «Engel,
Himmler und der Tod». Das
Aussterben des andern ist der Triumph
der Einsamkeit, der Gleichgültigkeit.
Und das Ende der Angst. Brave new
world: «nach der Trostlosigkeit bin
ich durch eigene Bewegung durch
fremde Länder hindurch zur Beruhigung

gekommen, die hat sich
geäussert, dass ich nämlich zu müde

gewesen bin für noch irgendeine
Angst, und es ist merkwürdig
gewesen, dass für die Ängste keine
Steigerungsformen übrigblieben, die

Angst vor etwas Kleinem ist so gross
gewesen wie die Angst vor etwas
Grossem, denn wie soll ich auf die
Menschenvernichtung reagieren,
wenn ich schon auf die Mode so
reagiere, ich glaube, ich hatte Signale
empfangen und verstand alle Signale
genau gleich, ich konnte kaum
Unterschiede machen, alles, was von aussen
kam, war dasselbe, das war mein
Fehler, ich habe es nicht anders
gekonnt, ich kann nichts verstehen, ich
kann nichts erhellen, ich habe
gewusst, es ist die Mode und gleichzeitig
werden die Menschen vernichtet.»



ZU JÜRG LAEDERACH 727

Das ist Auschwitz 1981, eine der
erschütterndsten Stellen in Laederachs
Buch.

Resümieren lassen sich diese Texte
nicht. Wo die Spanne zwischen
Geburt und Tod auf Null «zusammengezogen»

ist, so dass sie ebensogut
eine Ewigkeit dauern kann, wird jeder
Satz wichtig. Erzählen im
Technischen Zeitalter muss ohne die
Ordnungsschemata von Geschichten,
ohne Geschichten überhaupt,
auskommen: «Genaue Untersuchung
verdient die Frage, wie ich mich fühle,
während meine Erzählungen mich
verlassen, so dass ich schliesslich von
allen guten Erzählungen und Geistern
verlassen sein werde.» Und Laederachs

Figuren fühlen sich gut: «Nachdem

ich sie verloren hatte, wollte ich
auch ihn verlieren, weil ich mir nur
von Verlusten noch eine
Lebensbereicherung erhoffte.» Die Hoffnung

mag pervers erscheinen. Im
Technischen Zeitalter, das seine
Stabilität dem fortgesetzten Reparieren
des Irreparablen und der sofortigen
Anästhesierung des Verlustes
verdankt, hat sie Logik. «Die Infamie»,
sagt Lembke, «unseres Berufes
besteht doch darin, dass wir den
Zuschauer tragfähig machen fürs
Untragbare.»

«Jede Geschichte die Ausformung
einer Krankheit» - so empfindlich
wird die Empfindungslosigkeit in
Laederachs Texten nur, weil sie sich

konstant der Wiederherstellung oder
dem Ersatz verweigern. «Für meinen
Weg vom Jungen zum Worthund
lehne ich kategorisch jede Verantwortung

ab. Die Stärke und Unmittelbarkeit
des Erlebnisses, zerfetzt und ohne

Identität wie alle fünfzig zusammen,
hat in nichts verloren, und die
Unmöglichkeit, Klarheit zu schaffen, ist
noch genau gleich gross. Das Erlebnis
ist eine der Grundlagen meines
Lebens, die sich nie verändert, auf der
ich unbesorgt, bald zu meiner
Erleichterung, arbeiten kann und fahre
mit dem Finger den Umrissen der
Scheren nach, in die ich geraten bin,
immer mundtoter, so kastriert und
verheilt wie ich heute bin, etwas
mehr», steht in «Bub». Laederachs
Weigerung bedeutet den schmerzhaften

Verzicht, auf die Verletzungen
im Rahmen der Konventionen zu
reagieren. Als Schriftsteller zum
Beispiel, der seine Figuren dominiert und
in diesem kleinen Rahmen ein Stück
Wirkung und Wirklichkeit
zurückgewinnt. Laederach dagegen wird als
Autor seine eigene Figur. Und als
seine eigene Figur tritt er dann als
sein eigener Autor auf.

Samuel Moser

1 Jürg Laederach, Das Buch der Klagen,

Sechs Erzählungen aus dem
Technischen Zeitalter, Suhrkamp, Frankfurt
1980.

AUSSENPOLITISCHE NEUORIENTIERUNG NACH 1945

Mit Aussenpolitik, heisst es, liessen
sich in der schweizerischen Politik
keine Lorbeeren holen. Dieses nicht

unzutreffende Wort gilt nicht für den

Neuenburger Max Petitpierre, der als

Vorsteher des Politischen Departe-



728 NEUORIENTIERUNG NACH 1945

mentes die schweizerische Aussenpolitik
der Jahre 1945-1961 geleitet hat.

Zu den Lorbeeren, die der Magistrat
entgegennehmen durfte, gehört die
anlässlich seines 80. Geburtstages
zusammengestellte Festschrift1: Ein
erster Teil dieser stattlichen Publikation

versammelt 13 Beiträge aus der
Feder ehemaliger Akteure (Diplomaten

und Politiker wie Gérard F. Bauer,
Willy Bretscher, Heinrich Hornberger,
Pierre Micheli) und wissenschaftlicher
Kenner der internationalen Politik
(Jacques Freymond, Yves Collart,
Daniel Frei, Rudolf Bindschedler).
Der zweite Teil enthält 37 Reden und
25 Aufzeichnungen des ehemaligen
Leiters der schweizerischen Aussenpolitik.

Wenn der Herausgeber Louis
Edouard Roulet einleitend von Petit-
pierres «starker Persönlichkeit»
spricht, meint er das Gegenteil einer
laut auftretenden und eifrig agierenden

Persönlichkeit. Max Petitpierres
Stärke sei die Rechtschaffenheit, die
Konstanz, die Sachkenntnis und
Genauigkeit gewesen, mit der er die Ziele
verfolgt habe.

Die beiden Hauptziele der
schweizerischen Aussenpolitik in der
Nachkriegszeit bestanden darin, den
Sonderstatus des immerwährend Neutralen

der in der Uno neu
zusammengeschlossenen Staatenwelt verständlich
zu machen und zugleich den neutralen
Kleinstaat nach und nach aus seiner
Isolation herauszuführen. Bundesrat
Petitpierres Beitrag zum Gang der
schweizerischen Aussenpolitik konnte,
wie Daniel Frei in seinem Aufsatz
treffend feststellt, dem Wesen der
kleinstaatlichen Möglichkeiten
entsprechend, nicht in kühnen
Weichenstellungen oder gar im Aufbruch zu

neuen Horizonten bestehen. Die
Begrenztheit des Handlungsspielraumes
war jedoch nicht allein durch die
Kleinstaatlichkeit gegeben. Einschränkend

wirkte auch die 1933-1945 unter
dem Druck der nationalsozialistischen
Bedrohung mythisch überhöhte
Neutralitätsauffassung. Die Neutralität,
ursprünglich ein Instrument der
Aussenpolitik, müsste nach Kriegsende
einstweilen im Rang eines
Selbstzwecks belassen werden. Allein schon
aus diesem, aber auch aus anderen
Gründen war damals ein Engagement
der Schweiz in der Uno, wie man
Philippe Zutters Beitrag entnehmen kann,
nur in den besonderen Organisationen
möglich.

Trotz diesen Einschränkungen setzte
in den fünfziger Jahren eine Neuorientierung

ein, die schrittweise zu einer
offeneren und engagierten Aussenpolitik

führte und bekanntlich mit den
drei Maximen Solidarität, Universalität

und Disponibilität umschrieben
wird. Petitpierres Reden machen deutlich,

dass diese Erweiterung zu einem
grossen Teil auf den Rechtfertigungsdruck

zurückzuführen ist, dem sich die
Schweiz infolge ihrer Sonderstellung
ausgesetzt sah. Im Oktober 1945
betonte der Chef des Politischen
Departementes, im vergangenen Krieg sei
die Schweiz keineswegs alleiniger
Nutzniesser ihrer Sonderstellung
gewesen, die Zahl der durch ihre
Vermittlungstätigkeit geretteten
Menschenleben übersteige diejenige der
eigenen Bevölkerung.

Die Solidaritätsmaxime sollte indessen,

wenn sie ein neues Engagement
in Aussicht stellen wollte, über die
Pflege der humanitären Tradition (das
ältere Nebenprodukt der schweizerischen

Neutralität) hinausgehen. Was



NEUORIENTIERUNG NACH 1945 729

war der konkrete Inhalt des neuen
Solidaritätswillens? Sollte er die
geistige und materielle Mitwirkung beim
Wiederaufbau des zerstörten Europa
gemeint haben, wäre dies in der
vorliegenden Dokumentation noch
nachzutragen. Sollte es die Mitarbeit im
Europarat sein, so beschränkte sich
das Engagement, wie Alfred Borei
ausführt, zunächst auf die Entsendung
von Beobachtern. Solidarisch zeigte
sich die Schweiz, indem sie Mitglied
von 18 internationalen Organisationen
blieb, die den Krieg überlebt hatten,
und während Petitpierres Amtszeit
25 neuen Organisationen (zum
Beispiel der FAO und der Unesco)
beitrat. Solidarität gegenüber der Dritten
Welt? Yves Collart beschreibt die
bescheidenen Anfänge der schweizerischen

Entwicklungshilfe: 1950 beteiligte

sie sich mit einer Million Franken
erstmals an den multinationalen
Hilfswerken; 1961, bei Petitpierres Abgang,
waren es dann immerhin 60 Millionen.

Während die Solidarität in einigen
Bereichen Lippenbekenntnis blieb,
wurde der Maxime der Universalität
auch in der Praxis konsequent
nachgelebt. Nach der Ära Motta (1920-
1940) mit ihrer gewollt und betont
nichtuniversalen Politik und der durch
die Hegemonie des Dritten Reiches
geprägten Ära Pilet (1940-1944)
wurde in der Ära Petitpierre der
aussen- und handelspolitische Grundsatz
der Universalität konsequent gepflegt.
1946 wurden, wie Georges Perrin
darlegt, endlich die diplomatischen
Beziehungen mit der Sowjetunion
aufgenommen; 1950 trat die Schweiz als
einer der ersten Staaten mit der Volks¬

republik China in Beziehung, und die
Gesandtschaften in Belgrad und
Warschau besetzte der freisinnige Bundesrat

nicht mit (bürgerlichen)
Berufsdiplomaten, sondern mit zwei
sozialdemokratischen Mandatsträgern: mit
Roy Ganz und Eduard Zellweger. Die
Neutralität liess sich auch unter dem
Aspekt der Universalität rechtfertigen:

als die ideale Voraussetzung, um
in einem (immer noch oder bereits
wieder) von Gegensätzen geprägten
internationalen System nach allen Seiten

gute Beziehungen pflegen zu können.

Die guten Beziehungen wiederum
konnten in den Dienst der dritten,
ebenfalls die Neutralität rechtfertigenden

Maxime gestellt werden - der
Disponibilität. Die Überwachungsund

Vermittlungsaufgaben, die die
Schweiz im Koreakrieg, in der Suezkrise,

während des Ungarnaufstandes
und des Algerienkrieges übernommen
hat, werden in Jacques Freymonds
Beitrag erläutert. - Die zeitgeschichtliche

Forschung hat lange Zeit bei
1945 haltgemacht. Die im Historischen

Institut der Universität Neuenburg

vorbereitete Publikation stösst

nun in die noch kaum erforschte
Nachkriegszeit vor, bietet in diesem
Bereich eine wertvolle erste
Orientierungshilfe und regt zu ausführlicheren
Einzeluntersuchungen an.

Georg Kreis

1 Max Petitpierre, Seize ans de neutralité

active. Aspects de la politique étrangère

de la Suisse (1945-1961). Baconnière,
Neuenburg 1980.



730 WETTBEWERBSPOLITIK

SCHWEIZERISCHE WETTBEWERBSPOLITIK

A ufsätze von Hugo Sieber

Der emeritierte Berner
Volkswirtschaftsprofessor Hugo Sieber zählt
unbestritten zu den besten Kennern der
schweizerischen Kartell- und
Wettbewerbspolitik - sowohl «Kartellisten»
wie «Konkurrenzpuristen» räumen
dies vorbehaltslos ein. Als Mitarbeiter
der Preisbildungskommission des Eidg.
Volkswirtschaftsdepartements (1941
bis 1965) und später als Mitglied der
Kartellkommission (1964 bis 1980) hat
Sieber die höchst vielfältige und zum
Teil schwer durchschaubare
wettbewerbspolitische Szene unseres Landes
aus nächster Nähe und in direktem
Kontakt mit den verschiedensten
Marktkontrahenten kennengelernt. In
der ihm eigenen Art, die Probleme in
wissenschaftlich-unbestechlicher Art,
mit begrifflicher Klarheit und
logischer Strenge anzugehen, hat der Berner

Ökonom sich während Jahrzehnten

immer wieder publizistisch mit
dem Wettbewerb befasst, der in der
Diskussion um die Grundprinzipien
eines Wirtschaftssystems, daneben
aber auch bei der Beurteilung der
konkreten Wirtschaftsstrukturen, eine
zentrale Stellung einnimmt. Mehrere
Dutzend Zeitungsartikel,
Zeitschriftenaufsätze, Broschüren, Beiträge zu
Sammelwerken, Gutachten oder
amtliche Publikationen legen Zeugnis ab

von der intensiven und vielfach
richtungsweisenden Beschäftigung Siebers
mit diesem Themenbereich.

Aus Anlass des 70. Geburtstags von
Prof. Dr. Hugo Sieber ist nun -
herausgegeben und eingeleitet von Prof.
Dr. Egon Tuchtfeldt (Bern) - eine

Sammlung von 18 Aufsätzen Siebers

zum Fragenkreis «Schweizerische
Wettbewerbspolitik» veröffentlicht
worden (Berner Beiträge zur
Nationalökonomie, Bd. 40, Verlag Paul Haupt,
Bern und Stuttgart 1981). Die
Auswahl der Beiträge folgte weitgehend
der historischen Entwicklung der
schweizerischen Wettbewerbspolitik
und des Kartellrechts. In sechs
Abschnitten werden je drei Arbeiten
abgedruckt, von denen Sieber glaubt,
dass sie den Werdeprozess dieses

ordnungspolitisch fundamentalen
Sachgebietes widerspiegeln. Der erste
Abschnitt befasst sich mit der Arbeit der
Preisbildungskommission, die den
Vorläufer der heutigen KarteUkommission

bildete und in deren Schoss
die Grundkonzeption des ersten
Kartellgesetzes der Schweiz entstand. Dieses

Bundesgesetz über Kartelle und
ähnliche Organisationen von 1962 ist
Gegenstand des zweiten Abschnitts.
Der dritte Abschnitt berichtet über das

Kartellgesetz in Aktion, während der
vierte Abschnitt auf die Diskussion
über die Revision des Kartellgesetzes
eingeht. Probleme der Konzentration
sind Gegenstand des fünften
Abschnitts, und schliesslich werden im
sechsten Abschnitt besondere kontroverse

Fragen der Wettbewerbspolitik
unter die Lupe genommen.

In der Einleitung zum vorliegenden
Sammelband schreibt der Herausgeber,

es seien jene Arbeiten Siebers
ausgewählt worden, «die entweder wichtige

Wegmarken der Schweizer
Wettbewerbspolitik darstellen oder Aus-



WETTBEWERBSPOLITIK 731

sagen enthalten, die über seine aktive
Mitwirkung hinaus Akzente für die
zukünftige Politik setzen». Die
Aufsatzsammlung dürfte sich in der Tat
im Zusammenhang mit den wohl
unausweichlichen Auseinandersetzungen
um die Ausgestaltung eines neuen
Kartellgesetzes - die bundesrätliche
Botschaft hiezu soll demnächst
veröffentlicht werden-als ein unentbehrlicher

Leitfaden erweisen, und zwar
selbst für die Kartellspezialisten an
Universitätsinstituten, in
Verbandssekretariaten und Redaktionsstuben.
Siebers Fähigkeit, komplizierte Tatbestände

und wenig transparente
Zusammenhänge anschaulich und präzis
darzustellen, macht das Buch darüber
hinaus jedoch auch für ein weiteres
interessiertes Publikum und insbesondere

für angehende Ökonomen und
Juristen höchst lesenswert. Denn der
Autor verliert sich nie im Theoretischen.

Er geht stets von sauberen
Definitionen aus - was ist ein Kartell,
welche Arten von Monopolen gibt es,
was bedeutet Konkurrenz, worin
besteht die Preisbindung, wann spricht
man von Konzentration usf. Weiter
analysiert er die volkswirtschaftlichen,
sozialen oder staatspolitischen Auswirkungen

einzelner Erscheinungen, eben
zum Beispiel der unterschiedlichen
Kartellformen, der Unternehmungszu¬

sammenschlüsse oder der Nachfragemacht.

Erweisen sich diese Auswirkungen

per saldo als schädlich - was
durchaus nicht immer der Fall zu sein
braucht - beziehungsweise als unvereinbar

mit den Zielen der staatlichen
Wettbewerbspolitik, stellt sich die

Frage nach dem sachgemässen
kartellrechtlichen Instrumentarium, dem
ein guter Teil der Ausführungen
gewidmet ist.

In allen Aufsätzen zeigen sich
Siebers genaue Kenntnisse der wirtschaftlichen,

rechtlichen und politischen
Verhältnisse unseres Landes sowie sein

Bemühen, konstruktiv zu einer
Verbesserung und Weiterentwicklung der
spezifisch schweizerischen
Wettbewerbsordnung beizutragen. Walter
Eucken hat einmal geschrieben, die
Wirtschaftspolitik habe die Neigung,
«entweder in einen unrealistischen
Doktrinarismus zu verfallen, welcher
die jeweilige historische Situation
nicht berücksichtigt, oder in einen
ungrundsätzlichen Punktualismus,
welcher die Wirtschaftspolitik zu einem
Chaos unzusammenhängender oder
widerspruchsvoller Massnahmen
macht». In seinen Analysen ist Prof.
Hugo Sieber - die «Schweizerische
Wettbewerbspolitik» belegt es aufs
neue - keiner dieser Neigungen je
erlegen.

Guy Bär

HINWEISE

Goethe und Cotta

Band 31 und 32 der Veröffentlichungen
der Deutschen Schillergesellschaft

sind dem Briefwechsel Goethes mit

seinem Verleger Cotta von 1797 bis
1832 gewidmet. Herausgeberin ist
Dorothea Kuhn, die Leiterin des

Cotta-Archivs im Schiller-Nationalmuseum

in Marbach. Ein dritter Band



732 HINWEISE

enthält die Überlieferungsgeschichte
und den textkritischen Apparat.
Sowohl Goethe wie Cotta haben die
gegenseitigen Briefe wohl verwahrt
und damit der Edition beste
Voraussetzungen hinterlassen. So lässt sich
denn in ungewöhnlicher Vollständigkeit

verfolgen, wie Goethe und sein

Verleger miteinander umgegangen
sind, wie sie um Ausstattung und
Honorare miteinander verhandelt
haben. Ein Beispiel nur, die Auflagenziffern

betreffend, sei hier
herausgegriffen. Am 12. Juli 1831 schrieb
die Cottasche Buchhandlung an
Goethe und teilte ihm mit, wieviele
Exemplare der sämtlichen Werke,
Taschenausgabe und Oktav-Ausgabe
abgesetzt worden seien: 11361 Stück.
Goethe hat die Zusammenstellung
anerkannt und unterzeichnet und
höflichst ersucht, «mit solchen Mitteilungen

von Zeit zu Zeit fortzufahren».
(J. G. Cottasche Buchhandlung
Nachfolger, Stuttgart 1979.)

Kleists Dramen

Die Reihe der «Neuen Interpretationen»,

die Walter Hinderer seit längerer

Zeit im Verlag von Philipp Reclam
jun., Stuttgart, herausgibt, ist um einen
weiteren Band bereichert worden:
Kleists Dramen. Neue Interpretationen.»

Wie schon in den vorangehenden

Bänden sind hier, vertreten durch
die einzelnen Beiträge verschiedener
Germanisten, unterschiedliche Methoden

und Zugänge zu Kleists Werk
gegeben. Der Herausgeber stellt in einem
einleitenden Essay biographische und
problemgeschichtliche Fakten zusammen,

Helmut G. Hermann trägt eine
übersichtliche Darstellung der Werk¬

geschichte bei. Die andern Beiträge
stammen von Rolf-Peter Janz,
Gerhard Kluge, Iris Denneler, Albert M.
Reh, Hans Robert Jauss, Walter
Müller-Seidel, Gert Ueding, Lawrence
Ryan, Helmut Arntzen. In verschiedenen

Interpretationen wird, wie vor
allem in derjenigen, die dem Drama
«Prinz Friedrich von Homburg» gilt
(Helmut Arntzen), auf die
Widersprüchlichkeit Kleists hingewiesen.
Dass hier musikalisch-kompositorische
Gründe für eine widersprüchliche
Handlungsführung vielleicht untersucht

werden mussten, wird nicht
erwähnt.

Quellen zur Entdeckungsgeschichte

Der Herausgeber des Bandes «Die
Entdeckung und Eroberung der Welt»
der als Professor für Kolonialgeschichte

an der Universität Zürich
und als Gymnasiallehrer in Aarau
wirkende Urs Bitterli, hat sich vor allem
durch sein Werk «Die ,Wilden' und
die Zivilisierten'» einen Namen
gemacht. Die Dokumente und Berichte,
die er jetzt zu Amerika und Afrika
vorlegt, sind soeben durch einen zweiten

Band über Asien, Australien und
den Pazifik ergänzt worden. Der erste,
hier anzuzeigende Band enthält eine
Fülle von amtlichen Berichten und
Quellen, die für private Handelshäuser

aufgezeichnet worden sind.
Entdecker, Kaufleute, Missionare und
Siedler kommen darin zum Wort. Im
ganzen ist da, in langwieriger Sammelarbeit,

ein Lesebuch entstanden, das

zu den grossen Entdeckungen und
Landnahmen, die Europas Vordringen

in die überseeischen Kontinente
einleiteten, die Augenzeugenberichte



HINWEISE 733

nach Gebieten und Epochen gegliedert

und durch zusammenfassende
Einführung kommentiert bereithält.
Das historische Geschehen, die
Veränderungen, die oft konfliktgeladenen
Kulturkontakte werden hier nicht nur
aus der Sicht der europäischen Eroberer

geschildert, sondern auch in
Aussagen aus der Mitte der betroffenen
Völker. So steht da zum Beispiel der
Aufruf zum Widerstand, mit dem
Pontiac, der Häuptling der Ottawa-
Indianer, 1763 eine Reihe von Stämmen

gegen die europäischen Eindringlinge

zu vereinigen vermochte. Mehrere

Berichte befassen sich mit dem
Sklavenhandel und der Sklavenhaltung;

so gibt es zusammenfassende
Schilderungen von Verhandlungen und
Feilschgeschäften mit Stammeshäuptlingen

in Afrika, aber auch Auszüge
aus dem Bordtagebuch eines Sklavenfahrers,

Bilder von erschütternder
Direktheit. Wirtschaftliche, politische
und soziale, aber auch religiöse und
allgemein kulturelle Aspekte der
Kolonisation werden im Spiegel dieser
authentischen Dokumente verdeutlicht.

Ein Kommentarteil gibt die zum
Verständnis notwendigen Erläuterungen

(Verlag C. H. Beck, München
1980).

Vom frühen Mittelalter bis zum
Ende des 16. Jahrhunderts

Im Verlag von Philipp Reclam jun.,
Stuttgart, erscheint eine Geschichte
der Deutschen Literatur von den
Anfängen bis zur Gegenwart, in dem
handlichen Format der Reclam-Bände,

jedoch in Leinen gebunden. Der erste

Band, «Geschichte der Deutschen
Literatur vom frühen Mittelalter bis zum
Ende des 16. Jahrhunderts», ist im
Herbst 1980 erschienen. Sein Verfasser

ist Max Wehrli, wohl einer der
besten Kenner dieses Zeitabschnitts.
Seine historiographische Leistung ist
höchster Bewunderung würdig, auch

wenn man in Rechnung stellt, dass

dem Autor nach jahrzehntelangem
Wirken als Forscher und Lehrer an
der Universität Zürich die Daten und
Fakten in reichster Fülle zu Gebote
stehen. Denn diese Gesamtdarstellung
ist, ganz abgesehen von der zuverlässigen

Information, die sie bietet, eine

imponierende darstellerische und
schriftstellerische Mutprobe, die
Wehrli im grossen Stil meistert. Der
Band zählt, die Bibliographie und das

Register mitgerechnet, über 1200 Seiten,

und wenn wir bedenken, dass er
bei den Merseburger Zaubersprüchen
beginnt und mit Johann Fischart
endet, dass die christliche Helden- und
Heiligendichtung darin ebenso behandelt

wird wie die ritterlich-höfische
Dichtung, die Ritterromane und der

Minnesang, der Zeitenwandel vom
Mittelalter zur Renaissance, dann
dürfte erst recht deutlich werden, was
hier ein einzelner Kenner der
Literaturgeschichte bewältigt hat. Heutzutage

erscheinen «Handbücher» dieser
Art als das Werk eines Teams. Max
Wehrli ist mit diesem Buch eine gut
lesbare, wissenschaftlich abgestützte
und die Diskussion mit der
Forschungsliteratur einbeziehende
Literaturgeschichte des deutschen Mittelalters

gelungen.


	Das Buch

