Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 7-8

Artikel: "Arbeiten” und Erzahlen : zum Werk Ludwig Hohls
Autor: Nef, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST NEF

«Arbeiten» und Erzihlen

Zum Werk Ludwig Hohls

Das (Euvre des Schriftstellers Ludwig Hohl umfasst, soweit es veroffent-
licht ist, vor allem (das heisst: abgesehen von dem vom Autor offenbar
selbst gering geschitzten Gedichterstling, «Gedichte», 1925) eigenstdndige
Erzdhlungen - die Erzdhlungen in «Ndchtlicher Weg» (1943) und die
«Bergfahrt» (1978) — und essayistisch-philosophische Texte — das sind
die «Nuancen und Details» (1939/42), die zwei Bénde «Die Notizen oder
Von der unvoreiligen Verséhnung» (1944/54) und den Grossteil der Texte
in «Dass fast alles anders ist» (1967). Dazu kommt eine dritte Gruppe:
Erzahlstiicke in den «Nuancen und Details»> und den «Notizen», die, mit
den andern Texten dieser beiden Werke durchnumeriert, offenbar nicht
den Status eigenstandiger Erzdhlungen in Anspruch nehmen, sondern
erzdhlerische Teile des philosophischen Werks darstellen. Der eigentliim-
liche Status dieser Erzidhlstiicke hat mit einer bestimmten Konzeption
Hohls von Philosophie und Dichtung zu tun:

«Nie kann ich begreifen, wie die Leute zwischen Kunst und Philosophie
so sicher unterscheiden konnen.

Uber die Verwendbarkeit der Begriffe fiir rein dussere Unterscheidungen
konnen wir uns nicht unklar sein (so wiirden wir Spinozas Ethik eher
als Philosophie, Goethes Faust und die Comédie Humaine eher als Kunst
bezeichnen): aber wie weit kommen wir mit diesen dusseren Abgrenzun-
gen? Wie unwichtig und gering werden sie im Hinblick auf das Gemein-
sameinden inneren Rdumen!/

Die einen wesentlichen Unterschied zwischen grossen Denkern und
grossen Dichtern sehen, sind weder Dichter noch Denker2.»

Die Unterscheidung mag aus gewisser Sicht in der Tat oberflachlich und
unwesentlich sein; ihre Geringschitzung bei Hohl, wie sich zeigen wird,
ist es jedoch nicht.

Das fiir ihn allein wesentliche «Gemeinsame in den innern Riumen>,
von dem Hohl in dem Zitat spricht, bringt er andernorts auf einen Begriff,



630 ZU LUDWIG HOHL

den fiir seine Ansicht vom Menschen und der Welt grundlegenden Begriff
der «Arbeit» :

«Arbeit ist immer ein Inneres; und immer muss sie nach einem Aussen
gerichtet sein. Tidtigkeit, die nicht nach einem Aussen gerichtet ist, ist keine
Arbeit; Tdtigkeit, die nicht ein inneres Geschehen ist, ist keine Arbeit.

Alles Arbeiten muss sich dem Aussen zuwenden: Wenn es sich aber um
innerliche Stoffe, innere Gebiete der Arbeit handelt? Dann immer dem
relativen Aussen, in diesem Innern wieder dem Aussen. (So ist das Klare
dem Unklaren gegeniiber ein Aussen, der Gedanke der Ahnung gegeniiber,
das gesprochene Wort dem Gedanken gegeniiber, das geschriebene dem
gesprochenen gegeniiber3.)»

Der Begriff «Arbeit» hat bei Hohl offensichtlich einen normativen Sinn,
den er gegeniiber einem landldufigeren neutralen («... ist keine Arbeit»)
abgrenzt. Eine Unterscheidung zwischen physischer und geistiger Arbeit
trifft er nicht; letztere («wenn es sich um innerliche Stoffe, innere Gebiete
der Arbeit handelt») ist lediglich eine Art der Arbeit, die von der physi-
schen prinzipiell gar nicht unterschieden werden darf, denn physische
Tédtigkeit gilt ihm ja nur als Arbeit, wenn sie sich als direkten Ausfluss
eines «inneren Geschehens» zeigt, Hohl sagt sogar: «... ein inneres Ge-
schehen ist». «Arbeit» ist fiir Hohl eine Art Verdusserung eines Innern, und
zwar eine Verausserung, die wir als ein Aus-sich-Heraustreten, ein Objek-
tivieren bezeichnen konnen, wie besonders der zweite Teil der angefiihrten
Stelle deutlich macht. Als so verstandenes Arbeiten erweist sich nun bei
Hohl jedes Erkennen, Philosophieren («Die richtige Arbeit ist das
Erkennen» %), jedes kiinstlerische Produzieren und schliesslich Leben —
richtiges, wahres — iiberhaupt:

«Also: Leben ist gleich Kunstprodukt, und Kunstprodukt ist gleich
wahrem Leben. Das eine wie das andere erreichen besteht in einem rich-
tigen Verhalten, Zeugnis geben, das ist Darstellen eines Innen durch ein
Aussens.»

Arbeiten, in dem also fiir Hohl richtiges Leben iiberhaupt besteht, ist
die Verdusserung eines Innern; das Fiir-sich-Werden eines An-sich-
Seienden, wie wir mit Hegel sagen konnten. Nur ist es bei Hohl nicht wie
bei Hegel der Weltgeist, der solches Tun in der Geschichte eo ipso voll-
zieht, sondern das individuelle Bewusstsein, das auch anders konnte.
Zudem sieht Hohl dieses Verdussern von Innerem nicht so imperatorisch
wie Hegel; es geschieht nicht zur schliesslichen Selbstbeherrschung (die
zugleich Beherrschung der Welt ist) des Geistes. Hohl geht es vor allem im



ZU LUDWIG HOHL 631

Arbeiten, in der Verdusserung von Innerem — darin besteht dann die Ver-
gleichsméglichkeit mit Hegel — um die dabei stattfindende Verfliissigung
der Grenze zwischen Innen und Aussen, ihre Verschmelzung, um die Auf-
hebung ihres Gegensatzes dadurch, dass sie nurmehr zu verschiedenen
Momenten eines — endlosen — Prozesses werden. Im «Arbeiten» wird
das Aussen — schliesslich die Welt —, indem sie sich mit dem Innern ver-
eint, lebendig und damit auch heimatlich: «Wenn die Menschen einmal
begriffen, dass sie nur eine Heimat haben: das ist die Arbeit; aber die
gute, wahre®.» Arbeiten bedeutet fiir Hohl stiickweises Verlebendigen und
damit Heimatlich-werden-Lassen dessen, was als Wirklichkeit gilt und tot
ist, zu dem, was er gelegentlich im Unterschied zu jener das «Reale»
nennt?. Deshalb ist jedes Arbeiten auch fragmentarisch®: ein Stiick Ver-
lebendigung der Wirklichkeit, ein Stiick Verwirklichung des Realen, dessen
Ganzheit aussteht.

«Das wahre Arbeiten wire wie die Melodie einer Orgel, wenn die
Melodie einer Orgel mehr Orgeln und immer grossere Orgeln erschiife.

Wie kommt es jedoch, dass von all dem plotzlich das Ende da sein soll
durch den Tod?

Dies — kommt gar nicht; haben wir doch dann immer mehr Nicht-Tod.:
Anschluss an alles. Arbeiten ist nichts anderes als aus dem Sterblichen
iibersetzen in das, was weitergeht®.»

Im letzten Satz, den Hohl an anderer Stelle als einen der Hauptsatze
seines Werks bezeichnet!?, heisst es bemerkenswerterweise «was weiter-
geht», und nicht «was ewig ist». Das Reale, das im Arbeiten zum Vor-
schein kommt, bleibt konkret weltlich zu verstehen. Wie Hohl kein System
geschaffen hat, so entschldgt er sich auch der Metaphysik.

Hohl schreibt: «Das wahre Arbeiten wiire ...» Der Konjunktiv ist ver-
raterisch wie das «wahre», das, wo es oder ein gleichwertiges Adjektiv von
Hohl einmal nicht gesetzt wird, vom Leser an den entsprechenden Stellen
mit gedacht werden muss: Dichten, Denken, Kunst, Arbeiten, Leben ver-
dienen bei Hohl ihre Namen nur, wenn sie «richtig», «gut», «wahr» sind,
das heisst so, wie sie sein sollten. Was an diesem Brauch bei Hohl als
moralisierend erscheinen mag (und das kleine «wdre» im obigen Zitat), ist
Ausdruck des Utopischen in seinem Denken. Was sein sollte, ist noch
nicht, kdnnte aber sein. Noch ist das Leben im Realen, wahres Leben, im
besten Falle lediglich Stiickwerk; aber es ist prinzipiell ein «work in pro-
gress», dessen in der Hoffnung aufbewahrtes Ziel — Hohl spricht in diesem
Zusammenhang vom «Himmel auf Erden» ' — die Verheimatlichung der
Welt ist. In der Erzahlung «Und eine neue Erde . ..» beschreibt der Autor
eine Vision dieses «Lands der Erfiillungen» als Traum einer Figur, die in



632 ZU LUDWIG HOHL

dusserster materieller Not und Verlassenheit — das sind Bilder fiir den
gegenwartigen Gegensatz zum «Land der Erfiillungen»: eine widrige, in
einsame Partikel zertrimmerte Wirklichkeit — lebt;

«Es geschah in einem Haus auf dem Lande, seines Vaters Haus, und es
gehorte nun ihm; gutgemauert und sanft. Seine Briider wohnten in der
Nahe. (Er hatte nie eines Vaters Haus gehabt und nie Briider.) Das Haus
war still, an einem Sommertag auf dem Lande, und doch gingen Leute im
Hause, alles war Leben; die grosse Stube kiihl und rein und hell, mit
niedern Fenstern, durch die man in die nahen Wiesen schaute.

Und alles war da, der Friede und das Land und die Arbeit. Und ein
Mddchen war da, seine Geliebte, seine Frau. Sie war irgendwo im Hause
oder trat auch ins Zimmer, sie war da, es war selbstverstindlich, keine
Hitze zog ihn zu ihr hin, hier begehrte man nicht, hier schien die Sonne der
Erfiillung, die Erde lag draussen, endlos, fruchtbar, er liebte sie und die
Erde liebte ihn . . 12.»

Menschen und Erde untereinander in gegenseitiger Liebe verbunden:
das ist die Welt als Heimat des Menschen. In der Erzahlung gibt diese
Vision — «das Land der Erfiillungen wird er nicht mehr aufgeben3» —
dem Traumer neue Lebenskraft (ldsst ihn allerdings auch als verriickt
erscheinen fiir die andern). Das Bewusstsein des grossen Unterschieds zu
dem, was ist, vermochte wohl in Verzweiflung zu stiirzen; wenn die Vision
einer verheimatlichten Welt nicht als Verheissung genommen werden
diirfte. Das schriftstellerische Werk Hohls durchzieht das Insistieren auf
solchem Glauben an eine mogliche Verheimatlichung der Welt, ein
Glaube, der, wenn auch nur durch wenig in der Gegenwart unterstiitzt,
doch kein religioser ist — Beten ist «vergeudete Energie'*» —, sondern
eine profane, allein vom Menschen zu realisierende Utopie. Daher mochte
er auch gern «Dummbheit» — das ist die Unfdhigkeit, das Wahre, das
Richtige je zu fassen — mit «Faulheit» gleichsetzen !5: im traditionellen
Verstidndnis ist gegen Dummbheit der Menschen kein Kraut gewachsen;
Faulheit dagegen ldsst die Hoffnung offen, dass sie sich einst iiberwinden
lasse. Ganz sicher ohne Bloch gelesen zu haben, schreibt Hohl fast am
Ende seiner «Notizen», wo er vom schliesslichen Ziel allen richtigen
Denkens und Handelns redet 1¢: «Alles, was du bist, wirst du einst sein17.»
Auch die «unvoreilige Versohnung» (im Untertitel der «Notizen» und in
der Erzdhlung «Optimismus»® meint nichts anderes: ein Nicht-sich-
Abfinden mit «Harmonielosungen»° dessen, was ist; ein Beharren auf
einer Versohnung der Welt und der Menschen in ihr, die noch aussteht
und deren Annédherung nur im «Arbeiten» geschieht.

Da auch Kunst — worunter der Schriftsteller Hohl vor allem Literatur



ZU LUDWIG HOHL 633

versteht — «Arbeiten» ist, muss auch sie diese Versohnung von Welt und
Menschen im Sinn haben. Dichtung erscheint ihm als eine Art kiinstlicher
Vorgriff auf sie: der Dichter erschafft ein Stiick objektive Welt, die doch
ganz seine ist, also der unlebendigen Widrigkeit der herrschenden Wirk-
lichkeit entbehrt.

«Dichter und Politiker - und natiirlich alle andern da-
zwischen, die wissenschaftlichen Entdecker, die Seher, Propheten, Weisen
— sind einmal ein Mann gewesen: einfach, der die Welt zum Bessern
verdindern wollte. Auf Grund ihres Temperaments haben sie sich friih
geteilt :

Der die Geduld hatte, auch den Trug anzuwenden, zwecks einer in
absehbarer Zeit zu erreichenden relativen Veridnderung, wurde Politiker;
der keine Geduld hatte mit der Dummbheit der Menschen, das heftige,
kindlichere, nicht zu bdndigende Temperament, erfand die Dichtung: das
hermetische Gebilde; das die absolute V erdnderung wollende, nicht mit der
Zeit zdhlende, zu seiner Zeit fraktionsweise (und iiber Stufen) in
Realisierung tretende Gebilde.

Die Dichtung entstand also aus Ungeduld; der sich in Verzweiflung von
der Langsamkeit der Menschenmenge Abwendende schuf sie. Wie soll er

sein Ubermass an Leben — das ist im Verbessernwollen, Verbessern-
konnen — doch anbringen? Und erfand Gebilde, die alles aufnehmen und
ihre Zeit abwarten konnten. — Nachher gab man dann diesen Gebilden

Selbstwert, wie es immer geschieht 2°.»

In der Vorstellung von dem urspriinglich einen Wesen, aus dem sich
Dichter usw. entwickelt hatten, mythisiert Hohl hier ins Geschichtliche
seine Uberzeugung, dass das Wesen des wahren Menschen nur in einem
besteht — Arbeiten, er nennt es hier: die Welt zum Bessern verdndern
wollen. Der Selbstwert, den er dann dem Kunstwerk abspricht, ist nicht
dasselbe wie der Eigenwert, den er ihr in Gegeniiberstellung zur Philo-
sophie, zur Erkenntnis oder jeder andern geistigen Tatigkeit nicht zubilligt,
da sie ja alle in threm Wesen Arbeit seien. Kunst hat auch in sich keinen
Wert; nur ausser sich, in der Praxis: indem sie, ihre Anstrengung, Zeugnis
des Willens ist, «die Welt zum Bessern zu verdndern».

Die vorweggenommene Versthnung in der Kunst, da sie ja eine reine
Eigenschopfung des Autors ist — des «sich in Verzweiflung von der
Langsamkeit der Menschenmenge Abwendenden» -, ldsst freilich den
Menschen, die andern, draussen, die doch wesentlich zur Versohnung,
zum «Land der Erfiillungen» gehoren. Das ist gleichsam der Preis, den sie
dafiir bezahlt, dass sie eben eine vorweggenommene und nicht die wirkliche
Versohnung ist. Diese andern, den Menschen, setzt Hohl als Postulat:



634 ZU LUDWIG HOHL

«Und die ganze Kunst ist keinem etwas anderes gewesen als Briefe.
Briefe, von denen nur der Absender bekannt ist, nicht der Empfinger. —
Je wunderbarer man ihn sich denkt, je grosser die Liebe ist, um so besser
sind die Briefe?'.»

Den Mitmenschen auf diese Weise, durch Liebe zu ihm als einem
Postulierten, doch wieder einzubringen erscheint Hohl als so wichtig, dass
er das als «die grosste und die schwerste, und vor allem: die entscheidende
Arbeit eines Schriftstellers» bezeichnet, «diesen Leser, den wahren, immer
wieder vor sich hin zu zaubern??».

Das dichterische Werk eines Autors verhilt sich zu seinem — allenfalls
vorhandenen — essayistisch-philosophischen nicht wie eine Praxis zu ihrer
Theorie. Beide sind Ausdruck, Werke des Autors, und es wire erstaun-
lich, wenn sie daher keine Zusammenhinge aufwiesen; jedoch sind sie
nicht aufeinander, sondern gleichsam gleich-gerichtet: sie betreffen beide
die Welt, des Autors Verhiltnis in und zu ihr, aber nicht oder lediglich
akzidentiell einander. So vermag auch im Fall von Ludwig Hohl das
essayistisch-philosophische Werk zum Verstindnis seiner Erzdhlungen
beizutragen; es kann jedoch nicht als deren einfache Erkldrung dienen.

Hohl als Erzdhler zeigt eine Tendenz zum Essay, zur Reflexion und
Theorie. Er verwebt theoretisierende Passagen in seine Erzdhlungen;
manchmal sind es nur Einsprengsel, lediglich ein Satz etwa (in: «Und eine
neue Erde ...»): «Ja, das wissen viele nicht: es gibt eine Gewohnung an
das direkte Hungergefiihly; oder, durch Klammern herausgehoben:
«(In solchen Fillen einfach stillzustehen ist eine weitere Eigentiimlichkeit
dieser ihre Gefiihle spontan ausdriickenden Menschen?3.)» Der Geschichte
vom billig optimistischen, allzeit zu «Harmonielosungen» — um einen
Begriff aus Hohls Theorie zu verwenden — bereiten Kiinstler Juliano in
«Optimismus» fiigt der Autor eine lingere Schlussbemerkung bei, in der
er sozusagen «die Moral von der Geschicht» theoretisierend allgemein
darlegt. Gleich geht er etwa vor in der Geschichte «Von den verschwenden-
den Armen oder An eine Richterin» (in: «Nuancen und Details»). In der
«Bergfahrt» schaltet er mitten im Erzdhlen, neben andern kleinen Hin-
weisen, einen langern deutenden Abschnitt ein: «Wenn ich sage ,die Siid-
wand erschien als ein einziger ungeheurer Abgrund’, so muss ich einmal
auf die Frage antworten: Was fiir einen Sinn kann es heute noch haben, oft
von Abgriinden, von schauerlichen, von grauenerregenden Abgriinden zu
reden ...%%» In der Titelerzahlung «Ndchtlicher Weg» schafft Hohl durch
die Dialogform die Gelegenheit zur theoretischen Erorterung des vom
einen Dialogpartner Vorgetragenen. Die Erzdahlungen «Landschaften» und
«Meer» sind vollig entfabelt, so dass sie gar nicht mehr als Erzdhlungen,



ZU LUDWIG HOHL 635

aber noch als Feuilletons oder Essays gelten konnen. Auf andere Art
weisen die Erzdhlungen «Der Suchende» oder «Vernunft und Giite» und
«Polykrates» (die beiden letztern in «Dass fast alles anders ist») und der
grosse Teil der in der Regel sehr kurzen erzihlerischen Stiicke in den
«Notizen» iiber das Erziahlte hinaus auf eine Theorie; als Beispiel die
«Historiette» :

«Feine Dédmchen und Herrchen: mit schmalen, spitzen, funkelnden
schwarzen Schuhen die Herrchen, in Seide, Schmuck und Dekolletierung
glidnzend die Weiber, Tanz und Unterhaltung fronend im von Leuchtern
durchschimmerten Saal droben in den Fels- und Eiswinden des Himalaja,
im unterirdisch ausgebauten Hotel nimlich, in welchem sie ein verwohntes
Dasein fithrten — sie lachten, als auf einmal ein paar rauhe, mit
Pickeln und eisenbeschlagenen Schuhen ausgeriistete, in dicke Wolle und
Leder gehiillte, mit Eisschuppen bekleidete Urgestalten eintraten. — Sie
tanzten und spielten im glinzenden Saal. Sie dachten nicht an die Gefahren
und Schwierigkeiten des Weges. Sie waren mit der Bahn heraufgekommen
(einer hoheren Art von Jungfrau-Bahn), und lebten im Hotel. Die
Bahn ist nicht mehr, sagten die Angekommenen?33.»

Der Autor stellt hier die diirre Bodenlosigkeit der Kultur-Besitzer, das
heisst von Figuren, die lediglich an den dussern Resultaten des «Arbeitens»
sich verlustieren, der Realitdt der wahrhaft Arbeitenden gegeniiber, fiir
die vielmehr «das eigentliche Ziel der Weg» 26 ist — anhand des Bilds einer
Bergbesteigung iibrigens, Hohls beliebtester Metapher fiirs Arbeiten 27, zur
eigenstandigen Erzdhlung entwickelt in «Bergfahrt». Die «Historiette» hat
Parabelcharakter; die nicht-individualisierten Figuren stehen beispielhaft
fiir Allgemeineres. Die Geschichte weist iiber sich hinaus auf eine Theorie.
Ein grosser Teil der erzdhlenden Stiicke Hohls sind parabolisch, gleichnis-
haft. Auch seine langste Erzihlung, «Bergfahrt», ist im wesentlichen para-
bolisch zu verstehen. Der blosse Beispielcharakter der Figuren Ull und
Johann wird bereits durch die Erzdhlweise auffillig, die immer wieder ins
unpersonliche «man» oder gar ins die Figuren ganz auslassende «du» ver-
fallt: «man steigt ...», «du siehst ...» — und dann mit «Auch Ull ...» zu
den Figuren als zu Beispielen des Allgemeineren iibergeht. Im Hinblick auf
des Autors philosophische Theorien ldsst sich das im Zusammenhang
sehen mit dem von ihm dem Kunstwerk abgesprochenen Selbstwert: in der
Parabel wie im Gleichnis geniigt das Erzdhlte nicht sich selbst; als voll
erfasst kann sein Sinn erst gelten, wenn auch das darin implizierte All-
gemeine, Theoretische begriffen ist und schliesslich woméglich noch
befolgt wird.



636 ZU LUDWIG HOHL

Fabel und Gleichnis hatten immer schon didaktischen Charakter. Hohls
Hang zur Theorie ist jedoch nicht nur in den parabolischen Geschichten
lehrhaft. Die theoretisierenden Teile seines Erzdhlens verfolgen oft eine
didaktische Absicht, erscheinen als Anweisungen zum bessern Verstdand-
nis, als direkte Anleitungen des Lesers. In dieser Lehrhaftigkeit Hohls
schlagt sich seine Hoffnung auf eine bessere Welt nieder, auf eine Ver-
besserungsfahigkeit der Menschen, die ein entscheidender Teil seiner
Utopie ist. Im individuellen Alleingang ldsst sich das ferne «Land der
Erfiillungen» ja nicht erreichen, oder hochstens als Halluzination. Dort
wird eben nicht lediglich ein einzelner mit der Welt, sondern sollen die
Menschen untereinander und mit der Welt in heimatlichem Vertrauen
leben. Im angefiihrten Zitat iber Dichter und Politiker spricht Hohl zwar
von der Dichtung als einem «hermetischen Gebilde»; diese Hermetik ist
Zeichen ihres hohern Rangs, aber auch ihrer Entfernung, Fremdheit von
dem, was ist, die Hohl durch lehrhafte Absicht zu durchstossen sucht.

Hohls Theoretisieren in seinen Erzahlungen — wie die implizierte
Theorie der parabolischen Stiicke notwendigerweise — bleibt immer auf
Inhaltliches bezogen; nie erscheint das Erzédhlen selber als Gegenstand der
Reflexion. Das Geschift des Erzidhlens war fiir Hohl, ganz unmodern,
anscheinend nicht problematisch. Dabei zeigt Hohls Erzéhlweise mit ihrer
Tendenz zur iibers reine Erzdhlen hinausgehenden Theorie einen Aspekt
der vielgestaltigen sogenannten modernen Krise des Erzahlens, die von
Musil bis Heissenbiittel zu verfolgen ist, und die Frage aufwirft nach dem,
was man als «geschichtlichen Sinn der Erzihlkunst?®» bezeichnen kann,
die Frage: Unter welchen Bedingungen ist Erzdhlen oder sind bestimmte
Formen des Erzahlens iiberhaupt moglich ?

Wo das Erzéahlen zur Theorie neigt, lasst sich das Darzustellende offen-
bar nicht mehr durch blosses Erzdhlen fassen. Das Erzédhlen erfdhrt ein
Ungeniigen, welches durch das Theoretisieren wettgemacht wird. Das
iiblichere moderne erzidhlerische Theoretisieren, das sich reflexiv auf das
Geschift des Erzidhlens bezieht, stellt dieses auf andere Weise in Frage als
Hohls Theoretisieren, das inhaltlich bezogen bleibt und iiber das Erzéhlen
hinausgeht, indem es das Erzdhlte allgemeiner deutet. Die erzdhlte Welt
besitzt hier nicht mehr geniigend allgemeine Reprédsentanz, um nicht der
allgemeineren Theorie zu bediirfen. Es ist ein Erzahlstil, der das All-
gemeine will, in einer Situation, in der das Besondere nur schlecht und
nicht unmittelbar mehr sich mit dem Allgemeinen verbindet. Das Be-
sondere tendiert im Gegenteil zu Sonderfillen, zu Kuriosa, wie es etwa die
von Hohl in den «Notizen» unter dem Titel «Beobachtungen» skizzierten
sind, die er nie als Geschichten ausgefiihrt hat und «Spuren nur von end-
losen Stoffen» nennt ?°, oder die als Portrits, zum Beispiel in «Laurisa, die



ZU LUDWIG HOHL 637

Glinzende» oder in «Die Trinkerin» ausgefiihrten. Dem zum merkwiirdi-
gen, vereinzelten Sonderfall tendierenden und dem der Ergdnzung durch
allgemeineres Theoretisieren bediirftigen erzihlten Besonderen entspricht
philosophisch die Systemabstinenz von Hohls Denken. Ein System erfasst
das vom Besonderen erfiillte Allgemeine; fiir Hohl aber liegt «die hoch-
gefiillte Form» des allgemeinen Systems zu weit weg von «den schlichten
Dingen, die die Wahrheit sind» 3. Jedoch gerit fiir Hohl selber das, was
in der Tendenz zum Theoretisieren als eine Not, eine Storung des Er-
zahlens erscheinen konnte, nicht zum Problem. In der didaktischen Ab-
sicht, die theoretisierend iiber das Erzihlte hinaus auf den Leser geht, wird
das Problematische dieser Tendenz aufgehoben, wird das Storen des
Erzéhlens zu einem positiven Ziel. Dass dies nicht in Ahnungslosigkeit
dem Problem gegeniiber geschieht, zeigen verschiedene Bemerkungen des
Autors, zum Beispiel in bezug auf friihe, gescheiterte Erzihlversuche:

«Das Grundmanuskript einer langen Arbeit hatte ich mit ungeheurer
Energie und nur mit Energie zustandegezwungen — damals, als ich noch
glaubte, dass wir in bestimmten, bekannten Formen schreiben miissten,
zum Beispiel in einer des 19.Jahrhunderts, statt in der unsrigen3'.»

Aus erzdhlerischer Not sind Hohls Erzahlungen didaktisch geworden;
und diese erzédhlerische Not entspricht der erwdhnten existenziellen, aus
der heraus der Autor den Leser, den andern Menschen, «vor sich hin
zaubert». Die Ahnung, die in solcher Rede vom Zaubern aufscheint, dass
es sich dabei um eine triigerische Zauberkunst handelt — die Hohl
dennoch nicht ldsst —, trifft etwas Richtiges, das verantwortlich ist fiir den
zwiespaltigen Eindruck, den Hohls didaktisches Theoretisieren in seinen
Erzahlungen macht: die didaktische Einkehr bei einer heute nurmehr
postulierbaren Gemeinschaft mit dem Leser vermag die Eingeschlossenheit
des Erzihlers in seiner Subjektivitét nicht real aufzuheben. Wo das Theo-
retisieren, das direkt lehrhaft ist, in Hohls Erzdhlen zuriicktritt, gewinnt
dieses denn auch an Uberzeugungskraft. Nicht zuféllig erscheinen Hohls
zahlreiche Portrits als seine gelungensten Dichtungen. In ihnen ist das
Theoretisieren kaum didaktisch; zudem bediirfen die Portrits fast oder gar
keiner Fabel. So kann ohne Schaden, ohne Stérung, zwischen dem Er-
zdhlen und der Theorie die Grenze, auf der zugleich die Fiktion ins Nicht-
fiktive iibergeht, offenbleiben.

Wo Hohl erzidhlend seine Figuren nicht sehr an die Kandare einer
Theorie nimmt, sondern ihre individuelle Befindlichkeit gestaltet, er-
scheinen sie — zumindest die Hauptfiguren — in d&rmlichen Umstédnden und
allein. Der Ich-Erzéhler in «Das Pferdchen» (wie auch das Pferdchen, in



638 ZU LUDWIG HOHL

dieser Erzdhlung eine Hauptfigur, der einzigen mit einem Tier in solcher
Funktion), Andreas in «Und eine neue Erde. . .», Juliano in «Optimismus»,
der erste Dialogpartner in «Ndchtlicher Weg» sind nicht — vermdgliche
Alleingédnger. Bei andern Figuren legt deren Kauzigkeit eine Distanz —
der Missachtung, des Ausgestossenseins — zwischen sie und ihre Um-
gebung, wie bei der Wuchtigen, der Stillen und der Furchtbaren in «Drei
alte Weiber in einem Bergdorf»> oder dem Knecht in der «Erzdhlung vom
Knecht» (Notizen VII, 29). Ull und der ihm folgende Johann setzen sich
willentlich fiir ihre «Bergfahrt» von allen andern ab und dem Alleinsein
aus, einem kargen Leben, wo «nirgends eines Menschen Spuren» sind 32,
Der einzelne bei Hohl erscheint, wo er sich der Wahrheit aussetzt, allein
und in seinem Alleinsein auch bediirftig; Ulls Alleinsein in der «Bergfahrt»
erweist sich schliesslich sogar als todlich. Geselligkeit in Luxus kommt
lediglich vor als ein falsches Beisammensein, wie dasjenige der Damchen
und Herrchen in der «Historiette». Dies einfach autobiographisch erkldren
zu wollen — der Pfarrerssohn Hohl hat zeit seines Erwachsenenlebens in
sehr bescheidenen, oft dusserst armseligen Verhiltnissen gelebt — hiesse
uibersehen, dass auch eines Autors Riickgriff auf Autobiographisches eine
getroffene Wahl darstellt, und widersprache noch Hohls Ausserung, der
«das Biographische in seinen Erzdhlungen auf den Stil beschrdankt wissen
maochte» 33,

Die Bediirftigkeit und Isolation, in denen Hohl seine Figuren zeigt, und
mit denen erzdhlerisch Hohls Vorliebe fiirs Einzelportrit sich verbindet,
entsprechen zwar des Autors personlicher Alltagserfahrung; sie bezeichnen
aber auch die existenzielle Situation seiner Figuren: der einzelne Mensch
ist einsam, isoliert und bediirftig. Dabei — wie Hohls gedanklich ab-
geklarteste Dichtung, die «Bergfahrt», besonders deutlich macht — be-
steht die Bediirftigkeit des einzelnen Menschen in seiner Isolation: ohne
den resignierenden Johann, als Alleingdnger verliert sich Ull in den
«schauerlichen, grauenerregenden Abgriinden» des Bergs. Allein die Liebe
vermochte den einzelnen aus solcher Verlorenheit zu retten. Das Verhdltnis
zwischen Ull und Johann ist jedoch nicht solcher Art; es ist vielmehr eines
der Uberlegenheit, der Macht, und nach ausreichenden Anstrengungen
muss der bloss Uberlegene feststellen, «dass es mit seiner Macht iiber
Johann zu Ende» ist3*. Mit seiner Freundin, auf deren Mitkommen er
leichtsinnig — todlich leichtsinnig, wie sich herausstellt — verzichtet hat,
«wdére er nicht in diese Falle geraten und wdre iiberhaupt alles anders
verlaufen35». Das Denken an die Geliebte vermag Ull zwar voriibergehend
zu retten, aber iiber deren tatsdchliche Abwesenheit hilft auch die starkste
Vorstellungskraft nicht hinweg; so stiirzt er schliesslich zu Tode. Anders
verlduft eine Bergbesteigung in einer Skizze in den «Notizen»:



ZU LUDWIG HOHL 639

«... Und so stieg und stieg er — durch Schlucht und Wald; der Mond
erhob sich grausig noch und noch einmal; iiber Stufe und Stufe stieg er,
er zerbrach die Hinde am rauhen Mortel der harten Wand; so stieg und
stieg er und endlich sah er.

Er sah die Welt.

— und er sah,dass nicht alles nur Trug und eitel ist,
dass es ein Ringen und Handeln gibt, die nicht vergeblich sind, ein Tun
und Leben, von dem die Schalen plotzlich wie Kleider abfallen; und da
steht — — ein SINN, ein Mensch, ein hoherer Mensch, die Liebe36.»

Als eine Art Vision stellt der Autor hier dar, wovon alles «Arbeiten»
sich ndhrt: vom Vertrauen auf einen Sinn, einen hohern Menschen, die
Liebe; anhand eines Einzelgangers, der damit allein etwas erfasst, woran
er sich halten kann. Aber auf die Wirklichkeit bezogen, bleibt diese Ein-
sicht das ganz Andere — durch zwei Gedankenstriche und einen weitern,
vorangehenden abgesondert —, dessen unmittelbarer Realisierung die
herrschende Wirklichkeit widerspricht. So ldsst der Autor auch in der
«Bergfahrt» seiner Figur die rettende Liebe lediglich als Halluzination zu-
kommen. Mit der Geliebten «wdire» alles anders verlaufen: wiederum
Hohls utopischer Konjunktiv.

Die Isoliertheit, Einsamkeit des Menschen in einer widrigen Welt als
Thema ist modern; Hohls utopischer Glaube an einen Sinn ist es weniger.
(«Modern» hier nicht wertend, sondern, im Unterschied zum bloss chrono-
logischen «zeitgendssisch», im Sinn von «unserer Epoche besonders eigen-
tiimlich» verstanden.) Hohl fasst jedoch diesen Glauben profan: ein Sinn
wie auch die Liebe existieren nur als Traum, wenn sie vom Menschen
nicht realisiert werden; und er fasst ihn utopisch: diese Realisation ist nicht
gegenwirtig. Dass Hohl solche Realisation in seinem gedanklichen wie
erzihlerischen Werk wahrheitsgeméss ausstehen lasst, hat ihn in seinem
Dichten und Denken davor bewahrt, naive Idyllen zu fabrizieren — das
Didaktische in seinen Erzahlungen zeigt hochstens Ziige solcher Idyllik —,
und ihm ermdglicht, Bilder unseres heutigen Daseins zu gestalten; als eines
Daseins in dem, was ist, und das vermehrter Riicksicht darauf bediirfte,
dass nach der Wahrheit dessen, was sein konnte, «fast alles anders ist».

1Vgl. die Zusammenstellung dieser Er-  119. — 6 ebd. II, 199. — 7 Vgl. ebd. II, 228;
zahlungen in: Xaver Kronig, Die Erzdahl-  1II, 236; VII, 132. — 8 Vgl. ebd. II, 178. —
prosa Ludwig Hohls; Diss. Freiburg/ 9ebd. I, 51. — 1°Vgl. ebd. XII, 115. -
Schweiz 1972, S. 35-43 und 69-91.—2No- 11 Vgl. ebd. II, 121; II, 159. — 12 2.a.0. in:
tizen XII, 39; vgl. ebd. VIIL, 118.—- 3 Nuan-  Nichtlicher Weg; Ziirich 1943, S. 69 f. —
cen und Details II, 51; vgl. Notizen I, 1; 13 ebd. S. 76. - 4 Notizen VII, 51. - 15 Vgl.
1V, 20; 11, 98. — 4 Notizen I, 29. - 5Sebd. II,  ebd. II, 180; II 188; II, 302; XI, 23. -



640 ZU LUDWIG HOHL

16 Vgl. den Nachweis des thematischen
Aufbaus von Hohls Notizen in: AdrianE.
Banninger, Fragment und Weltbild in
Ludwig Hohls Notizen; Diss. Ziirich 1973,
S. 54-71. — 17 Notizen XII, 152. - 183.2.0.
in: Nichtlicher Weg, S.97. — 19 Notizen
IX, 10. — 20 ebd. II, 321. — 21 ebd. XII, 40;
vgl. ebd. 1V, 15; 1V, 21; VI, 2, — 2ebd.
IV,20.-2%2a.a.0. in: Nichtlicher Weg, S. 61
und 79. — 24 «Bergfahrt»; Frankfurt am
Main 1978, S. 64 f. — 25 Notizen VII, 12. —
26 ebd. II, 36; vgl. ebd. II, 144; II, 264;

Nuancen und Details III, 15. - 27 Vgl. No-
tizen II, 36; II, 46, II, 172; 11, 331; III, 25;
IV, 4; 1V, 15; VI, 44, VII, 128; VII, 130;
IX, 32; XI, 41; XII, 7; XII, 24; XII, 70. -
28 Wilhelm Emrich, Die Erzahlkunst des
20. Jahrhunderts und ihr geschichtlicher
Sinn; in: Deutsche Literatur unserer Zeit,
Gottingen 1961. — 2° Vgl. Notizen VII, 19.
— 30 Vgl. ebd. II, 235. — 3! Nuancen und
Details II, 50. — 32a3.a.0. S.15. — 3 Vgl
Kronig, a.a.0. S.115. - 3 a.a.0. S.51. -
35 ebd. S. 61. — 3¢ Notizen XI, 41.

- BeiKassenschrénken
1 denken Sie daran:

Vidmar Késsen; und Panzerschranke
bedeuten Sicherheit

Vidmar Kassenschrénke sind feuer-,
sturz- und diebessicher

Vidmar Panzerschrinke bieten zusatz-

lichen Schutz gegen Einbruch

Vidmar — eine gute Entscheidung

\lidmar

A +R Wiedemar AG Bem
Tresor- und Stahimébelfabrik

3097 Liebefeld-Bern

Kénizstrasse 161

Telefon (031) 53 61 11



	"Arbeiten" und Erzählen : zum Werk Ludwig Hohls

