Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 6

Artikel: Macht

Autor: Weitnauer, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALBERT WEITNAUER

Macht

Uber das Phanomen der Macht ist viel geschrieben worden. Ich kann nicht
beanspruchen, die einschldgige Literatur auch nur anndhernd zu iber-
blicken. Doch hat mir vor allem meine berufliche Laufbahn reichlich
Gelegenheit geboten, die ausserordentliche Bedeutung der Macht im per-
sonlichen und o6ffentlichen Leben zu erkennen und zu erfahren. Was hier
vorliegt, ist die Frucht dieser Erfahrung.

Nach Jacob Burckhardt ist die Macht «an sich bose». Sein englischer
Zeitgenosse Lord Acton hat das vielleicht noch beriihmtere Wort gepragt:
«Power tends to corrupt, and absolute power corrupts absolutely.» Goethe
wiederum hat iiber die Macht, die er «Gewalt und List» nennt, folgendes
gesagt: «Dem Menschen ist nur mit Gewalt oder List etwas abzugewinnen.
Mit Liebe auch, sagt man; aber das heisst, auf Sonnenschein warten, und
das Leben braucht jede Minute.»

Ich wiirde, um auf Jacob Burckhardt zuriickzukommen, die Macht nicht
als bose bezeichnen. Die Macht ist an sich neutral; sie wird zum Bosen
wie zum Guten angewendet. Vielleicht sind die Menschen «bdse»; ich
komme darauf spéter zu sprechen.

Zundchst mochte ich auf die Hauptaspekte der Macht etwas néher ein-
treten. Es sind die Allgegenwart der Macht, ihre Gefahrlichkeit und die
Béndigung der Macht durch die Macht, das heisst ihre Unentbehrlichkeit.

Zur Allgegenwart der Macht. Es gibt keine menschliche Beziehung,
keine private oder staatliche Organisation, kein Zusammenleben in der
Volkerfamilie, kein irgendwie geartetes, von Menschen getragenes Be-
ziehungssystem, das nicht von der Macht geprégt wire. Freundschaft, Ehe,
das Verhiltnis zwischen Eltern und Kindern, die Beziehungen mit Vor-
gesetzten, Kollegen und Mitarbeitern: sie alle bringen etwas ganz Ur-
spriingliches zum Ausdruck, ndmlich die Macht — oder Gewalt — des
Starkeren iiber den Schwicheren. Sie kann, um an Goethes Wort anzu-
kniipfen, durch das Element der Liebe gemildert werden; aber der stiarkere
Wille, die grossere Lebenskraft, der Drang zur Herrschaft, die «starke
Personlichkeit» setzen sich doch immer wieder durch.

Hier ist anzumerken, dass der menschliche Charakter dazu angelegt ist,
Macht nicht nur auszuiiben, sondern auch zu erfahren und zu akzeptieren,



498 MACHT

sei es aus Liebe, Bewunderung, Autoritatsglaube, Einordnungswillen, Be-
scheidenheit, Schwiche oder was sonst immer das bestimmende Motiv
sein mag. Tritt man von dem personlichen in einen weiteren Kreis ein, so
wird alles viel komplizierter und schwerer iiberblickbar, weil hier schon
die Bandigung, die Beschrankung der Macht durch die Macht einwirkt.

Als zweiten Aspekt erwihnte ich die Geféihrlichkeit der Macht. Geféhr-
lich ist die Macht zundchst fiir den Charakter des einzelnen Menschen;
hieraus entspringen letztlich alle anderen Féhrnisse, die sie mit sich bringt.
Dies fiihrt mich zu einem Kommentar {iber das menschliche Wesen tiber-
haupt im Spannungsfeld von Gut und Bose. Ein uferloses Thema, gewiss,
und ohne drastische Vereinfachungen ist es nicht darzustellen.

Der menschliche Charakter kommt im Lebenswerk der grossen Dichter
und Denker des Abendlandes meist nicht gut weg. Von den Dramen
Shakespeares iiber die Aphorismen La Rochefoucaulds bis zur Philosophie
Schopenhauers — um nur diese drei Namen zu nennen — sind die grund-
legenden Eindriicke, die man gewinnt, immer dieselben. Sie treffen sich mit
den Erkenntnissen der modernen Verhaltensforschung, fiir die ich Konrad
Lorenz und Desmond Morris stellvertretend erwidhne. Der Mensch er-
scheint bei den einen wie den andern als ein tief im Animalischen ver-
wurzeltes Wesen, von machtvollen und unwiderstehlichen Trieben geleitet.
Sie machen seinen beachtlichen Intellekt immer und immer wieder zum
Sklaven seines «Willens», wie Schopenhauer die Triebwelt nennt. In
einem personlichen Interessenskonflikt vor allem folgt der Mensch spontan
seinem Willen (immer im Schopenhauerschen Sinne) und nicht seiner Ein-
sicht oder der Riicksicht auf andere. Wenn die Welt sich als irdisches
Jammertal darbietet, so ist dies der unrettbaren Abhingigkeit des Men-
schen von seinen Trieben zuzuschreiben.

Ich lasse fiir den Augenblick dahingestellt, ob dies die ganze Wahrheit
iber den Menschen ist, um die Gedankenfiihrung nicht zu unterbrechen.

Der von seinen Trieben beherrschte Mensch aber braucht die Macht —
die Macht iiber andere —, um seine Ziele zu erreichen. Handelt es sich
um eine grosse Personlichkeit, sei es im privaten oder im 6ffentlichen Be-
reich, so mag die Ausiibung der Macht von seinen Mitmenschen hin-
genommen oder sogar bejaht werden. Ist dies nicht der Fall, so schafft
Bekundung von Macht Unheil bei denen, die sie erfahren.

Das Fiihlenlassen von Macht gegeniiber anderen kann die verschieden-
sten Formen annehmen, von hochst subtilen bis zu hochst brutalen. Wer
seine Mitmenschen mit Herablassung behandelt, will ihnen seine Macht zu
spiiren geben: der Stimmton, die Gestik, die Manifestation leiser Ungeduld
(mit einem mehr oder weniger verstohlenen Blick auf die Armbanduhr!)
geniigen hierfiir durchaus. Das andere Extrem, die Schreckensherrschaft



MACHT 499

eines Einzelnen iiber ganze Volker, das Hinmorden zahlloser unschuldiger
Menschen, die Aufhebung aller rechtlichen Schranken schlechthin sind
nichts anderes als eine groteske Ubersteigerung desselben Machtimpulses.

Das Unheil, das die Korruption durch Macht (ich erinnere an Lord
Actons Wort) bei denen anrichtet, die sie erdulden miissen, ist nur zu oft
ebenso schlimm. Es dussert sich gleichfalls in Abstufungen von dem
blossen Befremden und der personlichen Abneigung bis zum blind wiiten-
den Hass, dem Wunsch, sich zu richen, die erfahrene Unbill zu tilgen,
natiirlich ebenfalls mit den Mitteln der Macht, sobald eine Gelegenheit
dafiir sich ergibt. «Das eben ist der Fluch der bosen Tat, dass sie fort-
zeugend BoOses muss gebaren» — um Schillers «Wallenstein» zu zitieren.

Das Gegenstiick zum Missbrauch der Macht — dem kleinen wie dem
grossen — liegt offenbar in der hoflichen Gesittung, wie sie die Traditionen
des Abendlandes uns iiberliefert haben. Hoflichkeit und Riicksichtnahme
auf andere konnen Ausserordentliches dazu beitragen, um Spannungen
zwischen den Menschen zu 16sen oder gar nicht erst entstehen zu lassen.
Doch dariiber spiter mehr.

Drittens und letztens: Die Macht ist unentbehrlich. Alle Versuche einer
Gesellschaftsordnung, von der das Phédnomen der Macht verbannt wire,
sind gescheitert. Der Anarchismus des neunzehnten Jahrhunderts hat sich
als schoner und vor allem blutiger Traum erwiesen. Die terroristischen
Umtriebe unseres Zeitalters sind vollends nicht dazu geeignet, uns die
Staatsgewalt als unndtig erscheinen zu lassen.

Die Macht ist unentbehrlich, weil nur durch sie die Macht gebéndigt und
in Schranken gehalten werden kann. Das Gegenstiick zur reinen Macht
ist die Macht des Rechts, das heisst — in demokratischen Staaten — der
organisierten Rechtsgemeinschaft. Sie stellt den Willen der Mehrheit des
Volkes oder einer vom Volk gewidhlten parlamentarischen Versammlung
dar und kann jederzeit — geméss dem Volkswillen — gedndert werden.
Das Recht sorgt, im Prinzip jedenfalls, dafiir, dass das «Gute» verwirklicht
und das «Bose» verhindert wird. Es gewdhrt dem Einzelnen ein hohes
Mass an Freiheit; doch es setzt klare Schranken gegen ihren Missbrauch.
Es ordnet die privaten Rechtsverhéltnisse des Biirgers und sichert die
Durchsetzung seiner berechtigten Anspriiche im Falle ihrer Bestreitung
durch das Instrument der richterlichen Gewalt.

Neben das Wohl des Einzelnen tritt das Wohl der Gemeinschaft. Auf
der Grundlage des Rechts wiederum setzt der Staat seine Macht zur Ver-
wirklichung des Gemeinwohls ein. Die Staatsgewalt ist eine auf den Volks-
willen gegriindete und darum legitime Macht. Doch auch sie ist in einer
demokratischen Gesellschaft durch Verfassung, Gesetze und Verordnun-
gen aller Art begrenzt, abgestuft, relativiert. Sie ist tolerant bis an die



500 MACHT

Grenze des Tolerierbaren. Diese Grenze ist erreicht, wenn eine gegen die
liberale Ordnung gerichtete Bewegung — sei es auch auf demokratischem
Wege — die Staatsmacht zu erobern im Begriff ist und die Annahme be-
griindet scheint, sie werde — einmal dort angelangt — die Herrschaft der
personlichen und politischen Freiheit «fiir immer» beseitigen. Es gibt keine
Toleranz gegeniiber der Intoleranz. Gegen Willkiir ist Willkiir erlaubt, ja
gefordert, bis die Demokratie gesichert oder wiederhergestellt ist. Dies ist
die — gegebenenfalls extralegale — politische Selbstbehauptung der demo-
kratischen Rechtsordnung gegeniiber dem totalitiren Staat.

Von diesem Grenzfall abgesehen, beschriankt sich das Recht in dem viel
umfassenderen politischen Bereich, in den es hineingestellt ist, auf die
Absteckung des Rahmens fiir die politische Betidtigung des Biirgers.

Zur Bandigung der Macht kann auch die Politik einen wesentlichen
Beitrag leisten. Hier kommt die politische Kunst in ihren sdmtlichen
Aspekten zur Geltung. Auch ldsst sie dem politisch Handelnden in dem
vom Gesetze abgegrenzten Spielraum die Mdoglichkeit, seinen Einfluss —
seine Macht — fiir die Gemeinschaft forderlich oder abtréglich einzu-
setzen. Trotz guten Gesetzen kann somit ein Staat doch mehr oder weniger
schlecht regiert sein.

Hingegen ist eine kluge, auf Missigung und Ausgleich widerspriichlicher
Interessen ausgerichtete Politik nicht nur dazu angetan, die Ausiibung
staatlicher Macht weniger fiihlbar und damit akzeptabler zu machen,
sondern auch, wird sie mit Konsequenz betrieben, heilsame Traditionen
des Umgangs zwischen Staat und Biirger zu schaffen. Ubung und Zdhmung
der Macht zugleich durch das Mittel festverwurzelter politischer Sitten —
die aber flexibel und erneuerungsfihig bleiben miissen — sind unweg-
denkbare Voraussetzungen konsolidierter politischer und sozialer Zu-
stinde in einem Lande. Die Schweiz ist dafiir ein ausgezeichnetes Beispiel.

Der totalitire Staat, in dem alle Macht beim Herrscher und seinen
Trabanten liegt, beruht im Grunde auf einer Verachtung des einzelnen
Menschen. Der Einzelmensch wird der Freiheit fiir unfihig oder unwiirdig
erachtet, jedenfalls als ein Hindernis zur Verwirklichung der staatlichen
Zwecke, wie die herrschende Schicht sie sieht. So besteht in einem totali-
taren Staat ein krasses Ungleichgewicht zwischen der allumfassenden und
allgegenwirtigen Staatsmacht und der Macht, die in einer Demokratie dem
Biirger seine personlichen und politischen Freiheitsrechte gewihren.
Nachdenklich stimmt, dass dennoch in vielen Lindern der Welt die All-
gewalt des Staates von der Bevilkerung als fast selbstverstdndlich hin-
genommen wird. Auch hierzu ist, wie ich weiter oben ausfiihrte, der
Mensch begabt. Anderseits sind namentlich fiir Volker, die einen gewissen
minimalen Entwicklungsgrad aufweisen, die Verlockungen der persdn-



MACHT 501

lichen Freiheit die grosste denkbare revolutiondre Kraft. Hierauf beruht
die grundsitzliche Briichigkeit jedes totalitiren Regimentes, das sich gegen
die von der Freiheit herkommenden Gefahren immer wieder durch eine
verstarkte Repression doppelt und dreifach abzusichern sucht. Der
Totalitarismus kann in Sachen Freiheit keinerlei Rabatt geben.

Im iibrigen wird auch in der Demokratie, doch im Rahmen der gesetz-
lichen Ordnung, absolute Macht ausgeiibt. Ich verweise auf die strikte
Hierarchie, die in der Armee, aber auch in den Verwaltungskdrpern der
Regierung, den Ministerien und Amtern aller Art herrscht, wo der Vor-
gesetzte befiehlt und der Mitarbeiter sich unterzieht, auch wenn dies be-
deutet, dass er gegen seine personliche Uberzeugung handeln muss. Das-
selbe Phanomen ist auf den Gebieten, welche die demokratische Ordnung
privater Betdtigung iiberldsst, festzustellen. Man denke nur an die grossen
und kleinen Wirtschaftsunternehmen, an die Institute der Wissenschaft
und Forschung, aber auch an die Anwalts- und Arztpraktiken bis hinunter
zum kleinsten Schneidermeistergewerbe: iiberall gibt es den, der befiehlt,
und die, die gehorchen. Dies sind die absoluten Monarchien im demo-
kratischen Staat. Wiederum ist die Frage nach dem «Wie» in der Aus-
ibung der Macht entscheidend fiir das gute oder schlechte Arbeitsklima,
fiir den glatten oder holprigen Ablauf des durch die Autoritdt von oben
in Gang gesetzten Entscheidungsmechanismus.

Denn auf dieser Welt wird {iiberall tagtaglich, stundstiindlich ent-
schieden. Jede Entscheidung ist ein Machtspruch, auch wenn sie auf dem
Recht beruht. Dies mag uns in stillen Stunden erschrecken; doch es ist das
Lebensgesetz der Menschheit.

In der internationalen Staatengemeinschaft liegen die Herrschaft der
Macht und die Herrschaft des Rechts noch immer miteinander im Streite.
Alle Linder der Welt sind als Volkerrechtssubjekte einander gleichgestellt,
sie sind souverédn. Uber die Jahrhunderte hat sich ein System von zwischen-
staatlichen Verhaltensnormen entwickelt, genannt Volkerrecht, das zu
einem Teil auch heute noch ungeschriebenes Gewohnheitsrecht ist. Ferner
haben die einzelnen Staaten untereinander eine grosse Anzahl bilateraler
Abkommen zur Regelung von Problemen, die sie im besonderen interes-
sieren, abgeschlossen. Schliesslich gibt es ein immer dichter werdendes
Gewebe von multilateralen Vertragen, die dem Wirken internationaler
Organisationen — namentlich der Vereinten Nationen und ihrer Depen-
denzen - als Grundlage dienen. Alle diese Unternehmungen haben zum
Ziel, auch im Leben der Volkerfamilie immer mehr und immer konsequen-
ter die Herrschaft der Gewalt durch die Herrschaft des Rechts zu ersetzen.
Es fehlen auch nicht die richterlichen Behorden, die zur Verfiigung
stehen, um iiber die Einhaltung der internationalen Rechtsnormen zu



502 MACHT

wachen: der Internationale Gerichtshof im Haag, der Haager Sténdige
Schiedshof, ferner von den Staaten ad hoc bezeichnete Instanzen, die im
Falle von Konflikten zwischen ihnen auf einem bestimmten Gebiet zu ent-
scheiden berufen sind.

Dennoch ist die Bilanz unbefriedigend. Es gibt keine internationale
Autoritidt, die einen souverdnen Staat zur Einhaltung seiner internationalen
Verpflichtungen zwingen konnte, dies trotz dem fundamentalsten aller
Gebote des Volkerrechts: «Pacta sunt servanda.» Wohl ist ein «Euro-
pdischer Gerichtshof» vorhanden, die oberste Rechtsinstanz der Mitglied-
staaten der Européaischen Gemeinschaft, und er spricht Recht, das in den
EG-Léandern dem Biirger gegeniiber — ohne einzelstaatliche Genehmi-
gung — direkt durchsetzbar ist. Doch hier handelt es sich um «Gemein-
schaftsrecht», das heisst iiberstaatliche Normen, die nicht eigentlich dem
Volkerrecht zugeordnet werden konnen. Fiir die Signatarstaaten der
Menschenrechtscharta des Europarates trifft der Européische Gerichtshof
fiir Menschenrechte in seiner Judikatur innerstaatlich unmittelbar an-
wendbare Entscheidungen. Dies sind, wenn man will, bedeutsame Aus-
nahmen, die aber doch die Regel bestitigen.

Dass die Regel der unbeschrinkten Souverdnitit der Volkerrechts-
subjekte noch immer die Szene beherrscht, wird iiberdeutlich bei einer
Analyse der umfassendsten aller internationalen Vertragswerke, ndmlich
der in San Francisco im Friithjahr 1945 beschlossenen Charta der Verein-
ten Nationen. Ich erinnere mich an die grosse Enttduschung, die mich
erfasste, als ich damals — ein junger Mann noch — den Text der Charta
und die Zeitungskommentare, die ihn begleiteten, durchlas. Die Reso-
lutionen der UNO-Generalversammlung haben keine Rechtskraft; die
Ents®heidungen des Sicherheitsrates der UNO sind zwar exequierbar,
konnen aber jederzeit durch das Vetorecht eines der fiinf stindigen Rats-
mitglieder blockiert werden. Ich will damit das seither von den Vereinten
Nationen Erreichte keineswegs bagatellisieren; es ist in mehr als einer Hin-
sicht bemerkenswert. Trotzdem bleibt bestehen, dass in allen wirklich
vitalen Fragen der Weltpolitik die Grossmichte und vollends die Super-
machte souverdn gemass ihren Interessen handeln, sich um internationale
Rechtsnormen oft nicht kiimmern oder besser gesagt sorgfiltig vermeiden,
sich irgendwelchen Vorschriften zu unterwerfen, die sie in ihrer Hand-
lungsfreiheit hindern konnten. So gilt auch in der internationalen Welt das
Recht des Stiarkeren, Grosseren, Entschlosseneren. Es wird mit anderen
Worten noch eine gute Weile dauern, bis auf dieser Welt die Herrschaft
des «Ewigen Friedens» hergestellt ist, der, wenn iiberhaupt, nur bestehen
kann, sofern er durch die Macht des Rechts gegen die Macht schlechthin
vollstdndig und in jeder Beziehung geschiitzt ist.



MACHT 503

Was ist angesichts dieser recht pessimistisch stimmenden Ergebnisse
eines Uberblicks iiber das Verhalten der Menschen und das Verhalten der
Staaten zu tun? Ob iiberhaupt etwas getan werden kann, ist ungewiss.
Kein Zweifel besteht hingegen dariiber, wo angesetzt werden miisste. Im
Leben des Einzelnen wie des Staates sind es immer der Mensch oder eine
von Menschen getragene Gemeinschaft, welche die Welt zu dem machen,
was sie ist. Es ginge somit darum, den Menschen in den Grundziigen seines
Charakters zu dndern.

Ich will mich hier nicht dazu dussern, wie die menschlichen Erbanlagen,
die in der ganzen uns zuginglichen Menschheitsgeschichte von ein paar
tausend Jahren immer dieselben gewesen sind, sich wandeln kénnten. Dies
ist eine biologische Frage, fiir die ich nicht kompetent bin. Hingegen
glaube ich an die Kraft der Erziehung unserer jungen Leute zu einem
konsequenten Verhalten, das den Mitmenschen schont und ihn nicht
herausfordert. Ich habe diesen Glauben nicht, weil ich von der Erziehung
Unmégliches erwarte. Es sind mir aus einer lebenslangen Beobachtung der
menschlichen Verhiltnisse kaum Illusionen geblieben, auch nicht iiber
den Einfluss einer ausgezeichneten Schule, einer guten Kinderstube oder
auch einer umfassenden Bildung. Aber ich glaube, im Menschen nicht nur
die Anlage zum «Bdsen» zu erkennen. Es spricht in uns eine oft leise und
kaum horbare Stimme, die uns daran erinnert, in unserem Leben nicht nur
fiir das von uns als gut Erkannte zu wirken, sondern selbst auch gut zu sein.
Um Goethe nochmals zu bemiihen:

«Edel sei der Mensch,
hilfreich und gut,
denn dies allein
unterscheidet ihn
von allen Wesen,
die wir kennen.»

Wenn ein so durchdringender Geist wie er diese Zeilen schreiben konnte
und sie bis an sein Lebensende als Appell an das Hohere im Menschen nie
verleugnet hat, so muss etwas daran sein. Kein Zweifel auch, dass es auf
unserer Erde eine nicht ganz so kleine Schar von wirklich guten Menschen
gibt.

Das Ziel der Erziehung bestinde somit darin, was immer an guten
Anlagen in einem jungen Menschen vorhanden sein mag, zu stirken, zu
fordern und ihre Ubung zur Gewohnheit zu machen. Die Gewohnheit ist
bekanntlich eine starke Kraft im Leben, so dass, wenn ein ganzes Volk
nach bestimmten Regeln erzogen wird, dies den Volkscharakter bis zu



504 MACHT

einem gewissen Grade und in einem giinstigen Sinne prédgen kann. Ich
denke hier zum Beispiel an die Produkte des englischen Erziehungs-
systems; aber auch in der Schweiz sind dhnliche Phdnomene — je nach
dem einzelnen Kanton, der einzelnen Stadt etwas anders — feststellbar.
Jedenfalls bin ich iiberzeugt davon, dass dem Stand der Lehrer in unserer
Gesellschaftsordnung auf allen Stufen eine grosse Bedeutung zukommit.
Sie konnen ein junges Leben formen, aber auch verformen; sie kénnen —
wie iibrigens die Eltern — durch ihr Beispiel, durch ihre eigene Lebens-
fiihrung, durch das, was sie nicht nur sagen, sondern auch tun, junge
Menschen entscheidend beeinflussen. Dabei sind die hauptsidchlichen Leit-
regeln nicht so kompliziert. Der Jugend den wahren Sportsgeist einzu-
impfen, das heisst die Fairness im Betragen, die Anerkennung der Leistung
des andern, das liachelnde Verlierenkonnen, der freundschaftliche Hand-
schlag nach bestandenem Wettkampf: dies sind nicht nur schdne, sondern
attraktive Haltungen, die zu beobachten Spass machen sollte. Wenn noch
die Verfemung des Fehlbaren durch die Schulkameraden hinzukommt, um
so besser. Eine andere Leitregel ist, in einem Streit um Dinge, die einem
wesentlich sind, immer auch die andere Seite zu sehen, oder wenn man in
einer Auseinandersetzung zwischen zwei Menschen in die Rolle des
Schiedsrichters gerét, nicht nur den einen, sondern auch den andern
ebenso aufmerksam anzuhoren. Auch dies ist fesselnd, interessant und
bildend. Es gibt mit anderen Worten alle moglichen Methoden, um die
Angewohnung machtferner Lebensgewohnheiten anziehend zu machen
und so zu erreichen, dass die abendldndischen Traditionen hoflicher Ge-
sittung sich in unserem Weltteil wieder mehr und mehr verwurzeln.

Ich habe in meinem eigenen Leben erfahren, dass nichts spannender ist
als die Wahrheit. Die Wahrheit ist soviel aufregender als die sensationellste
«story», die irgend jemand in die Welt setzen kann. Der Wahrheit nach-
zuspliren, sie in allen ihren Aspekten kennenzulernen, macht den Men-
schen — wiederum gerade den jungen Menschen — gerechter, abgeklarter
und weniger geneigt, seine Mitmenschen einfach seine Macht in ihrer
ganzen Roheit fithlen zu lassen. Bei all dem spreche ich nicht der An-
erzichung blutleerer Gefiihle das Wort. Ich liebe starke und kraftvolle
Naturen; denn nur sie konnen der Menschheit wirklich dienen. Doch
mochte ich ihre Strebungen geziigelt und gebédndigt sehen, zum Wohl von
uns allen und der Welt iiberhaupt.

Dieses Postulat gilt um so eher, als der menschliche Intellekt Leistungen
hervorgebracht hat, die es heute ohne weiteres erlauben, die Menschheit
tiberhaupt auszutilgen. Diese ausserordentlichen und in ihrer Art neuen
Gefahren konnen nicht nur durch die sorgsame Pflege der Furcht des
einen vor dem andern, sie konnen schliesslich nur durch die Hoffnung des



MACHT 505

einen auf den andern, durch das gegenseitige Vertrauen iiberwunden
werden.

Nachdem all dies gesagt ist, mag doch der Skepsis das letzte Wort
gehoren. Der Haupteinwand gegen meinen zugegebenermassen idealistisch
getonten Glauben an die Macht der Erziehung liegt im tatsédchlichen Ver-
halten der meisten Staaten und der Menschen untereinander, wie die tag-
tagliche Beobachtung sie klar erkennen ldsst. Unter den Staaten ist noch
immer der Nationalismus Trumpf, eine von Aggressionen beladene Welt-
anschauung, die ich verabscheue, im Gegensatz zum Patriotismus, das
heisst der Liebe zum eigenen Land, mit allem, was es hat und ist, der Sorge
um seine Bewahrung und weitere Entwicklung. Das Verhalten der Men-
schen aber zeigt, dass bei vielen, allzuvielen, der nackte und riicksichtslose
Durchsetzungswille, wenn es wirklich «darauf ankommt», weiter vor-
herrschend ist. Dies fiihrt dazu, dass auch die andern, die an sich kraft
ihrer Veranlagung und guten Erziehung bereit wéren, den Daseinskampf
in hoflichen und gesitteten Formen zu bestreiten, ja selbst ihre eigenen
Interessen um eines hoheren Zweckes willen hintanzustellen, sich schliess-
lich gezwungen sehen, ihren Widersachern mit gleicher Miinze heim-
zuzahlen. Es ist sozusagen die Notwehr des redlichen Menschen. So
mogen graduelle Unterschiede bestehen bleiben; doch zur Selbstaufgabe
im Dienste einer tiefen personlichen Uberzeugung sind immer nur wenige
erlesene Menschen bereit.

Solange sich an diesen Grundziigen menschlichen und staatlichen Be-
nehmens nichts Wesentliches @ndert, solange sich mit anderen Worten
nicht eine machtvolle Bewegung auf die menschliche Briiderlichkeit hin
entwickelt, bleiben wir, so unerfreulich es sein mag, auf die alten Formen
des Zusammenlebens der Menschen und der Staaten angewiesen. Die
Macht hat keineswegs ausgedient; sie ist heute so allgegenwirtig wie je.
Wir konnen hochstens hoffen, sie immer besser zu domestizieren und, auf
der Furcht gegenseitiger Vernichtung gegriindet, Formen des Lebens-
kampfes zwischen Menschen und Staaten zu entwickeln, welche die Exi-
stenz des Menschen halbwegs sichern. Dies wire dann das einzige, was
auch zur Wahrung und Entwicklung der guten, der altruistischen Anlagen
des Menschen getan werden konnte. Die Macht und die Béndigung der
Macht durch die Macht, unter den Einzelnen wie unter den Staaten, bliebe
somit das Erste und Wichtigste. Voltaires skeptische Einsicht wiirde zu-
treffen: «On ne réussit dans ce monde qu’a la pointe de 1'épée et on meurt
les armes a la main.»



	Macht

