
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 6

Artikel: Macht

Autor: Weitnauer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Weitnauer

Macht

Über das Phänomen der Macht ist viel geschrieben worden. Ich kann nicht
beanspruchen, die einschlägige Literatur auch nur annähernd zu
überblicken. Doch hat mir vor allem meine berufliche Laufbahn reichlich
Gelegenheit geboten, die ausserordentliche Bedeutung der Macht im
persönlichen und öffentlichen Leben zu erkennen und zu erfahren. Was hier
vorliegt, ist die Frucht dieser Erfahrung.

Nach Jacob Burckhardt ist die Macht «an sich böse». Sein englischer
Zeitgenosse Lord Acton hat das vielleicht noch berühmtere Wort geprägt:
«Power tends to corrupt, and absolute power corrupts absolutely.» Goethe
wiederum hat über die Macht, die er «Gewalt und List» nennt, folgendes
gesagt: «Dem Menschen ist nur mit Gewalt oder List etwas abzugewinnen.
Mit Liebe auch, sagt man; aber das heisst, auf Sonnenschein warten, und
das Leben braucht jede Minute.»

Ich würde, um auf Jacob Burckhardt zurückzukommen, die Macht nicht
als böse bezeichnen. Die Macht ist an sich neutral; sie wird zum Bösen
wie zum Guten angewendet. Vielleicht sind die Menschen «böse»; ich
komme darauf später zu sprechen.

Zunächst möchte ich auf die Hauptaspekte der Macht etwas näher
eintreten. Es sind die Allgegenwart der Macht, ihre Gefährlichkeit und die

Bändigung der Macht durch die Macht, das heisst ihre Unentbehrlichkeit.
Zur Allgegenwart der Macht. Es gibt keine menschliche Beziehung,

keine private oder staatliche Organisation, kein Zusammenleben in der
Völkerfamilie, kein irgendwie geartetes, von Menschen getragenes
Beziehungssystem, das nicht von der Macht geprägt wäre. Freundschaft, Ehe,
das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern, die Beziehungen mit
Vorgesetzten, Kollegen und Mitarbeitern: sie alle bringen etwas ganz
Ursprüngliches zum Ausdruck, nämlich die Macht - oder Gewalt - des

Stärkeren über den Schwächeren. Sie kann, um an Goethes Wort
anzuknüpfen, durch das Element der Liebe gemildert werden; aber der stärkere
Wille, die grössere Lebenskraft, der Drang zur Herrschaft, die «starke
Persönlichkeit» setzen sich doch immer wieder durch.

Hier ist anzumerken, dass der menschliche Charakter dazu angelegt ist,
Macht nicht nur auszuüben, sondern auch zu erfahren und zu akzeptieren,



498 MACHT

sei es aus Liebe, Bewunderung, Autoritätsglaube, Einordnungswillen,
Bescheidenheit, Schwäche oder was sonst immer das bestimmende Motiv
sein mag. Tritt man von dem persönlichen in einen weiteren Kreis ein, so
wird alles viel komplizierter und schwerer überblickbar, weil hier schon
die Bändigung, die Beschränkung der Macht durch die Macht einwirkt.

Als zweiten Aspekt erwähnte ich die Gefährlichkeit der Macht. Gefährlich

ist die Macht zunächst für den Charakter des einzelnen Menschen;
hieraus entspringen letztlich alle anderen Fährnisse, die sie mit sich bringt.
Dies führt mich zu einem Kommentar über das menschliche Wesen
überhaupt im Spannungsfeld von Gut und Böse. Ein uferloses Thema, gewiss,
und ohne drastische Vereinfachungen ist es nicht darzustellen.

Der menschliche Charakter kommt im Lebenswerk der grossen Dichter
und Denker des Abendlandes meist nicht gut weg. Von den Dramen
Shakespeares über die Aphorismen La Rochefoucaulds bis zur Philosophie
Schopenhauers - um nur diese drei Namen zu nennen - sind die
grundlegenden Eindrücke, die man gewinnt, immer dieselben. Sie treffen sich mit
den Erkenntnissen der modernen Verhaltensforschung, für die ich Konrad
Lorenz und Desmond Morris stellvertretend erwähne. Der Mensch
erscheint bei den einen wie den andern als ein tief im Animalischen
verwurzeltes Wesen, von machtvollen und unwiderstehlichen Trieben geleitet.
Sie machen seinen beachtlichen Intellekt immer und immer wieder zum
Sklaven seines «Willens», wie Schopenhauer die Triebwelt nennt. In
einem persönlichen Interessenskonflikt vor allem folgt der Mensch spontan
seinem Willen (immer im Schopenhauerschen Sinne) und nicht seiner
Einsicht oder der Rücksicht auf andere. Wenn die Welt sich als irdisches
Jammertal darbietet, so ist dies der unrettbaren Abhängigkeit des
Menschen von seinen Trieben zuzuschreiben.

Ich lasse für den Augenblick dahingestellt, ob dies die ganze Wahrheit
über den Menschen ist, um die Gedankenführung nicht zu unterbrechen.

Der von seinen Trieben beherrschte Mensch aber braucht die Macht -
die Macht über andere -, um seine Ziele zu erreichen. Handelt es sich

um eine grosse Persönlichkeit, sei es im privaten oder im öffentlichen
Bereich, so mag die Ausübung der Macht von seinen Mitmenschen
hingenommen oder sogar bejaht werden. Ist dies nicht der Fall, so schafft
Bekundung von Macht Unheil bei denen, die sie erfahren.

Das Fühlenlassen von Macht gegenüber anderen kann die verschiedensten

Formen annehmen, von höchst subtilen bis zu höchst brutalen. Wer
seine Mitmenschen mit Herablassung behandelt, will ihnen seine Macht zu
spüren geben: der Stimmton, die Gestik, die Manifestation leiser Ungeduld
(mit einem mehr oder weniger verstohlenen Blick auf die Armbanduhr!)
genügen hierfür durchaus. Das andere Extrem, die Schreckensherrschaft



MACHT 499

eines Einzelnen über ganze Völker, das Hinmorden zahlloser unschuldiger
Menschen, die Aufhebung aller rechtlichen Schranken schlechthin sind
nichts anderes als eine groteske Übersteigerung desselben Machtimpulses.

Das Unheil, das die Korruption durch Macht (ich erinnere an Lord
Actons Wort) bei denen anrichtet, die sie erdulden müssen, ist nur zu oft
ebenso schlimm. Es äussert sich gleichfalls in Abstufungen von dem
blossen Befremden und der persönlichen Abneigung bis zum blind wütenden

Hass, dem Wunsch, sich zu rächen, die erfahrene Unbill zu tilgen,
natürlich ebenfalls mit den Mitteln der Macht, sobald eine Gelegenheit
dafür sich ergibt. «Das eben ist der Fluch der bösen Tat, dass sie
fortzeugend Böses muss gebären» - um Schillers «Wallenstein» zu zitieren.

Das Gegenstück zum Missbrauch der Macht - dem kleinen wie dem

grossen - liegt offenbar in der höflichen Gesittung, wie sie die Traditionen
des Abendlandes uns überliefert haben. Höflichkeit und Rücksichtnahme
auf andere können Ausserordentliches dazu beitragen, um Spannungen
zwischen den Menschen zu lösen oder gar nicht erst entstehen zu lassen.
Doch darüber später mehr.

Drittens und letztens: Die Macht ist unentbehrlich. Alle Versuche einer
Gesellschaftsordnung, von der das Phänomen der Macht verbannt wäre,
sind gescheitert. Der Anarchismus des neunzehnten Jahrhunderts hat sich
als schöner und vor allem blutiger Traum erwiesen. Die terroristischen
Umtriebe unseres Zeitalters sind vollends nicht dazu geeignet, uns die
Staatsgewalt als unnötig erscheinen zu lassen.

Die Macht ist unentbehrlich, weil nur durch sie die Macht gebändigt und
in Schranken gehalten werden kann. Das Gegenstück zur reinen Macht
ist die Macht des Rechts, das heisst - in demokratischen Staaten - der
organisierten Rechtsgemeinschaft. Sie stellt den Willen der Mehrheit des

Volkes oder einer vom Volk gewählten parlamentarischen Versammlung
dar und kann jederzeit - gemäss dem Volkswillen - geändert werden.
Das Recht sorgt, im Prinzip jedenfalls, dafür, dass das «Gute» verwirklicht
und das «Böse» verhindert wird. Es gewährt dem Einzelnen ein hohes
Mass an Freiheit; doch es setzt klare Schranken gegen ihren Missbrauch.
Es ordnet die privaten Rechtsverhältnisse des Bürgers und sichert die
Durchsetzung seiner berechtigten Ansprüche im Falle ihrer Bestreitung
durch das Instrument der richterlichen Gewalt.

Neben das Wohl des Einzelnen tritt das Wohl der Gemeinschaft. Auf
der Grundlage des Rechts wiederum setzt der Staat seine Macht zur
Verwirklichung des Gemeinwohls ein. Die Staatsgewalt ist eine auf den Volkswillen

gegründete und darum legitime Macht. Doch auch sie ist in einer
demokratischen Gesellschaft durch Verfassung, Gesetze und Verordnungen

aller Art begrenzt, abgestuft, relativiert. Sie ist tolerant bis an die



500 MACHT

Grenze des Tolerierbaren. Diese Grenze ist erreicht, wenn eine gegen die
liberale Ordnung gerichtete Bewegung - sei es auch auf demokratischem
Wege - die Staatsmacht zu erobern im Begriff ist und die Annahme
begründet scheint, sie werde - einmal dort angelangt - die Herrschaft der
persönlichen und politischen Freiheit «für immer» beseitigen. Es gibt keine
Toleranz gegenüber der Intoleranz. Gegen Willkür ist Willkür erlaubt, ja
gefordert, bis die Demokratie gesichert oder wiederhergestellt ist. Dies ist
die - gegebenenfalls extralegale - politische Selbstbehauptung der
demokratischen Rechtsordnung gegenüber dem totalitären Staat.

Von diesem Grenzfall abgesehen, beschränkt sich das Recht in dem viel
umfassenderen politischen Bereich, in den es hineingestellt ist, auf die
Absteckung des Rahmens für die politische Betätigung des Bürgers.

Zur Bändigung der Macht kann auch die Politik einen wesentlichen
Beitrag leisten. Hier kommt die politische Kunst in ihren sämtlichen
Aspekten zur Geltung. Auch lässt sie dem politisch Handelnden in dem

vom Gesetze abgegrenzten Spielraum die Möglichkeit, seinen Einfluss -
seine Macht - für die Gemeinschaft förderlich oder abträglich
einzusetzen. Trotz guten Gesetzen kann somit ein Staat doch mehr oder weniger
schlecht regiert sein.

Hingegen ist eine kluge, auf Mässigung und Ausgleich widersprüchlicher
Interessen ausgerichtete Politik nicht nur dazu angetan, die Ausübung
staatlicher Macht weniger fühlbar und damit akzeptabler zu machen,
sondern auch, wird sie mit Konsequenz betrieben, heilsame Traditionen
des Umgangs zwischen Staat und Bürger zu schaffen. Übung und Zähmung
der Macht zugleich durch das Mittel festverwurzelter politischer Sitten -
die aber flexibel und erneuerungsfähig bleiben müssen - sind unweg-
denkbare Voraussetzungen konsolidierter politischer und sozialer
Zustände in einem Lande. Die Schweiz ist dafür ein ausgezeichnetes Beispiel.

Der totalitäre Staat, in dem alle Macht beim Herrscher und seinen
Trabanten liegt, beruht im Grunde auf einer Verachtung des einzelnen
Menschen. Der Einzelmensch wird der Freiheit für unfähig oder unwürdig
erachtet, jedenfalls als ein Hindernis zur Verwirklichung der staatlichen
Zwecke, wie die herrschende Schicht sie sieht. So besteht in einem totalitären

Staat ein krasses Ungleichgewicht zwischen der allumfassenden und
allgegenwärtigen Staatsmacht und der Macht, die in einer Demokratie dem
Bürger seine persönlichen und politischen Freiheitsrechte gewähren.
Nachdenklich stimmt, dass dennoch in vielen Ländern der Welt die
Allgewalt des Staates von der Bevölkerung als fast selbstverständlich
hingenommen wird. Auch hierzu ist, wie ich weiter oben ausführte, der
Mensch begabt. Anderseits sind namentlich für Völker, die einen gewissen
minimalen Entwicklungsgrad aufweisen, die Verlockungen der person-



MACHT 501

lichen Freiheit die grösste denkbare revolutionäre Kraft. Hierauf beruht
die grundsätzliche Brüchigkeit jedes totalitären Regimentes, das sich gegen
die von der Freiheit herkommenden Gefahren immer wieder durch eine
verstärkte Repression doppelt und dreifach abzusichern sucht. Der
Totalitarismus kann in Sachen Freiheit keinerlei Rabatt geben.

Im übrigen wird auch in der Demokratie, doch im Rahmen der gesetzlichen

Ordnung, absolute Macht ausgeübt. Ich verweise auf die strikte
Hierarchie, die in der Armee, aber auch in den Verwaltungskörpern der
Regierung, den Ministerien und Ämtern aller Art herrscht, wo der
Vorgesetzte befiehlt und der Mitarbeiter sich unterzieht, auch wenn dies
bedeutet, dass er gegen seine persönliche Überzeugung handeln muss.
Dasselbe Phänomen ist auf den Gebieten, welche die demokratische Ordnung
privater Betätigung überlässt, festzustellen. Man denke nur an die grossen
und kleinen Wirtschaftsunternehmen, an die Institute der Wissenschaft
und Forschung, aber auch an die Anwalts- und Arztpraktiken bis hinunter
zum kleinsten Schneidermeistergewerbe: überall gibt es den, der befiehlt,
und die, die gehorchen. Dies sind die absoluten Monarchien im
demokratischen Staat. Wiederum ist die Frage nach dem «Wie» in der
Ausübung der Macht entscheidend für das gute oder schlechte Arbeitsklima,
für den glatten oder holprigen Ablauf des durch die Autorität von oben
in Gang gesetzten Entscheidungsmechanismus.

Denn auf dieser Welt wird überall tagtäglich, stundstündlich
entschieden. Jede Entscheidung ist ein Machtspruch, auch wenn sie auf dem
Recht beruht. Dies mag uns in stillen Stunden erschrecken; doch es ist das

Lebensgesetz der Menschheit.
In der internationalen Staatengemeinschaft liegen die Herrschaft der

Macht und die Herrschaft des Rechts noch immer miteinander im Streite.
Alle Länder der Welt sind als Völkerrechtssubjekte einander gleichgestellt,
sie sind souverän. Über die Jahrhunderte hat sich ein System von
zwischenstaatlichen Verhaltensnormen entwickelt, genannt Völkerrecht, das zu
einem Teil auch heute noch ungeschriebenes Gewohnheitsrecht ist. Ferner
haben die einzelnen Staaten untereinander eine grosse Anzahl bilateraler
Abkommen zur Regelung von Problemen, die sie im besonderen interessieren,

abgeschlossen. Schliesslich gibt es ein immer dichter werdendes
Gewebe von multilateralen Verträgen, die dem Wirken internationaler
Organisationen - namentlich der Vereinten Nationen und ihrer Depen-
denzen - als Grundlage dienen. Alle diese Unternehmungen haben zum
Ziel, auch im Leben der Völkerfamilie immer mehr und immer konsequenter

die Herrschaft der Gewalt durch die Herrschaft des Rechts zu ersetzen.
Es fehlen auch nicht die richterlichen Behörden, die zur Verfügung
stehen, um über die Einhaltung der internationalen Rechtsnormen zu



502 MACHT

wachen: der Internationale Gerichtshof im Haag, der Haager Ständige
Schiedshof, ferner von den Staaten ad hoc bezeichnete Instanzen, die im
Falle von Konflikten zwischen ihnen auf einem bestimmten Gebiet zu
entscheiden berufen sind.

Dennoch ist die Bilanz unbefriedigend. Es gibt keine internationale
Autorität, die einen souveränen Staat zur Einhaltung seiner internationalen
Verpflichtungen zwingen könnte, dies trotz dem fundamentalsten aller
Gebote des Völkerrechts: «Pacta sunt servanda.» Wohl ist ein
«Europäischer Gerichtshof» vorhanden, die oberste Rechtsinstanz der Mitgliedstaaten

der Europäischen Gemeinschaft, und er spricht Recht, das in den
EG-Ländern dem Bürger gegenüber - ohne einzelstaatliche Genehmigung

- direkt durchsetzbar ist. Doch hier handelt es sich um
«Gemeinschaftsrecht», das heisst überstaatliche Normen, die nicht eigentlich dem
Völkerrecht zugeordnet werden können. Für die Signatarstaaten der
Menschenrechtscharta des Europarates trifft der Europäische Gerichtshof
für Menschenrechte in seiner Judikatur innerstaatlich unmittelbar
anwendbare Entscheidungen. Dies sind, wenn man will, bedeutsame
Ausnahmen, die aber doch die Regel bestätigen.

Dass die Regel der unbeschränkten Souveränität der Völkerrechtssubjekte

noch immer die Szene beherrscht, wird überdeutlich bei einer
Analyse der umfassendsten aller internationalen Vertragswerke, nämlich
der in San Francisco im Frühjahr 1945 beschlossenen Charta der Vereinten

Nationen. Ich erinnere mich an die grosse Enttäuschung, die mich
erfasste, als ich damals - ein junger Mann noch - den Text der Charta
und die Zeitungskommentare, die ihn begleiteten, durchlas. Die
Resolutionen der UNO-Generalversammlung haben keine Rechtskraft; die
Entscheidungen des Sicherheitsrates der UNO sind zwar exequierbar,
können aber jederzeit durch das Vetorecht eines der fünf ständigen
Ratsmitglieder blockiert werden. Ich will damit das seither von den Vereinten
Nationen Erreichte keineswegs bagatellisieren; es ist in mehr als einer
Hinsicht bemerkenswert. Trotzdem bleibt bestehen, dass in allen wirklich
vitalen Fragen der Weltpolitik die Grossmächte und vollends die
Supermächte souverän gemäss ihren Interessen handeln, sich um internationale
Rechtsnormen oft nicht kümmern oder besser gesagt sorgfältig vermeiden,
sich irgendwelchen Vorschriften zu unterwerfen, die sie in ihrer
Handlungsfreiheit hindern könnten. So gilt auch in der internationalen Welt das
Recht des Stärkeren, Grösseren, Entschlosseneren. Es wird mit anderen
Worten noch eine gute Weile dauern, bis auf dieser Welt die Herrschaft
des «Ewigen Friedens» hergestellt ist, der, wenn überhaupt, nur bestehen

kann, sofern er durch die Macht des Rechts gegen die Macht schlechthin
vollständig und in jeder Beziehung geschützt ist.



MACHT 503

Was ist angesichts dieser recht pessimistisch stimmenden Ergebnisse
eines Überblicks über das Verhalten der Menschen und das Verhalten der
Staaten zu tun? Ob überhaupt etwas getan werden kann, ist ungewiss.
Kein Zweifel besteht hingegen darüber, wo angesetzt werden müsste. Im
Leben des Einzelnen wie des Staates sind es immer der Mensch oder eine

von Menschen getragene Gemeinschaft, welche die Welt zu dem machen,
was sie ist. Es ginge somit darum, den Menschen in den Grundzügen seines

Charakters zu ändern.
Ich will mich hier nicht dazu äussern, wie die menschlichen Erbanlagen,

die in der ganzen uns zugänglichen Menschheitsgeschichte von ein paar
tausend Jahren immer dieselben gewesen sind, sich wandeln könnten. Dies
ist eine biologische Frage, für die ich nicht kompetent bin. Hingegen
glaube ich an die Kraft der Erziehung unserer jungen Leute zu einem

konsequenten Verhalten, das den Mitmenschen schont und ihn nicht
herausfordert. Ich habe diesen Glauben nicht, weil ich von der Erziehung
Unmögliches erwarte. Es sind mir aus einer lebenslangen Beobachtung der
menschlichen Verhältnisse kaum Illusionen geblieben, auch nicht über
den Einfluss einer ausgezeichneten Schule, einer guten Kinderstube oder
auch einer umfassenden Bildung. Aber ich glaube, im Menschen nicht nur
die Anlage zum «Bösen» zu erkennen. Es spricht in uns eine oft leise und
kaum hörbare Stimme, die uns daran erinnert, in unserem Leben nicht nur
für das von uns als gut Erkannte zu wirken, sondern selbst auch gut zu sein.
Um Goethe nochmals zu bemühen:

«Edel sei der Mensch,
hilfreich und gut,
denn dies allein
unterscheidet ihn
von allen Wesen,
die wir kennen.»

Wenn ein so durchdringender Geist wie er diese Zeilen schreiben konnte
und sie bis an sein Lebensende als Appell an das Höhere im Menschen nie
verleugnet hat, so muss etwas daran sein. Kein Zweifel auch, dass es auf
unserer Erde eine nicht ganz so kleine Schar von wirklich guten Menschen
gibt.

Das Ziel der Erziehung bestände somit darin, was immer an guten
Anlagen in einem jungen Menschen vorhanden sein mag, zu stärken, zu
fördern und ihre Übung zur Gewohnheit zu machen. Die Gewohnheit ist
bekanntlich eine starke Kraft im Leben, so dass, wenn ein ganzes Volk
nach bestimmten Regeln erzogen wird, dies den Volkscharakter bis zu



504 MACHT

einem gewissen Grade und in einem günstigen Sinne prägen kann. Ich
denke hier zum Beispiel an die Produkte des englischen Erziehungssystems;

aber auch in der Schweiz sind ähnliche Phänomene - je nach
dem einzelnen Kanton, der einzelnen Stadt etwas anders - feststellbar.
Jedenfalls bin ich überzeugt davon, dass dem Stand der Lehrer in unserer
Gesellschaftsordnung auf allen Stufen eine grosse Bedeutung zukommt.
Sie können ein junges Leben formen, aber auch verformen; sie können -
wie übrigens die Eltern - durch ihr Beispiel, durch ihre eigene
Lebensführung, durch das, was sie nicht nur sagen, sondern auch tun, junge
Menschen entscheidend beeinflussen. Dabei sind die hauptsächlichen
Leitregeln nicht so kompliziert. Der Jugend den wahren Sportsgeist
einzuimpfen, das heisst die Fairness im Betragen, die Anerkennung der Leistung
des andern, das lächelnde Verlierenkönnen, der freundschaftliche Handschlag

nach bestandenem Wettkampf: dies sind nicht nur schöne, sondern
attraktive Haltungen, die zu beobachten Spass machen sollte. Wenn noch
die Verfemung des Fehlbaren durch die Schulkameraden hinzukommt, um
so besser. Eine andere Leitregel ist, in einem Streit um Dinge, die einem
wesentlich sind, immer auch die andere Seite zu sehen, oder wenn man in
einer Auseinandersetzung zwischen zwei Menschen in die Rolle des
Schiedsrichters gerät, nicht nur den einen, sondern auch den andern
ebenso aufmerksam anzuhören. Auch dies ist fesselnd, interessant und
bildend. Es gibt mit anderen Worten alle möglichen Methoden, um die
Angewöhnung machtferner Lebensgewohnheiten anziehend zu machen
und so zu erreichen, dass die abendländischen Traditionen höflicher
Gesittung sich in unserem Weltteil wieder mehr und mehr verwurzeln.

Ich habe in meinem eigenen Leben erfahren, dass nichts spannender ist
als die Wahrheit. Die Wahrheit ist soviel aufregender als die sensationellste

«story», die irgend jemand in die Welt setzen kann. Der Wahrheit
nachzuspüren, sie in allen ihren Aspekten kennenzulernen, macht den
Menschen - wiederum gerade den jungen Menschen - gerechter, abgeklärter
und weniger geneigt, seine Mitmenschen einfach seine Macht in ihrer
ganzen Roheit fühlen zu lassen. Bei all dem spreche ich nicht der An-
erziehung blutleerer Gefühle das Wort. Ich liebe starke und kraftvolle
Naturen; denn nur sie können der Menschheit wirklich dienen. Doch
möchte ich ihre Strebungen gezügelt und gebändigt sehen, zum Wohl von
uns allen und der Welt überhaupt.

Dieses Postulat gilt um so eher, als der menschliche Intellekt Leistungen
hervorgebracht hat, die es heute ohne weiteres erlauben, die Menschheit
überhaupt auszutilgen. Diese ausserordentlichen und in ihrer Art neuen
Gefahren können nicht nur durch die sorgsame Pflege der Furcht des
einen vor dem andern, sie können schliesslich nur durch die Hoffnung des



MACHT 505

einen auf den andern, durch das gegenseitige Vertrauen überwunden
werden.

Nachdem all dies gesagt ist, mag doch der Skepsis das letzte Wort
gehören. Der Haupteinwand gegen meinen zugegebenermassen idealistisch
getönten Glauben an die Macht der Erziehung liegt im tatsächlichen
Verhalten der meisten Staaten und der Menschen untereinander, wie die
tagtägliche Beobachtung sie klar erkennen lässt. Unter den Staaten ist noch
immer der Nationalismus Trumpf, eine von Aggressionen beladene
Weltanschauung, die ich verabscheue, im Gegensatz zum Patriotismus, das
heisst der Liebe zum eigenen Land, mit allem, was es hat und ist, der Sorge
um seine Bewahrung und weitere Entwicklung. Das Verhalten der
Menschen aber zeigt, dass bei vielen, allzuvielen, der nackte und rücksichtslose
Durchsetzungswille, wenn es wirklich «darauf ankommt», weiter
vorherrschend ist. Dies führt dazu, dass auch die andern, die an sich kraft
ihrer Veranlagung und guten Erziehung bereit wären, den Daseinskampf
in höflichen und gesitteten Formen zu bestreiten, ja selbst ihre eigenen
Interessen um eines höheren Zweckes willen hintanzustellen, sich schliesslich

gezwungen sehen, ihren Widersachern mit gleicher Münze
heimzuzahlen. Es ist sozusagen die Notwehr des redlichen Menschen. So

mögen graduelle Unterschiede bestehen bleiben; doch zur Selbstaufgabe
im Dienste einer tiefen persönlichen Überzeugung sind immer nur wenige
erlesene Menschen bereit.

Solange sich an diesen Grundzügen menschlichen und staatlichen
Benehmens nichts Wesentliches ändert, solange sich mit anderen Worten
nicht eine machtvolle Bewegung auf die menschliche Brüderlichkeit hin
entwickelt, bleiben wir, so unerfreulich es sein mag, auf die alten Formen
des Zusammenlebens der Menschen und der Staaten angewiesen. Die
Macht hat keineswegs ausgedient; sie ist heute so allgegenwärtig wie je.
Wir können höchstens hoffen, sie immer besser zu domestizieren und, auf
der Furcht gegenseitiger Vernichtung gegründet, Formen des
Lebenskampfes zwischen Menschen und Staaten zu entwickeln, welche die
Existenz des Menschen halbwegs sichern. Dies wäre dann das einzige, was
auch zur Wahrung und Entwicklung der guten, der altruistischen Anlagen
des Menschen getan werden könnte. Die Macht und die Bändigung der
Macht durch die Macht, unter den Einzelnen wie unter den Staaten, bliebe
somit das Erste und Wichtigste. Voltaires skeptische Einsicht würde
zutreffen: «On ne réussit dans ce monde qu'à la pointe de l'épée et on meurt
les armes à la main.»


	Macht

