Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 4

Artikel: Kunst oder Kultur? : Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik
Autor: Kellenberger, Ralph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RALPH KELLENBERGER

Kunst oder Kultur?

Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik

Der folgende Artikel will eine Diskussion grundsdtzlicher Art, einen Denk-
prozess anregen. Es soll aufgezeigt werden, wie auf Grund der gesellschaft-
lichen, politischen Entwicklung sich heute die falsche Alternative «Kunst
oder Kultur» (Kunst'verstanden als sogenannte «Schone Kiinste», also
inklusive Literatur, Musik usw.) iiberhaupt stellt. Notig ist eine Riick-
besinnung auf das Eigentliche, Wesensmissige von Kultur, indem man
begrifflich dem Anliegen Rechnung trdgt und die kulturpolitischen Konse-
quenzen nicht iibersieht. Ferner soll untersucht werden, welchen Beitrag
dazu neuere Ansitze in der Schweiz liefern, wobei keine Darstellung des
Instrumentariums angestrebt wird.

Die Rolle der Kunst

Das heute unerschiittert giiltige Verstandnis von Kunst ist 200 Jahre alt
und orientiert sich an Kriterien des 16. Jahrhunderts — und dies trotz der
Umwilzungen der Franzosischen Revolution, trotz der enormen mate-
riellen, politischen und geistigen Veranderungen in der Folge. Goethes
Auffassung von Kunst als eine individuelle Erfindung ist nach wie vor
populdr und wird beurteilt nach dsthetischen Kategorien der Renaissance.
Dabei wird sie nicht einmal der kunstgeschichtlichen Entwicklung gerecht.
Fiir die Griechen war Kunst ein Konnen, das Wesentliche der Gegensténde
darzustellen, und auch im Mittelalter wurde der Kiinstler als Handwerker
gesehen!. Die Kirche, die bald zur entscheidenden Quelle kiinstlerischer
Hervorbringungen wurde, lehnte eine &sthetische Ausrichtung ab und
setzte auf metaphysische Symbolik — Form und (theologisches) Programm
waren dem Kiinstler ohnehin vorgegeben. Die Renaissance brachte dann
Individualitédt, Asthetik, Kunstfreiheit und damit einen Aufstieg der Kiinst-
ler. Die freie Betdtigung aber verunmoglichte, dass Kunst weiterhin von
allen Schichten verstanden und getragen wurde (beim Bau der gotischen
Kathedralen waren noch alle Glaubigen aktiv beteiligt und die verschie-
densten Kunstbereiche verbunden). Die Kiinstler verloren zunehmend den



320 ' KULTURPOLITIK

Kontakt zum Publikum — und damit ihre geistigen und materiellen Grund-
lagen. Mit schwindendem Kunstverstandnis wurden sie aber immer mehr
von einer kleinen Zahl (adliger) Kunstkenner und -gonner abhingig und
damit leicht kontrollierbar. Die geistige Befreiung entsprach nicht der
sozialen Stellung der Kiinstler. So ist es ihnen denn in der Franzdsischen
Revolution nicht gelungen, sich und ihr (kiinstlerisches) Freiheitsideal zu
etablieren. Im Gegenteil: Die Revolution zerstorte die Geschlossenheit der
Gesellschaft, die Nihrboden der Kunst war, beseitigte den wichtigsten
Auftraggeber — den Adel — und errichtete einen strengen, sittlichen Ver-
haltenskodex, der den romantischen Subjektivismus, welcher den Kiinstlern
vorschwebte, nicht akzeptieren konnte. Die Kunst wurde isoliert, als Spe-
zialbereich abgeschoben auf Grund von gesellschaftlicher Entwicklung.
Der Kiinstler war nun sein eigener Auftraggeber, was zu einer enormen
Vermehrung verschiedenster Stilrichtungen fiihrte. Eine mehr oder weni-
ger einheitliche Geschmacksorientierung, die frither auf Grund der glei-
chen (Klosterschul-)Bildung von Adel und Klerus objektiv gegeben war,
existierte nicht mehr. Verstarkt wurde der Bruch in der Folge dadurch,
dass von absoluter Anlehnung an Asthetik abgegangen und die Kunst mehr
und mehr in die soziale Wirklichkeit einbezogen wurde und sich sozio-
kulturell verstand.

So ist der Kiinstler heute ein Einzelgdnger, der sich an keine Gesell-
schaftsordnung anlehnt, und die Gesellschaft betrachtet ihn als Aussen-
seiter, den man nicht ernstnehmen muss, dessen Werke man aber nach
Belieben akzeptieren kann, sofern sie ins «System» passen. Die Kunst-
geschichte ist — gesellschaftlich betrachtet — eine Darstellung vom Aufstieg
(Emanzipation) und Fall (Isolation) der Kunst. Die Krise beruht darauf,
dass man die vollzogene Emanzipation, die Kunstfreiheit und die Eigen-
gesetzlichkeit — Kunst wird zum Spiel und Luxus degradiert, um den
zunehmenden Konflikt mit unserer technischen Welt zu vertuschen — nicht
anerkennt und sich immer noch an einseitig &sthetische Beurteilungs-
schemen hilt. Es ist aber vor allem eine Krise der heutigen Gesellschaft:
Die Kunst suggeriert grenzenlose Selbstverwirklichung, eine hedonistische
Haltung, die unserem rationalen Berufsalltag nicht entspricht. Der Blick
zur Kunst ist eine Suche nach Freiheit, denn Kunst ist nach Heinrich Boll
die einzig erkennbare Erscheinungsform von Freiheit in dieser Welt.

Kultur und Staat

Die Freiheit ist auch wichtige Charakteristik in der Beziehung zum Staat.
Der historische Abriss hat gezeigt, dass Kultur komplex ist und sich keines-



KULTURPOLITIK 321

wegs geradlinig in Richtung «kulturelle Bliite» entwickelt — zumindest wenn
man die Gegenwart einbezieht. Entsprechend ist das Problem im Verhiltnis
Staat - Kultur nicht immer gleich gewesen. Mit der einfachen Formel «Kul-
turstaat» ist es nicht getan, und auch die blosse Ubernahme der Mizenrolle
durch die offentliche Hand ist eine zu vordergriindige Erkldrung. Zwar
ist die staatliche Organisation selbst ein Produkt kultureller Anstrengung,
aber der Staat ist nicht mehr in der Lage, Vorbild und Anreger kultureller
Betiitigung zu sein, da er pluralistisch zusammengesetzt ist. Er kann heute
nicht sittlich erheben und sich der Kunst als Erziehungsmittel bedienen.
Ebenso hat der Pluralismus (auch) im Kulturbereich dazu gefiihrt, dass
der Staat nicht einfach als neuer Auftraggeber auftreten kann (nebenbei
bemerkt sind die Fiirstenhduser nicht rein private Mizene gewesen). Die
gesellschaftliche, soziale Realitdt zwingt zur Neueinschitzung der Bezie-
hung Staat - Kultur.

Problematisch wurde das Verhiltnis erst im 18. Jahrhundert, als die
Liberalen in ihrer antistaatlichen Grundtendenz versuchten, das Kulturelle
der staatlichen Allmacht entgegenzusetzen, um so mittels humanistischer
Motivierung dem individuellen Streben Riickhalt zu verschaffen (am Rande
sei erwahnt, dass derselbe Wilhelm von Humboldt, der zundchst den Staat
als Erziehungsinstrument ablehnte, spéter selbst die kulturstaatliche Idee
einer Bildungsgemeinschaft begriindete). Sie haben dabei iibersehen, dass
beide Bereiche, Staat wie Kultur, letztlich nicht abtrennbar sind, da sie
auf dem Menschen griinden, der nicht teilbar ist. Die Kultur beruht auf
Gemeinschaft und damit einer Form von politischer Organisation, die der
Staat zu verwirklichen hat, will er als sinnvolle Ordnung gelten. Der Staat
dagegen ist auf Impulse und Werte angewiesen, die nur die Kultur ver-
mitteln kann, denn «erhielte sich ein Staat durch Strassenbeleuchtung und
Kanalanlagen, wire Rom nie untergegangen» (Gottfried Benn). Es muss
also eine immanente, geistige Kraft geben, die den Staat erhilt. Kultur
und Staat konnen sich aber nur gegenseitig befruchten, wenn das Prinzip
ihrer Beziehung Freiheit heisst. Gerade wenn man die erlduterte gesell-
schaftliche Entwicklung ernstnimmt, kann man nicht iibersehen, dass Frei-
heit im Kulturbereich von grundsitzlicher Bedeutung ist. Solange der
Staat, der iiber seine (notige) fordernde Hilfe ein Potential von Lenkungs-
moglichkeiten hat, vom Kulturschaffenden Dankbarkeit statt Engagement
verlangt, solange dessen Ausserungen nur akzeptiert werden, wenn er das
System nicht in Frage stellt — wie wenn Kultur jemals apolitisch gewesen
wire —, kann von echtem, gegenseitigem Verhiltnis kaum die Rede sein.
Reale Freiheit ist schliesslich ein Element dieser geistigen Kraft, die den
Staat erhilt und die Kultur belebt. Sie verwirklicht sich nicht von selbst,
sondern bedarf verstarkter Anstrengung und Einsicht. Der Staat muss heute



322 KULTURPOLITIK

mehr denn je die Freiheit fordern. Kulturforderung muss Freiheitsforde-
rung sein. Der Kulturschaffende muss faktisch — d. h. auch bei ungenii-
genden finanziellen Mitteln — in die Lage gesetzt werden, seine Vorstellun-
gen umzusetzen. Die Kunst darf nicht irgendwelchen Staatszwecken dienst-
bar gemacht werden, wie das in totalitdren Systemen nur allzuoft der Fall
ist. Dem Staat wird zugemutet, zu fordern und Kritik, ja boseste Angriffe
einzustecken, denn nur er ist auf Grund der Verfassung auf Dulden, Aus-
gleich und Verstidndnis ausgerichtet. Misstrauen und Missverstdndnisse
miissen einkalkuliert werden. Sie sind ebenfalls durch die Entwicklung
bedingt. Die geschilderte Konstellation und ihre Notwendigkeiten sind
jedoch nicht schone Idealvorstellungen, sondern harte Anforderung, wenn
man weiterhin von Beziehung, die kein einfaches Geben und Nehmen ist,
reden will.

Die Problemstellung wird noch weiter verwirrt, wenn man der Argu-
mentation Karl Schmids 2 folgt: Das Verhiltnis Staat - Kultur wird dadurch
verdandert, dass sich der Staat zu einem sozialen Phinomen ohne Beispiel
gewandelt hat. Der moderne Wohlfahrtsstaat ist nicht mehr durch Macht
bestimmt, sondern auf die Bediirfnisse ausgerichtet. Wahrend Jacob Burck-
hardt Staat und Kultur noch als Gegner (Potenzen) gesehen hat, ist dieser
Widerspruch nun aufgehoben, da die Orientierung an Bediirfnissen Sache
der Kultur ist. Der Staat wird zum Kulturtrdger schlechthin, da er aber
zweckrational und gut ist (Macht ist bose), verliert er die Freude an Macht-
darstellungen, welche friiher stirkster Impuls der Kunst war. Der Sozial-
staat ist gerecht und muss sich nicht mehr aus schlechtem Gewissen durch
Kunstwerke verewigen. Die Kultur wird integriert, die Kunst aber bleibt
abseits — ja ihr Verhiltnis zum Staat wird weiter belastet.

Wenn Freiheit und Gemeinschaft Bedingungen von kulturellem Schaffen
sind, darf ein Hinweis zur Demokratie nicht fehlen, denn sie ist der Nerv
sinnvoller Ordnung. Gerade die moderne Demokratie verlegt nach Hel-
mut Ridder die staatskonsolidierenden Elemente in die Psyche des ein-
zelnen Biirgers. Der Kulturauftrag geht entsprechend zuerst und vor allem
an den einzelnen 3. Der Sozialstaat aber verunmdoglicht die liberale Ansicht,
dass der einzelne Kulturtrédger ist, da er eben auch Steuerstaat ist. Kultur
muss deshalb 6ffentlich getragen und gefordert werden. Geistige Grundlage
von Demokratie ist Verstandigung und Richtigkeit, die nur der Kultur
entnommen werden konnen. Demokratie ist «Uberwiltigung des Staates
durch die Kultur» (Burckhardt). Die Demokratie fordert die Freiheit —
nur sie kann Kunst hervorbringen —, beruht aber auf personlicher (geisti-
ger) Bereitschaft und Teilnahme — welche wiederum im weiteren Sinn die
Kultur ansprechen. Die Frage bleibt im Raum: Kunst oder Kultur?



KULTURPOLITIK 323
Der Kulturbegriff als Angelpunkt

Die obigen Darlegungen haben angedeutet, dass da neben den sogenann-
ten «Schonen Kiinsten» noch etwas sein muss, das den Staat erhilt und
dem einzelnen gerecht wird. Kunst als etwas Besonderes, separater Bereich,
den wir nicht verstehen, da er anscheinend unserem Niitzlichkeitsdenken
nichts beizutragen hat. Cocteaus beriihmter Satz «Die Poesie ist unent-
behrlich — wenn ich nur wiisste wozu?» diirfte beim heutigen (Sozial-)
Staat in noch verstirktem Masse die Problematik offenlegen. Dennoch
suchen wir Zuflucht bei der Kunst — ja oft ertragen wir die Realitdt nur
hinter dem Schleier der Kunst. Kunst als (geistige) Disziplinierungsmass-
nahme: Das Biirgertum sichert mittels kultureller Tugenden seine Herr-
schaft ab — Marcuse spricht da von «affirmativer Kultur». Oder in Fromms
Sprache ausgedriickt: Mit dem Kulturapparat lenkt man die libidindsen
(leidenschaftlichen) Krifte in gesellschaftlich gewollte Richtung und
schwicht diese Krafte zugleich ab, damit die gesellschaftliche Stabilitit
nicht gefdhrdet wird. Der zugrundeliegende enge, spezialisierte Kultur-
begriff stammt aus dem 18. Jahrhundert und geht Hand in Hand mit unse-
rer Angewohnheit, von kulturellem Erbe Besitz zu ergreifen — eine ange-
nehme Erbschaft, da sie schuldenfrei ist. Wir verkennen, dass Kunst immer
ein Werk von Neinsagern ist und setzen bedenkenlos frithere Kiinstler, die
nun sanktioniert sind, da Distanz fiir Unberiihrbarkeit sorgt, gegen die
heutigen Aussenseiter ein“. Kunst lasst sich aber nicht besitzen, verwerten
— sie mahnt eher vor unserer auf Verwertung angelegten Welt.

Dass dieser enge Kulturbegriff auf lange Sicht gefdhrlich ist, liegt auf
der Hand. Er ist weder realistisch noch gesellschaftsgerecht, mit seiner
Abtrennung von Hobby und Ernst des Lebens reduziert er die Freiheits-
vorstellung und gefédhrdet den Kern unseres Zusammenlebens, die Demo-
kratie. Er ist nicht fdhig, den Menschen in seiner Gesamtheit anzuerken-
nen und tragt wenig zur kulturellen Weiterentwicklung der gesamten
Bevolkerung bei (CCC).

Der weite Kulturbegriff dagegen ist ein umfassendes Prinzip: Kultur
als Form menschlichen Lebens, als Lebensbewiltigung, Sinn- und Bediirf-
nisorientierung, als «Selbstvervollkommnung» (Hilmar Hoffmann), «Ent-
faltung des Individuums» (Ionesco) ... «Kultur sein» lautet die Devise.
Nach Erich Fromm ist die Gegeniiberstellung Haben - Sein ein existentiel-
les Problem: Im ersten Fall ist man nicht um des eigenen Seins (Sinns)
wegen, sondern man ist eine «Prothese des Habens», was Marx als «ent-
dussertes Leben» bezeichnet. In der Formulierung des Europarates geht
es darum, den einzelnen zu befdhigen, sich in der Welt zurechtzufinden
und diese unter Umstidnden auch verandern zu konnen. So verstanden ist



324 KULTURPOLITIK

Kultur dynamisch ausgerichtet und beschréankt sich nicht auf bloss passive
Betrachtung (Konsum) kultureller Produkte. Sie befreit aus Unwissenheit,
was Kant unter «Emanzipation» versteht, weckt das Interesse fiir wich-
tige Alltagsfragen und begiinstigt zwischenmenschlichen Kontakt, indem sie
durch Kommunikation sensibilisiert.

Nun ist es gerade die Kunst, die die Kommunikation fordert, die uns
das Staunen, das Empfinden lehrt. Sollte es deshalb statt «Kunst oder
Kultur» besser «Kunst und Kultur» heissen? Mit Recht wird man einwen-
den, dass der umfassende Kulturbegriff die Kunst beinhalte und somit nur
von Kultur zu reden sei. Mit der iiberspitzten Formel «Kunst und Kultur»
soll aber unterstrichen werden, dass im neuen Kulturverstindnis, das
eigentlich eine Riickbesinnung auf das alte ist, die Kunst eine nach wie vor
entscheidende Position einnimmt, da es nicht darum gehen kann, traditio-
nelle Kunst durch alternative Kultur, die iibrigens nicht ideologisch moti-
viert ist, sondern nur die Wirkung von Kultur verfiigbar macht, zu erset-
zen. Kunst ist notwendig, denn sie verfeinert die Sinne — die Voraussetzung
zur Erfassung inhaltlicher Tiefe von Kultur — und befreit von einseitig
technisch-rationalem Denkens. Sie ist bester Animator und Hoffnung in
einem. Dennoch geht es nicht darum, dass Kunst verewigt wird, sondern
dass irgend etwas auf dieser Erde von Bestand ist.

Eine Begriffsbestimmung dient normalerweise dazu, die iibereinstim-
mende Diskussionsbasis zu finden. Im vorliegenden Fall aber enthilt der
Begriff die Entscheidung, die Aktionsrichtung bereits. Eigentlich bilden
die beiden Kulturbegriffe keine frei wahlbaren Alternativen. «Mensch
sein» verpflichtet.

Konsequenzen fiir die Kulturpolitik

Es ist offensichtlich, dass die Aufgabe nicht gerade leichter wird. Dem
umfassenden Kulturbegriff mangelt die Operationalitiit, worauf bisherige
Politik immer gebaut hat. Die Politiker halten ja am traditionellen Kultur-
verstandnis nicht nur deshalb fest, weil sie die beschriebenen Zusammen-
hdnge verkennen, sie orientieren sich an klar bestimmbaren Anforderun-
gen greifbarer Objekte, namlich den Kulturinstitutionen wie Theater,
Museen usw. Da diese Institute enorme Summen bendtigen, kénnen die
Politiker sich die Entscheidung, das Uberdenken eigentlicher kultureller
Anliegen ersparen (um dennoch nicht als «kulturlos» zu gelten). Kultur-
forderung ist so fast automatische, kopflose Fortschreibung von Haus-
haltposten bestehender Kulturorganisationen. Das hdangt damit zusammen,
dass westliche politische Systeme auf kurzfristige, politisch vorzeigbare



KULTURPOLITIK 325
Erfolge angewiesen sind. Langfristige Perspektiven sind unpopuldr — aber
gerade sie sind unumganglich, will man versuchen, die umfassende Auf-
gabe anzugehen. Dass die Probleme schwer 16sbar sind, rechtfertigt nicht,
sic auszuklammern, denn es geht um den Menschen um seiner selbst
willen. Politik muss nicht nur machbar sein (Kultur ist es auch nicht). Sie
darf sich nicht nur an Anliegen halten, die lautstark ausgedriickt werden.
Sie muss — vor allem in der Demokratie — durch (kulturelle) Werte und
ideelle Ausrichtungen gesteuert werden. Die gesellschaftliche Organisation
ist laufend zu verbessern. Gerade deshalb ist Kulturpolitik wichtig, denn
sic baut auf ein positives Menschenbild, sie ist eine besondere Form,
durchaus schopferisch und auch spirituell. So verstanden kann man Ionesco
nicht beipflichten, wenn er die Politik als «unterste Stufe der Leiter»
bezeichnet, die nur Giiter aufzuteilen habe.

Erstaunlicherweise muss zunichst festgehalten werden, dass Kultur-
politik notwendig ist. Es braucht Organe, die sich mit den Problemen aus-
einandersetzen — «von Kultur sprechen wir erst, seit sie sich nicht mehr
von selbst versteht» (E. R. Huber) —, es braucht aber auch Kulturpolitik
im Sinne eines iibergreifenden Prinzips der gesamten Politik. Eine Kon-
sequenz der Neuorientierung ist es, dass Kulturpolitik begriindet werden
muss: Der Kulturpolitiker hat die Anliegen zu artikulieren, Kriterien her-
auszuarbeiten, da die Spannung zwischen Freiheit der Kultur und Ver-
antwortung bei der Verwendung offentlicher Mittel verschirft wird, er hat
die Zusammenhi#nge klarzumachen — vor allem dass sich Kultur nicht mehr
in ihrem &sthetischen Gegenwert legitimiert —, er hat ferner aufzuzeigen,
dass alles davon abh#ngt, wie wir kiinftig unseren Reichtum nutzen statt
ihn nur zu vergrossern ¢, Kulturpolitik ist nicht (bose) Politik mit andern
(guten) Mitteln, sie darf sich auch nicht — im Proporzverfahren — der
notigen Entscheidungen entledigen. Kulturpolitik ist eine Herausforderung,
die das Wagnis, eventuell einem Irrtum zu unterliegen, einzukalkulieren
hat. Untdtigkeit ist schlimmer als Irrtum — besonders da dieser nicht der
kulturellen Intoleranz. totalitdrer Systeme gleichzusetzen ist: «Zwischen
Nichtférderung und dem Verbot missliebiger Kunstrichtungen besteht ein
prinzipieller Unterschied. Im ersten Fall ist die Fehlentscheidung ein sub-
jektiver Irrtum, im zweiten stellt sich das Problem der Entscheidung gar
nicht mehr.» 7 Da Kulturanliegen keine Lobby haben, sind sie im poli-
tischen System nicht etabliert. Aufgabe des Kulturpolitikers ist es, ihnen
Nachdruck zu verschaffen, damit nicht erst auf Grund der offentlichen
Meinung re-agiert wird. Begriindung von Kulturarbeit ist also nicht blosse
Rechtfertigung finanzieller Ausgaben (die zweifelsfrei stark zunehmen
miissen), sondern ein Uberdenken und Artikulieren von grundlegenden
Gegebenheiten. Der Kulturpolitiker wird dabei nur allzuoft Widerspriiche



326 KULTURPOLITIK

aufzuzeigen haben. Er kann und soll keine perfekten Losungen bieten,
denn Widerspriiche liegen in der menschlichen Natur. Wichtig ist, dass man
sich mit ihnen auseinandersetzt. A

All das verdeutlicht, dass Kulturpolitik nicht ehrenamtlichen Génnern
iiberlassen werden kann. Es braucht Fachleute, die mit vollem Einsatz
und iiberzeugender Argumentation die Anliegen greifbar machen. Es
braucht subsididre Instanzen, die kooperationsbereit und flexibel ihren
Freiraum zu nutzen wissen. Es braucht keine allmichtige Biirokratie, denn
gerade im umfassenden Sinn ist Adressat der Kulturpolitik der Einzelfall
und nicht der Normalfall, und besonders der unbekannte Kulturschaffende
bedarf der Forderung®. Kulturpolitik hat deshalb subtil, aber nicht dngst-
lich zu sein.

Die Liste von Anforderungen liesse sich verldngern. Hier seien noch
kurz die Akzente angedeutet, mit denen man der dargestellten Bewusst-
seinsoffnung gerecht werden kann:

— Die Kulturpolitik muss vermehrt die Bediirfnisse des einzelnen beriick-
sichtigen. Das heisst dann aber auch, dass Bediirfnisse geweckt werden,
die es dem Individuum erlauben, sein Leben sinnvoll zu gestalten.

— Wenn Kultur einen endlosen Lernprozess fordert, gilt es mittels geeig-
neter Konzeption, Didaktik usw. weiten Bevolkerungsschichten den Zu-
gang zu Kultur zu erleichtern. «Lernen durch Genuss» (Hoffmann)
bedingt, dass die Schwellenangst abgebaut wird.

— Um die Passivitit, die eine Folge technisch-perfekter, allgegenwirtiger
Kulturprodukte ist, zu vermindern, hat ein Schwerpunkt bei der Kultur-
vermittlung zu liegen. Auch der Kulturempfinger ist zu férdern. Anima-
tionsprogramme sollen es ihm ermoglichen, das Ziel Selbstverwirk-
lichung zu erkennen und anzusteuern.

— Die Aktivierung kann helfen, soziale Kontakte anzukniipfen, die Vor-
aussetzung sind fiir das dringende Anliegen nach Kommunikation — die
wiederum lebendige Demokratie erst erzeugen kann. Isolation lésst sich
aber nur abbauen, wenn es dem Kulturpolitiker gelingt, zwischen der
Kunst und der Gesellschaft zu vermitteln, sie zusammenzubringen.

— Allgemein muss die Kulturpolitik fihig sein, kreative Initiativen in ihrer
ganzen Vielfalt zu unterstiitzen, denn kommunikative Verstindigung
bedarf der gesamten kulturellen Uberlieferung (Habermas). Es gentigt
nicht, einen Kulturbereich — etwa die Kunst — zu 6ffnen, man wiirde nur
eine Einseitigkeit durch eine andere ersetzen. Das bedingt, dass Kultur-
arbeit sich vermehrt dem Kulturschaffen statt nur der Erhaltung tradi-
tioneller Kulturgiiter widmen muss. Subventionen diirfen nicht nur nach



KULTURPOLITIK 327

einseitig #sthetischen Gesichtspunkten dem berithmten Kiinstler, der
threr gar nicht mehr bedarf, zugutekommen.

Der Clottu-Bericht

Und in der Schweiz? Zu untersuchen ist, welchen Beitrag vorliegende pro-
grammatische Ansédtze zur angestrebten Neuorientierung bieten.

Dass Kulturpolitik eine Verpflichtung sei, wurde eigentlich erst 1939 mit
der Etablierung der Pro Helvetia gefordert. Allerdings stand — den Zeit-
umstdnden entsprechend — die geistige Landesverteidigung im Mittelpunkt.
Langsam setzte sich in der Folge die Erkenntnis durch, Kulturpolitik habe
besonders aktive Forderung zu sein. Eine umfangreiche Darstellung von
Voraussetzungen und Notwendigkeiten liegt seit 1976 mit dem Experten-
bericht fiir eine Kulturpolitik in der Schweiz, dem sogenannten Clottu-
Bericht, vor. Fiir welches Kulturverstindnis wird nun darin plddiert? Man
kann sich die Antwort leicht machen und einfach die Umschreibung der
Aufgabenstellung durch die Kommission selbst iibernehmen: Zwar ver-
weist sie auf den umfassenden Kulturbegriff und fiigt auch die entspre-
chenden Vorstellungen von UNESCO und Europarat an, aber untersucht
werden im Bericht nur die klassischen Kulturbereiche, da ein Inventar von
Kulturaufgaben erstrebt wird. Zudem entledigt sich die Kommission der
Analyse von finanziellen und rechtlichen Konsequenzen, von privatrecht-
lichen Organisationen und bezieht das Publikum, den Kulturempfinger
nicht ein. — Ebenso kann man die kulturbegriffliche Relevanz der beiden,
im Bericht genannten, politischen Ziele herauskristallisieren:

1. «Jedermann den Zugang zu Kultur erleichterns: Hier gibt es zwei Mog-
lichkeiten: Entweder man demokratisiert Kultur, damit moglichst viele
an traditioneller (!) Kultur teilhaben konnen, oder man setzt auf kul-
turelle Ausdrucksmoglichkeiten in ihrer ganzen Breite und errichtet so
— neben der politischen und sozialen — die kulturelle Demokratie. Nur
dieser Weg entspricht dem umfassenden Kulturansatz. Wer jedoch ein
kulturelles Inventar aufstellen will, muss hier zwangsldufig scheitern,
denn der zweite Fall verlangt nach Bewusstseinsbildung, nach Kriterien
und Qualitdtsmassstdben, um die Vielfalt iiberhaupt angehen zu konnen,
nach Schwerpunktsetzung und Beurteilung des Finanzbedarfs — kurzum
nach der betonten Begriindung von Kulturpolitik. All das fehlt aber im
Clottu-Bericht. Er versteift sich auf — sicher iiberlegenswerte — institutio-
nelle Vorschldge, organisatorische und instrumentale Massnahmen. Kul-
turpolitik heisst jedoch nicht Kultur organisieren. So wird iibersehen,
dass Kulturpolitik dynamisch sein muss, weil es Kultur auch ist. Inso-



328 KULTURPOLITIK

fern ist der Clottu-Bericht eigentlich kein kulturpolitischer Ansatz, son-
dern eher ein Beitrag zur Verwaltung von Kultur.

2. «Wahrung von Gleichgewicht und Fortbestand der Eidgenossenschaft»:
Ausgehend vom starken, regionalen Kulturgefille, das unsere Gemein-
schaft bedrohe, hofft der Clottu-Bericht auf eine staatsintegrierende
Wirkung von Kultur. Angesprochen werden Solidaritdt, Zusammen-
gehorigkeitsgefiihl, sinnvoll empfundene Gemeinschaft — also der weite
Kulturbegriff. Wie bereits gezeigt, richtet sich dieser aus auf den Selbst-
verwirklichungsanspruch des Individuums, welches gegebenenfalls
durchaus Verdnderungen in Betracht ziehen soll (explizit erwdhnt in
der Europaratdefinition). So verstandene Kultur kann nicht auf die
bestehende Ordnung eingeschworen werden. Die Expertenkommission
schrinkt den Kulturbegriff ein — womit sie das Ziel zwar nicht gefdhrdet,
aber auch nicht realisieren kann. Es ist das alte Problem des Liberalis-
mus: Die idealen Vorstellungen (Freiheit) gefdhrden letztlich die eigenen
Strukturen (Biirgerherrschaft) selbst. So gesehen ist der Bericht ein
politisches Dokument, aber kein kulturpolitisches.

Dennoch ist das Konzept den schweizerischen politischen Gegebenheiten
nicht angepasst, denn die kulturpolitischen Anstrengungen sollen vor allem
auf Bundesebene, die allein mit konkreten Vorschldgen versehen wird,
wihrend sonst nur unverbindliche Empfehlungen genannt werden, zum
Tragen kommen. Dem Bund sollen nach Clottu-Bericht etliche Instru-
mente und Zustindigkeiten zukommen, die staatspolitisch hierzulande
kaum realisierbar sind — und dies zu Recht aus der Sicht des modernen
Ansatzes: Umfassende Kulturpolitik heisst eben nicht allméchtige Planung
und Biirokratie, die schnell unmenschlich (und ineffizient) werden kann,
Aktivierung ist mit Zentralisierung nicht gleichzusetzen. Es geht nicht
darum, dass alle Ebenen — also auch der Bund — etwas tun, entscheidend
ist, was getan wird und was man damit erreichen will.

Damit sei der Wert des Berichtes nicht geschmalert, nur muss man ein-
sehen, dass hier kein kulturpolitisches Programm vorliegt. Der Bericht
Clottu ist eine Darstellung kultureller Aktivitdten unseres Landes zu einem
bestimmten Zeitpunkt, er zeigt, dass unsere Kulturforderung einseitig auf
Erwerb und Erhaltung von Kulturgiitern angelegt ist — 1970 wurden fiir
Kulturschaffende nur fiinf Prozent aufgewendet! — und er bringt Ideen zur
Reorganisation, die nicht iibersehen werden diirfen. Im ganzen handelt es
sich um eine Bestandesaufnahme, auf die Kulturpolitik aufbauen kann.
Wenn man beriicksichtigt, welche Schwierigkeiten die Enquéteure hatten,
nur um die klassischen Kulturbereiche zu analysieren, weiss man, was
Kulturpolitik im echten Sinne an Einsatz erfordert.



KULTURPOLITIK 329
Belebung der Diskussion als Folge

Die erlduterten Vorbehalte sollen selbstverstandlich nicht den Bund von
der kulturpolitischen Aufgabe dispensieren, aber vor allzu einfachen
Losungen warnen — vor allem wenn sie dazu noch politisch nicht machbar
sind und so das Anliegen iiberhaupt gefdhrden. Immerhin hat der Bericht
Clottu Anstosse vermittelt und auch dem Bund die Einsicht nahegelegt,
dass nur in einem geistigen Klima kiinftige Probleme zu meistern sind. Die
Pro Helvetia will ihre Aktivititen iiberdenken — sei es durch verstirkte
Diversifikation oder, im Auslandbereich, durch vermehrte Ausrichtung
auf den Dialog (statt Selbstdarstellung) —, vor allem will sie sich den nétigen
Freiraum schaffen, indem Pauschalsubventionen, die mehr als die Hilfte
ihrer (Inland-)Mittel verzehren und so keine aktive Kulturarbeit sind,
abzubauen sind. Mit der Verselbstindigung des Bundesamtes fiir Kultur-
pflege (BAK) hat der Bund ein Organ erhalten, das sich der geforderten
Koordination und Systematik annehmen kann. Aber auch hier zeigt sich,
dass an den Clottu-Bericht zu denken ist, wenn die nétigen Begriindungen,
Publizitdt und Orientierung eben nicht erfolgt sind. So ist es dem BAK
bislang nicht gelungen, seinen Anliegen Nachdruck zu verleihen — aus
dem einfachen Grund, weil es nicht publik genug ist.

Wichtiger sind die programmatischen Ansitze. Im Entwurf zur Total-
revision der Bundesverfassung wird die Kulturpolitik durch einen eigenen
Artikel (Art. 36) privilegiert — und dies entgegen den sonstigen Intentionen,
einzelne Aufgaben nicht herauszustreichen. Man hat also die Bedeutung
der Problematik erkannt und richtigerweise die Kulturpolitik nicht nur als
Kompetenzproblem, sondern als offentlichen Auftrag schlechthin gefasst
(gemass erlduterndem Bericht). Der Verfassungsentwurf verpflichtet ent-
sprechend «den Staat», womit gemeinsame Anstrengungen — und nicht nur
der Bund — gemeint sind. Bemerkenswert ist, dass Art. 2 VE lautet: «der
Staat fordert ... Kunst und Kultur» und im Art. 52 explizit «Kulturfor-
derung» (lit. ¢) und «Fo6rderung von... Kunst» (lit. d) erwdhnt wird.
Geht man davon aus, dass die Viter des Entwurfs sich dabei etwas gedacht
haben, liegt ein umfassendes Kulturverstdndnis nahe. Dennoch muss sich
echte Kultur an der Gesamtanlage der Verfassung bewihren.

Sachlich bedenklicher ist die Kulturinitiative. Hier liegt die Stossrich-
tung wieder einseitig beim Bund. Zudem sollen Budgetteile fixiert werden,
was dem umfassenden Anliegen, das eben flexibel und subtil zu hand-
haben ist — gerade weil es umfassend ist —, wohl kaum gerecht wird. Ent-
scheidend ist doch, wie die Mittel — dem Bedarf (!) entsprechend und ohne
starre Biirokratie — verwendet werden. Begriissenswert ist jedoch das
erklirte Ziel, eine umfangreiche 6ffentliche Diskussion anzuregen.



330 KULTURPOLITIK
Die Schweiz ein Sonderfall?

Wenn eine Verfassungsinitiative weniger ihr eigentliches Ziel, ndmlich
einen neuen Verfassungsartikel, anstrebt als vielmehr nétig ist, um ein
Anliegen offentlich bewusst zu machen, mag das ein machiavellistisches
Vorgehen sein. Es verdeutlicht jedoch, wie dringend die kulturpolitische
Auseinandersetzung in diesem Land ist. Bereits Max Imboden hat vom
Unbehagen in der Schweiz gesprochen. Nizon und Muschg verweisen auf
die Immobilitdt von Kultur hierzulande, indem sich Kiinstler im Ausland
Anerkennung und Luft verschaffen miissen, um hier iiberhaupt existieren
zu konnen. Der Clottu-Bericht klagt die engstirnige Festlegung auf Bewah-
rung im Kulturbereich an. Fiir Karl Schmid?® ist ein Land, das durch Puri-
tanismus, Neutralitdt, mangelnde Neugier und matriarchalischen Grundzug
charakterisiert ist, nicht empfinglich fir Kultur. Wer fiir Kiinstler aus
karitativen Uberlegungen sorgt, sieht nicht ein, dass Kultur lebenswichtig
ist. Wer kiinstlerische Aussagen auf ihren Wahrheitsgehalt iiberpriift, ver-
kennt, dass Wahrheit subjektiv im Kiinstler ist, dass dieser mogliche
Bedrohungen aufzeigt. Wer nicht akzeptiert, dass Kulturférderung auch
«verschwenderisch» helfen muss, missachtet, dass zwischenmenschliche
Beziehungen nicht rational, niitzlich sind. Wem der Sinn fiir eine gewisse
Reprisentation abgeht, dem muss gesagt werden, dass iibertriebener Puri-
tanismus wesentlich zum Niedergang von Staaten — etwa Weimars — bei-
getragen hat 1°.

Nun ist die Eidgenossenschaft nicht untergegangen. Es muss also ein
geistiges Klima, ein Gemeinschaftsgefiihl vorhanden sein — trotz oder
gerade wegen verschiedener Kulturkreise. Moderne Kulturpolitik ist da
nichts Neues, sondern eine Riickbesinnung. Neuorientierung heisst Orien-
tierung, den einzelnen, der durch Bildung und Information «bewusster»
wird, teilhaben lassen, sein Leben sinnvoll gestalten, mitdenken. Sie ist —
trotz ideeller Grundlagen — durchaus Realpolitik, denn bisherige Kultur-
politik existiert nur, solange der Souveridn weiterhin Kulturkredite geneh-
migt, von denen die Mehrheit (!) nicht profitiert. Dieses Phinomen héngt
mit der erwdhnten, suggerierten «Hoherwertigkeit» von Kunst zusammen,
die auch dazu dient, den Stimmbiirger in seiner politischen Meinungsbil-
dung zu unterdriicken. Demokratie wird reduziert — ein vager Garant fiir
die Zukunft. Demokratie, vor allem direkte Demokratie, gefdhrdet lang-
fristig das enge Kulturverstindnis und seinen passiven, reagierenden
Mechanismus. Kunst provoziert aber auch und kann schwerlich auf Kon-
sens bestehen. Der Referendumsdruck fiihrt zu Scheinkompromissen im
Kulturbereich, die rasch machtpolitisch ausarten. Auf der anderen Seite
sind diese Gefahren auch Chancen, Rechtfertigungen fiir ein umfassendes



KULTURPOLITIK 331

Kulturbild, denn nur so ist ein kulturelles Klima zu verwirklichen, das der
Demokratie in Zukunft gerecht wird, das die Empféanglichkeit fiir Kultur
starkt und damit die Kunst befruchtet, ja erhilt. Referenden sind dann
Formen von Kontrolle und Kritik und machen Kultur zu einem Teil der
Offentlichkeit (hier bietet die Schweiz besondere Moglichkeiten, verglichen
mit anderen westlichen Staaten), wiahrend Initiativen verschiedenster Grup-
pen das Ganze flexibel und dynamisch erhalten, Bediirfnisse artikulieren
und den personlichen Einsatz begiinstigen. Direkte Demokratie ist so
gesehen realistische Moglichkeit fiir moderne Kulturpolitik, wobei folgen-
des Problem zu beachten ist: Kulturpolitik will wahres, dem Eigeninter-
esse dienendes Demokratieverstindnis lehren, benstigt aber dazu die
Legitimation (Mittel) in der heutigen Demokratie, die die Zusammenhénge
noch nicht erkennt.

Die andere Komponente ist der Foderalismus, der in verbreiteter Mei-
nung eine Verstarkung kultureller Anstrengungen hemme, da er die Syste-
matik verunmogliche (Bericht Clottu), und die primidr zustdndigen Kan-
tone — entgegen den Hoffnungen der Botschaft von 1938 — ihre Kultur-
hoheit nicht ausgewertet haben (Pro Helvetia 1954), also zuwenig initiativ
seien. Nun spricht das nicht gegen den Foderalismus, sondern gegen seine
Handhabung. Im Gegenteil: Foderalismus bedeutet Treuebund (foedus)
und meint gemeinsam gestarktes Angehen der Aufgaben, eine Verpflich-
tung aller Beteiligten. Ihm ist es zu verdanken, dass Kultur heute nicht total
verstaatlicht ist, denn er wahrt notige Freirdume und beschrénkt die Biiro-
kratie. Zudem ist er eine staatspolitische Gegebenheit (eine unumging-
liche, wenn man an die verschiedenen Kulturkreise denkt!), die allein aus
sachlichen Griinden kaum iiber Bord geworfen werden kann. Fiir moderne
Kulturpolitik ergeben sich da besondere Chancen, denn nur im foderalen
System kann subtil, den FEigenarten entsprechend vorgegangen werden,
konnen aufgabengerechte Losungen gefunden werden. Hier ist es mog-
lich, dem Einzelfall in direkter Nahe gerecht zu werden und umfangreichere
Anliegen durch vereinte Krifte in Angriff zu nehmen. Umfangreiche Kul-
turarbeit heisst, wie gesagt, nicht Totalplanung. Sie kann und darf nicht
vor allem Sache des Bundes sein. Ihre Aufgabe ist es, die Gemeinschaft in
ganzer Breite (horizontal und vertikal) zu verpflichten und allen Gliedern
klarzumachen, welchen Beitrag sie beisteuern konnen. Bewusstsein ist
alles.

«Kultur von untens — eine Notwendigkeit

Wenn auch alle foderalen Teile aktiviert werden sollen, sei dennoch hier
ein Akzent gesetzt: Wahre, vom einzelnen erlebte Kultur verlangt den



332 KULTURPOLITIK

Schwerpunkt auf unterster Ebene, der Gemeinde — und zwar auf Grund
folgender Argumente:

— Rdumlich: Kultur ist ein komplexes Phianomen, das strukturiert werden
muss. Die Verteilung im Raum ermoglicht es, Komplexitiat aufzuglie-
dern (wobei Raum mehrdimensional und nicht nur geographisch zu
verstehen ist). So kann Raum als politisches Ordnungsprinzip wirken 1.
Der Mensch ist raumbezogen, sein Identifikationsbediirfnis ist zu
beriicksichtigen, damit er Raum wahrnimmt — auch psychologisch —
und erlebt. Der strapazierte und ungeniigende Begriff dazu lautet Hei-
mat. Die kleine Einheit, die Gemeinde ist da der geeignete Ansatzpunkt.

— Politisch: Die Selbstverwaltung ist ein Grundelement der Demokratie
und gleichzeitig Urzelle der Kultur im Abendland. Hier haben Milita-
rismus und zentralistischer Biirokratismus immer die Kultur selbst
gefihrdet — man denke an die Caesaren oder den absolutistischen Staat,
wihrend die Kultur sich gefestigt hat mit dem Christentum, dem der Sinn
fiir die kleine Einheit nicht abgeht. Gerade die kommunale Gemein-
schaftsethik enthélt die beiden kulturtragenden Elemente Freiheit und
Nachstenliebe 12,

— Finanziell: Kulturpolitische Grundsatziiberlegungen sind da am wich-
tigsten, wo die Probleme akut sind — etwa im Finanzspielraum von
Kleinstddten, der heute durch fixe (Lowen-)Anteile von bestehenden
Kulturinstitutionen (Theater) stark beengt ist. Die kulturelle Selbstver-
standlichkeit (der Gemeinden), die der Kultur zwar feste Etatteile
sichert, aber kaum entwicklungsfdhig ist, entspricht der Wirklichkeit
nur begrenzt. Kulturpolitik muss sich den Herausforderungen stellen.
Sie darf nicht nur dort ansetzen, wo die Moglichkeiten (Mittel) am
giinstigsten sind, sondern muss problembezogen sein und sich den gros-
seren Schwierigkeiten annehmen. Zudem will sie gemissigt, flexibel und
moglichst unbiirokratisch sein. Auf Gemeindeebene sind finanzielle Aus-
wirkungen dem einzelnen besser ersichtlich (und somit legitimierbar),
da es um ihn und seine unmittelbare Umwelt geht.

— Konzeptionell: Auch hier der gleiche Ansatz: Gerade die Lokalpolitik
bedarf der Neuorientierung, will sie umsichtig und sinnvoll sein. Dabei
ist zu unterscheiden zwischen (Land-)Gemeinden, die die kulturelle
Identitdt bislang nicht fassen kénnen, und vornehmlich Stddten, deren
kulturelle Anstrengungen einseitig und unbegriindet sind. Im ersten Fall
muss klar werden, dass lokal- und umweltbezogen eine /dee anzugehen
ist. Die Vorstellung des Europarates, die Zentralgewalt solle den
Gemeinden die Idee «in die Hand geben», ist allerdings abzulehnen, da
so dezentral zentralisiert wird (nach franzsischem Muster). Vielmehr



KULTURPOLITIK a4

muss sie selber gesucht und dauernd iiberpriift werden. Die Chance der
landlichen Gegenden ist es, dass Kultur der Zukunft (fast) immer in der
«Provinz» gedeiht. Den Stadten muss geholfen werden, den Kulturauf-
trag menschengerecht zu begriinden, was bedeutet, Kultur nicht selbst-
verstandlich, automatisch zu fordern, sondern zu hinterfragen (es muss
erlaubt sein, auch zur Rolle etwa des Theaters fiir die Kommune Fragen
zu stellen!). Kultur wird verspielt, missbraucht man sie als Aushinge-
schild fiir touristische Werbung oder Lokalpatriotismus. Wenn kleinere
Gemeinden sich an iiberregionalen Massstdben orientieren und ehrgeizig
erfolgreiche Kulturinstitute von Grossstadten kopieren, gefihrden sie
das foderale System iiberhaupt und verunmoglichen geforderte kultur-
politische Differenzierungen. Die Einsicht fiir diese Zusammenhénge ist
von entscheidender Bedeutung. Professionelle Kulturpolitiker sind
besonders auf Lokalebene nétig: Kulturpolitik als «l’art de prévoir»
(Edgar Tripet).

— Sachlich: Subjekt ist der Mensch (und seine Bediirfnisse), wobei das
kreative Schaffen vermehrt im Vordergrund stehen muss. Je mehr eine
Betdtigung vom einzelnen abhingt, desto mehr hat die Unterstiitzung
individuell zu erfolgen. Da Forderungsentscheide letztlich subjektiv sind,
sollten sie auf moglichst tiefern Niveau — dort wo die Umstdnde des
Einzelfalls beriicksichtigt werden konnen —, also auf Gemeindeebene,
fallen. Der Anfianger braucht stimulierende Anerkennung, er «macht»
die Zukunft der Gemeinschaft. Ebenso sind Amateure, Vereine hier zu
begiinstigen, denn sie ermoglichen zwischenmenschliche Beziehungen,
Kommunikation und Kontakt zum Kiinstler und identifizieren sich damit
mit der Umwelt. Die Gemeinden sind aufgerufen, zunéchst die benotig-
ten Raumlichkeiten fiir Ausstellungen und Geselligkeit sowie Ateliers zu
beschaffen. Weil Kultur umfassend ist und es um den ganzen Menschen
geht, muss Kulturpolitik objektbezogen handeln. Je nach Bereich sind
die erforderlichen Anstrengungen unterschiedlich: Musik ist durch
Reproduktion gesellschaftlich starker ausgleichend als Bildende Kunst,
Denkmalpflege ist weniger heikel als Impulse fiir kommunikative Ver-
stindigung. Die kleine Einheit ist geeignet, solche Unterschiede zu
beriicksichtigen.

Die Gemeinde erhidlt das notwendige freiheitliche Potential, das der
Sozialstaat angreift, weil er den einzelnen an sich klammert, und starkt die
individuelle Verantwortungsbereitschaft. ITm Steuerstaat ist Kultur kein
Luxus mehr, sondern eine Verpflichtung. Die Gemeinschaft beruht auf
verniinftiger Kommunalpolitik, die vor allem Kulturpolitik sein muss 13.
Verniinftig ist sie, wenn auch Nichtgeplantes, Zufilliges weiterleben kann,



334 : KULTURPOLITIK

d. h. wenn sie als «aleatorische Stadtplanung» (Hermann Glaser) verstan-
den wird.

Und die anderen Staatsebenen? Kultur ist als Einheit in ein umfassendes
Konzept zu stellen. Sie bleibt keine Gemeindeangelegenheit, obwohl dort
das Beziehungsnetz, der Bewusstseinsprozess ansetzt. Zwei Stossrichtungen
sind anzuerkennen:

1. Die Kantone sollen die Kommunalpolitik verstirken. Sie entlasten die
Gemeinden von etlichen «anderen» Verpflichtungen, damit diese den
Kulturauftrag realisieren konnen, sie helfen mit Finanzbeitrdgen, sorgen
fiir einen gewissen Ausgleich und fiir Koordination und iibernehmen
teils administrative Aufgaben des Kulturbereichs. Ihnen kommen eigent-
lich keine besonderen Kulturaufgaben zu — und dies, obwohl sie die
politische Hauptverantwortung (Kulturhoheit) tragen: Diese verpflichtet
zu gewisser Zuriickhaltung. Die Kantone sollen Kultur erméglichen, was
bedeutet, die kommunale Handlungsfreiheit verbessern.

2. Der Bund dagegen hat spezielle Aufgaben, die nur solidarisch 18sbar
sind. Es handelt sich dabei um Anliegen, die vereinte Krifte anspre-
chen — Minderheitenprobleme, Kiinstlerausbildung usw. — und um sol-
‘che, die wesensmissig dem Bund zukommen — Film, kulturelle Aussen-
politik usw. Er sollte aber nicht Aufgaben iibernehmen, die aus finan-
ziellen Griinden nach zentralem Handeln rufen. Die Subsidiaritét darf
nicht so verstanden werden, dass stufenweise — je nach Mittelbedarf —
Anliegen nach oben verschoben werden, denn auf diese Weise wird
Kulturpolitik nur reagieren konnen, das Scheitern der unteren Ebene
abwartend, ohne Zielorientierung und Perspektive.

Um es deutlich zu machen: Pladiert wird nicht fiir eine Abkehr vom drei-
stufigen Modell, sondern fiir aufgabengerechte Losungen, die der indivi-
duellen und umfassenden Charakteristik entsprechen. Die kantonale Zu-
standigkeit wird nicht geleugnet, sondern umsichtig (verfassungsrealistisch)
bedacht, indem die Kantone dem Besonderen, Individuellen von Kultur
gerecht werden sollen, da sich Vielfalt nicht auf Kantonsgrenzen beschrén-
ken ldasst. Dem Bund ist zu sagen, dass trotz euphorischer Besinnung
(bedingt durch den Clottu-Bericht) Kultur sich jeder Biirokratisierung und
Verplanung widersetzt.

Letztlich hiangt alles davon ab, ob es uns gelingt, ein kulturelles Klima
(wieder-)herzustellen, das lebenswert ist, passiven Kulturkonsum verneint
und somit Gefahren fiir die Gemeinschaft behebt und Impulse fiir kiinst-
lerisches Schaffen vermittelt. Dann haben wir es mit Kultur zu tun, die
auch Kunst ist — und umgekehrt.



KULTURPOLITIK 333

1Vgl. S. Ott: Kunst und Staat. Miin-
chen 1968. S.20ff. — 2Vgl. K. Schmid:
Schwierigkeiten mit der Kunst. Ziirich
1969. S. 33 ff. — 3 Vgl. H. Maier: Anstosse.
Stuttgart 1978. S. 160. — 4 Vgl. H. Mayer:
Kultur ist immer ein Werk der Neinsager.
In: Die Zeit. 4. 1. 1980. S.29f. — 5Vgl.
H. Hoffmann: Kultur fiir alle. Frankfurt
1979. S. 106 und 142. — ¢ Vgl. Hoffmann
19 ff., 28, 163.— 7 H. Maier: Kulturpolitik.
Miinchen 1976. S. 188.—8 Vgl. A. Muschg:
Wohin mit der Kultur? In: Gruner/Miil-
ler (Hg.): Erneuerung der schweizeri-
schen Demokratie. Bern 1977. S.69f. —
?Vgl. Schmid 44 ff. — 1 Vgl., W. Schiitz:
Der Staat als Mézen. In: Landesregierung

Nordrhein-Westfalen (Hg.): Staat und
Kunst. Krefeld 1962. S. 19 f. — 11 Vgl. P.
Hiberle: Kulturpolitik in der Stadt — ein
Verfassungsauftrag. Heidelberg / Ham-
burg / Karlsruhe 1979. S. 45. — 12Vgl. A.
Gasser: Die kulturellen Einfliisse der
Demokratie. In: Kultur — Staat — Mensch.
Chur 1945. S.55 ff. — 13 Vgl. besonders
die Beitrage von H. Glaser, D. Sauber-
zweig und O. Schwencke in: H. Hoff-
mann (Hg.): Perspektiven der kommuna-
len Kulturpolitik. Frankfurt 1974 sowie
Schwencke /Revermann / Spielhoff (Hg.):
Pladoyers fiir eine neue Kulturpolitik.
Miinchen 1974.

Confiserie am Paradeplatz

Selbst der Osterhase

holt seine guten Sachen
bei Spriingli

- =

Hauptbahnhof Ziirich
Stadelhoferplatz  Shop-Ville
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt

Airport-Shopping Kloten




	Kunst oder Kultur? : Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik

