
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 4

Artikel: Kunst oder Kultur? : Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik

Autor: Kellenberger, Ralph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ralph Kellenberger

Kunst oder Kultur?
Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik

Der folgende Artikel will eine Diskussion grundsätzlicher Art, einen Denk-
prozess anregen. Es soll aufgezeigt werden, wie auf Grund der gesellschaftlichen,

politischen Entwicklung sich heute die falsche Alternative «Kunst
oder Kultur» (Kunst verstanden als sogenannte «Schöne Künste», also
inklusive Literatur, Musik usw.) überhaupt stellt. Nötig ist eine
Rückbesinnung auf das Eigentliche, Wesensmässige von Kultur, indem man
begrifflich dem Anliegen Rechnung trägt und die kulturpolitischen
Konsequenzen nicht übersieht. Ferner soll untersucht werden, welchen Beitrag
dazu neuere Ansätze in der Schweiz liefern, wobei keine Darstellung des

Instrumentariums angestrebt wird.

Die Rolle der Kunst

Das heute unerschüttert gültige Verständnis von Kunst ist 200 Jahre alt
und orientiert sich an Kriterien des 16. Jahrhunderts — und dies trotz der
Umwälzungen der Französischen Revolution, trotz der enormen
materiellen, politischen und geistigen Veränderungen in der Folge. Goethes

Auffassung von Kunst als eine individuelle Erfindung ist nach wie vor
populär und wird beurteilt nach ästhetischen Kategorien der Renaissance.
Dabei wird sie nicht einmal der kunstgeschichtlichen Entwicklung gerecht.
Für die Griechen war Kunst ein Können, das Wesentliche der Gegenstände
darzustellen, und auch im Mittelalter wurde der Künstler als Handwerker
gesehen1. Die Kirche, die bald zur entscheidenden Quelle künstlerischer
Hervorbringungen wurde, lehnte eine ästhetische Ausrichtung ab und
setzte auf metaphysische Symbolik - Form und (theologisches) Programm
waren dem Künstler ohnehin vorgegeben. Die Renaissance brachte dann
Individualität, Ästhetik, Kunstfreiheit und damit einen Aufstieg der Künstler.

Die freie Betätigung aber verunmöglichte, dass Kunst weiterhin von
allen Schichten verstanden und getragen wurde (beim Bau der gotischen
Kathedralen waren noch alle Gläubigen aktiv beteiligt und die verschiedensten

Kunstbereiche verbunden). Die Künstler verloren zunehmend den



320 KULTURPOLITIK

Kontakt zum Publikum - und damit ihre geistigen und materiellen Grundlagen.

Mit schwindendem Kunstverständnis wurden sie aber immer mehr
von einer kleinen Zahl (adliger) Kunstkenner und -gönner abhängig und
damit leicht kontrollierbar. Die geistige Befreiung entsprach nicht der
sozialen Stellung der Künstler. So ist es ihnen denn in der Französischen
Revolution nicht gelungen, sich und ihr (künstlerisches) Freiheitsideal zu
etablieren. Im Gegenteil: Die Revolution zerstörte die Geschlossenheit der
Gesellschaft, die Nährboden der Kunst war, beseitigte den wichtigsten
Auftraggeber - den Adel - und errichtete einen strengen, sittlichen
Verhaltenskodex, der den romantischen Subjektivismus, welcher den Künstlern
vorschwebte, nicht akzeptieren konnte. Die Kunst wurde isoliert, als Spe-
zialbereich abgeschoben auf Grund von gesellschaftlicher Entwicklung.
Der Künstler war nun sein eigener Auftraggeber, was zu einer enormen
Vermehrung verschiedenster Stilrichtungen führte. Eine mehr oder weniger

einheitliche Geschmacksorientierung, die früher auf Grund der
gleichen (Klosterschul-)Bildung von Adel und Klerus objektiv gegeben war,
existierte nicht mehr. Verstärkt wurde der Bruch in der Folge dadurch,
dass von absoluter Anlehnung an Ästhetik abgegangen und die Kunst mehr
und mehr in die soziale Wirklichkeit einbezogen wurde und sich sozio-
kulturell verstand.

So ist der Künstler heute ein Einzelgänger, der sich an keine
Gesellschaftsordnung anlehnt, und die Gesellschaft betrachtet ihn als Aussenseiter,

den man nicht ernstnehmen muss, dessen Werke man aber nach
Belieben akzeptieren kann, sofern sie ins «System» passen. Die
Kunstgeschichte ist - gesellschaftlich betrachtet - eine Darstellung vom Aufstieg
(Emanzipation) und Fall (Isolation) der Kunst. Die Krise beruht darauf,
dass man die vollzogene Emanzipation, die Kunstfreiheit und die
Eigengesetzlichkeit - Kunst wird zum Spiel und Luxus degradiert, um den
zunehmenden Konflikt mit unserer technischen Welt zu vertuschen - nicht
anerkennt und sich immer noch an einseitig ästhetische Beurteilungsschemen

hält. Es ist aber vor allem eine Krise der heutigen Gesellschaft:
Die Kunst suggeriert grenzenlose Selbstverwirklichung, eine hedonistische
Haltung, die unserem rationalen Berufsalltag nicht entspricht. Der Blick
zur Kunst ist eine Suche nach Freiheit, denn Kunst ist nach Heinrich Böll
die einzig erkennbare Erscheinungsform von Freiheit in dieser Welt.

Kultur und Staat

Die Freiheit ist auch wichtige Charakteristik in der Beziehung zum Staat.
Der historische Abriss hat gezeigt, dass Kultur komplex ist und sich keines-



KULTURPOLITIK 321

wegs geradlinig in Richtung «kulturelle Blüte» entwickelt - zumindest wenn
man die Gegenwart einbezieht. Entsprechend ist das Problem im Verhältnis
Staat - Kultur nicht immer gleich gewesen. Mit der einfachen Formel
«Kulturstaat» ist es nicht getan, und auch die blosse Übernahme der Mäzenrolle
durch die öffentliche Hand ist eine zu vordergründige Erklärung. Zwar
ist die staatliche Organisation selbst ein Produkt kultureller Anstrengung,
aber der Staat ist nicht mehr in der Lage, Vorbild und Anreger kultureller
Betätigung zu sein, da er pluralistisch zusammengesetzt ist. Er kann heute
nicht sittlich erheben und sich der Kunst als Erziehungsmittel bedienen.
Ebenso hat der Pluralismus (auch) im Kulturbereich dazu geführt, dass

der Staat nicht einfach als neuer Auftraggeber auftreten kann (nebenbei
bemerkt sind die Fürstenhäuser nicht rein private Mäzene gewesen). Die
gesellschaftliche, soziale Realität zwingt zur Neueinschätzung der Beziehung

Staat - Kultur.
Problematisch wurde das Verhältnis erst im 18. Jahrhundert, als die

Liberalen in ihrer antistaatlichen Grundtendenz versuchten, das Kulturelle
der staatlichen Allmacht entgegenzusetzen, um so mittels humanistischer
Motivierung dem individuellen Streben Rückhalt zu verschaffen (am Rande
sei erwähnt, dass derselbe Wilhelm von Humboldt, der zunächst den Staat
als Erziehungsinstrument ablehnte, später selbst die kulturstaatliche Idee
einer Bildungsgemeinschaft begründete). Sie haben dabei übersehen, dass

beide Bereiche, Staat wie Kultur, letztlich nicht abtrennbar sind, da sie

auf dem Menschen gründen, der nicht teilbar ist. Die Kultur beruht auf
Gemeinschaft und damit einer Form von politischer Organisation, die der
Staat zu verwirklichen hat, will er als sinnvolle Ordnung gelten. Der Staat
dagegen ist auf Impulse und Werte angewiesen, die nur die Kultur
vermitteln kann, denn «erhielte sich ein Staat durch Strassenbeleuchtung und
Kanalanlagen, wäre Rom nie untergegangen» (Gottfried Benn). Es muss
also eine immanente, geistige Kraft geben, die den Staat erhält. Kultur
und Staat können sich aber nur gegenseitig befruchten, wenn das Prinzip
ihrer Beziehung Freiheit heisst. Gerade wenn man die erläuterte
gesellschaftliche Entwicklung ernstnimmt, kann man nicht übersehen, dass Freiheit

im Kulturbereich von grundsätzlicher Bedeutung ist. Solange der
Staat, der über seine (nötige) fördernde Hilfe ein Potential von
Lenkungsmöglichkeiten hat, vom Kulturschaffenden Dankbarkeit statt Engagement
verlangt, solange dessen Äusserungen nur akzeptiert werden, wenn er das

System nicht in Frage stellt - wie wenn Kultur jemals apolitisch gewesen
wäre -, kann von echtem, gegenseitigem Verhältnis kaum die Rede sein.
Reale Freiheit ist schliesslich ein Element dieser geistigen Kraft, die den
Staat erhält und die Kultur belebt. Sie verwirklicht sich nicht von selbst,
sondern bedarf verstärkter Anstrengung und Einsicht. Der Staat muss heute



322 KULTURPOLITIK

mehr denn je die Freiheit fördern. Kulturförderung muss Freiheitsförderung

sein. Der Kulturschaffende muss faktisch - d. h. auch bei ungenügenden

finanziellen Mitteln - in die Lage gesetzt werden, seine Vorstellungen

umzusetzen. Die Kunst darf nicht irgendwelchen Staatszwecken dienstbar

gemacht werden, wie das in totalitären Systemen nur allzuoft der Fall
ist. Dem Staat wird zugemutet, zu fördern und Kritik, ja böseste Angriffe
einzustecken, denn nur er ist auf Grund der Verfassung auf Dulden,
Ausgleich und Verständnis ausgerichtet. Misstrauen und Missverständnisse
müssen einkalkuliert werden. Sie sind ebenfalls durch die Entwicklung
bedingt. Die geschilderte Konstellation und ihre Notwendigkeiten sind
jedoch nicht schöne Idealvorstellungen, sondern harte Anforderung, wenn
man weiterhin von Beziehung, die kein einfaches Geben und Nehmen ist,
reden will.

Die Problemstellung wird noch weiter verwirrt, wenn man der
Argumentation Karl Schmids 2 folgt: Das Verhältnis Staat-Kultur wird dadurch
verändert, dass sich der Staat zu einem sozialen Phänomen ohne Beispiel
gewandelt hat. Der moderne Wohlfahrtsstaat ist nicht mehr durch Macht
bestimmt, sondern auf die Bedürfnisse ausgerichtet. Während Jacob Burckhardt

Staat und Kultur noch als Gegner (Potenzen) gesehen hat, ist dieser

Widerspruch nun aufgehoben, da die Orientierung an Bedürfnissen Sache
der Kultur ist. Der Staat wird zum Kulturträger schlechthin, da er aber
zweckrational und gut ist (Macht ist böse), verliert er die Freude an
Machtdarstellungen, welche früher stärkster Impuls der Kunst war. Der Sozialstaat

ist gerecht und muss sich nicht mehr aus schlechtem Gewissen durch
Kunstwerke verewigen. Die Kultur wird integriert, die Kunst aber bleibt
abseits - ja ihr Verhältnis zum Staat wird weiter belastet.

Wenn Freiheit und Gemeinschaft Bedingungen von kulturellem Schaffen
sind, darf ein Hinweis zur Demokratie nicht fehlen, denn sie ist der Nerv
sinnvoller Ordnung. Gerade die moderne Demokratie verlegt nach Helmut

Ridder die staatskonsolidierenden Elemente in die Psyche des
einzelnen Bürgers. Der Kulturauftrag geht entsprechend zuerst und vor allem
an den einzelnen 3. Der Sozialstaat aber verunmöglicht die liberale Ansicht,
dass der einzelne Kulturträger ist, da er eben auch Steuerstaat ist. Kultur
muss deshalb öffentlich getragen und gefördert werden. Geistige Grundlage
von Demokratie ist Verständigung und Richtigkeit, die nur der Kultur
entnommen werden können. Demokratie ist «Überwältigung des Staates
durch die Kultur» (Burckhardt). Die Demokratie fördert die Freiheit -
nur sie kann Kunst hervorbringen -, beruht aber auf persönlicher (geistiger)

Bereitschaft und Teilnahme - welche wiederum im weiteren Sinn die
Kultur ansprechen. Die Frage bleibt im Raum: Kunst oder Kultur?



KULTURPOLITIK 323

Der Kulturbegriff als Angelpunkt

Die obigen Darlegungen haben angedeutet, dass da neben den sogenannten
«Schönen Künsten» noch etwas sein muss, das den Staat erhält und

dem einzelnen gerecht wird. Kunst als etwas Besonderes, separater Bereich,
den wir nicht verstehen, da er anscheinend unserem Nützlichkeitsdenken
nichts beizutragen hat. Cocteaus berühmter Satz «Die Poesie ist
unentbehrlich - wenn ich nur wusste wozu?» dürfte beim heutigen (Sozial-)
Staat in noch verstärktem Masse die Problematik offenlegen. Dennoch
suchen wir Zuflucht bei der Kunst - ja oft ertragen wir die Realität nur
hinter dem Schleier der Kunst. Kunst als (geistige) Disziplinierungsmass-
nahme: Das Bürgertum sichert mittels kultureller Tugenden seine
Herrschaft ab - Marcuse spricht da von «affirmativer Kultur». Oder in Fromms
Sprache ausgedrückt: Mit dem Kulturapparat lenkt man die libidinösen
(leidenschaftlichen) Kräfte in gesellschaftlich gewollte Richtung und
schwächt diese Kräfte zugleich ab, damit die gesellschaftliche Stabilität
nicht gefährdet wird. Der zugrundeliegende enge, spezialisierte Kulturbegriff

stammt aus dem 18. Jahrhundert und geht Hand in Hand mit unserer

Angewohnheit, von kulturellem Erbe Besitz zu ergreifen - eine
angenehme Erbschaft, da sie schuldenfrei ist. Wir verkennen, dass Kunst immer
ein Werk von Neinsagern ist und setzen bedenkenlos frühere Künstler, die
nun sanktioniert sind, da Distanz für Unberührbarkeit sorgt, gegen die

heutigen Aussenseiter ein4. Kunst lässt sich aber nicht besitzen, verwerten

- sie mahnt eher vor unserer auf Verwertung angelegten Welt.
Dass dieser enge Kulturbegriff auf lange Sicht gefährlich ist, liegt auf

der Hand. Er ist weder realistisch noch gesellschaftsgerecht, mit seiner

Abtrennung von Hobby und Ernst des Lebens reduziert er die
Freiheitsvorstellung und gefährdet den Kern unseres Zusammenlebens, die Demokratie.

Er ist nicht fähig, den Menschen in seiner Gesamtheit anzuerkennen

und trägt wenig zur kulturellen Weiterentwicklung der gesamten
Bevölkerung bei (CCC).

Der weite Kulturbegriff dagegen ist ein umfassendes Prinzip: Kultur
als Form menschlichen Lebens, als Lebensbewältigung, Sinn- und
Bedürfnisorientierung, als «Selbstvervollkommnung» (Hilmar Hoffmann),
«Entfaltung des Individuums» (Ionesco). «Kultur sein» lautet die Devise.
Nach Erich Fromm ist die Gegenüberstellung Haben - Sein ein existentielles

Problem: Im ersten Fall ist man nicht um des eigenen Seins (Sinns)
wegen, sondern man ist eine «Prothese des Habens», was Marx als «ent-
äussertes Leben» bezeichnet. In der Formulierung des Europarates geht
es darum, den einzelnen zu befähigen, sich in der Welt zurechtzufinden
und diese unter Umständen auch verändern zu können. So verstanden ist



324 KULTURPOLITIK

Kultur dynamisch ausgerichtet und beschränkt sich nicht auf bloss passive
Betrachtung (Konsum) kultureller Produkte. Sie befreit aus Unwissenheit,
was Kant unter «Emanzipation» versteht, weckt das Interesse für wichtige

Alltagsfragen und begünstigt zwischenmenschlichen Kontakt, indem sie

durch Kommunikation sensibilisiert.
Nun ist es gerade die Kunst, die die Kommunikation fördert, die uns

das Staunen, das Empfinden lehrt. Sollte es deshalb statt «Kunst oder
Kultur» besser «Kunst und Kultur» heissen? Mit Recht wird man einwenden,

dass der umfassende Kulturbegriff die Kunst beinhalte und somit nur
von Kultur zu reden sei. Mit der überspitzten Formel «Kunst und Kultur»
soll aber unterstrichen werden, dass im neuen Kulturverständnis, das

eigentlich eine Rückbesinnung auf das alte ist, die Kunst eine nach wie vor
entscheidende Position einnimmt, da es nicht darum gehen kann, traditionelle

Kunst durch alternative Kultur, die übrigens nicht ideologisch motiviert

ist, sondern nur die Wirkung von Kultur verfügbar macht, zu ersetzen.

Kunst ist notwendig, denn sie verfeinert die Sinne - die Voraussetzung
zur Erfassung inhaltlicher Tiefe von Kultur - und befreit von einseitig
technisch-rationalem Denken5. Sie ist bester Animator und Hoffnung in
einem. Dennoch geht es nicht darum, dass Kunst verewigt wird, sondern
dass irgend etwas auf dieser Erde von Bestand ist.

Eine Begriffsbestimmung dient normalerweise dazu, die übereinstimmende

Diskussionsbasis zu finden. Im vorliegenden Fall aber enthält der
Begriff die Entscheidung, die Aktionsrichtung bereits. Eigentlich bilden
die beiden Kulturbegriffe keine frei wählbaren Alternativen. «Mensch
sein» verpflichtet.

Konsequenzen für die Kulturpolitik

Es ist offensichtlich, dass die Aufgabe nicht gerade leichter wird. Dem
umfassenden Kulturbegriff mangelt die Operationalitat, worauf bisherige
Politik immer gebaut hat. Die Politiker halten ja am traditionellen
Kulturverständnis nicht nur deshalb fest, weil sie die beschriebenen Zusammenhänge

verkennen, sie orientieren sich an klar bestimmbaren Anforderungen

greifbarer Objekte, nämlich den Kulturinstitutionen wie Theater,
Museen usw. Da diese Institute enorme Summen benötigen, können die
Politiker sich die Entscheidung, das Überdenken eigentlicher kultureller
Anliegen ersparen (um dennoch nicht als «kulturlos» zu gelten).
Kulturförderung ist so fast automatische, kopflose Fortschreibung von
Haushaltposten bestehender Kulturorganisationen. Das hängt damit zusammen,
dass westliche politische Systeme auf kurzfristige, politisch vorzeigbare



KULTURPOLITIK 325

Erfolge angewiesen sind. Langfristige Perspektiven sind unpopulär - aber
gerade sie sind unumgänglich, will man versuchen, die umfassende Aufgabe

anzugehen. Dass die Probleme schwer lösbar sind, rechtfertigt nicht,
sie auszuklammern, denn es geht um den Menschen um seiner selbst
willen. Politik muss nicht nur machbar sein (Kultur ist es auch nicht). Sie
darf sich nicht nur an Anliegen halten, die lautstark ausgedrückt werden.
Sie muss - vor allem in der Demokratie - durch (kulturelle) Werte und
ideelle Ausrichtungen gesteuert werden. Die gesellschaftliche Organisation
ist laufend zu verbessern. Gerade deshalb ist Kulturpolitik wichtig, denn
sie baut auf ein positives Menschenbild, sie ist eine besondere Form,
durchaus schöpferisch und auch spirituell. So verstanden kann man Ionesco
nicht beipflichten, wenn er die Politik als «unterste Stufe der Leiter»
bezeichnet, die nur Güter aufzuteilen habe.

Erstaunlicherweise muss zunächst festgehalten werden, dass Kulturpolitik

notwendig ist. Es braucht Organe, die sich mit den Problemen
auseinandersetzen - «von Kultur sprechen wir erst, seit sie sich nicht mehr
von selbst versteht» (E. R. Huber) -, es braucht aber auch Kulturpolitik
im Sinne eines übergreifenden Prinzips der gesamten Politik. Eine
Konsequenz der Neuorientierung ist es, dass Kulturpolitik begründet werden
muss: Der Kulturpolitiker hat die Anliegen zu artikulieren, Kriterien
herauszuarbeiten, da die Spannung zwischen Freiheit der Kultur und
Verantwortung bei der Verwendung öffentlicher Mittel verschärft wird, er hat
die Zusammenhänge klarzumachen - vor allem dass sich Kultur nicht mehr
in ihrem ästhetischen Gegenwert legitimiert -, er hat ferner aufzuzeigen,
dass alles davon abhängt, wie wir künftig unseren Reichtum nutzen statt
ihn nur zu vergrössern6. Kulturpolitik ist nicht (böse) Politik mit andern
(guten) Mitteln, sie darf sich auch nicht - im Proporzverfahren - der
nötigen Entscheidungen entledigen. Kulturpolitik ist eine Herausforderung,
die das Wagnis, eventuell einem Irrtum zu unterliegen, einzukalkulieren
hat. Untätigkeit ist schlimmer als Irrtum - besonders da dieser nicht der
kulturellen Intoleranz totalitärer Systeme gleichzusetzen ist: «Zwischen
Nichtförderung und dem Verbot missliebiger Kunstrichtungen besteht ein
prinzipieller Unterschied. Im ersten Fall ist die Fehlentscheidung ein
subjektiver Irrtum, im zweiten stellt sich das Problem der Entscheidung gar
nicht mehr.»7 Da Kulturanliegen keine Lobby haben, sind sie im
politischen System nicht etabliert. Aufgabe des Kulturpolitikers ist es, ihnen
Nachdruck zu verschaffen, damit nicht erst auf Grund der öffentlichen
Meinung re-agiert wird. Begründung von Kulturarbeit ist also nicht blosse

Rechtfertigung finanzieller Ausgaben (die zweifelsfrei stark zunehmen
müssen), sondern ein Überdenken und Artikulieren von grundlegenden
Gegebenheiten. Der Kulturpolitiker wird dabei nur allzuoft Widersprüche



326 KULTURPOLITIK

aufzuzeigen haben. Er kann und soll keine perfekten Lösungen bieten,
denn Widersprüche liegen in der menschlichen Natur. Wichtig ist, dass man
sich mit ihnen auseinandersetzt.

All das verdeutlicht, dass Kulturpolitik nicht ehrenamtlichen Gönnern
überlassen werden kann. Es braucht Fachleute, die mit vollem Einsatz
und überzeugender Argumentation die Anliegen greifbar machen. Es
braucht subsidiäre Instanzen, die kooperationsbereit und flexibel ihren
Freiraum zu nutzen wissen. Es braucht keine allmächtige Bürokratie, denn
gerade im umfassenden Sinn ist Adressat der Kulturpolitik der Einzelfall
und nicht der Normalfall, und besonders der unbekannte Kulturschaffende
bedarf der Förderung8. Kulturpolitik hat deshalb subtil, aber nicht ängstlich

zu sein.
Die Liste von Anforderungen Hesse sich verlängern. Hier seien noch

kurz die Akzente angedeutet, mit denen man der dargestellten Bewusst-
seinsöffnung gerecht werden kann:

- Die Kulturpolitik muss vermehrt die Bedürfnisse des einzelnen
berücksichtigen. Das heisst dann aber auch, dass Bedürfnisse geweckt werden,
die es dem Individuum erlauben, sein Leben sinnvoll zu gestalten.

- Wenn Kultur einen endlosen Lernprozess fordert, gilt es mittels geeigneter

Konzeption, Didaktik usw. weiten Bevölkerungsschichten den

Zugang zu Kultur zu erleichtern. «Lernen durch Genuss» (Hoffmann)
bedingt, dass die Schwellenangst abgebaut wird.

- Um die Passivität, die eine Folge technisch-perfekter, allgegenwärtiger
Kulturprodukte ist, zu vermindern, hat ein Schwerpunkt bei der
Kulturvermittlung zu liegen. Auch der Kultuiempfänger ist zu fördern.
Animationsprogramme sollen es ihm ermöglichen, das Ziel Selbstverwirklichung

zu erkennen und anzusteuern.

- Die Aktivierung kann helfen, soziale Kontakte anzuknüpfen, die
Voraussetzung sind für das dringende Anliegen nach Kommunikation - die
wiederum lebendige Demokratie erst erzeugen kann. Isolation lässt sich
aber nur abbauen, wenn es dem Kulturpolitiker gelingt, zwischen der
Kunst und der Gesellschaft zu vermitteln, sie zusammenzubringen.

- Allgemein muss die Kulturpolitik fähig sein, kreative Initiativen in ihrer
ganzen Vielfalt zu unterstützen, denn kommunikative Verständigung
bedarf der gesamten kulturellen Überlieferung (Habermas). Es genügt
nicht, einen Kulturbereich - etwa die Kunst - zu öffnen, man würde nur
eine Einseitigkeit durch eine andere ersetzen. Das bedingt, dass Kulturarbeit

sich vermehrt dem Kulturschaffen statt nur der Erhaltung
traditioneller Kulturgüter widmen muss. Subventionen dürfen nicht nur nach



KULTURPOLITIK 327

einseitig ästhetischen Gesichtspunkten dem berühmten Künstler, der
ihrer gar nicht mehr bedarf, zugutekommen.

Der Clottu-Bericht

Und in der Schweiz? Zu untersuchen ist, welchen Beitrag vorliegende
programmatische Ansätze zur angestrebten Neuorientierung bieten.

Dass Kulturpolitik eine Verpflichtung sei, wurde eigentlich erst 1939 mit
der Etablierung der Pro Helvetia gefordert. Allerdings stand - den
Zeitumständen entsprechend - die geistige Landesverteidigung im Mittelpunkt.
Langsam setzte sich in der Folge die Erkenntnis durch, Kulturpolitik habe
besonders aktive Förderung zu sein. Eine umfangreiche Darstellung von
Voraussetzungen und Notwendigkeiten liegt seit 1976 mit dem Expertenbericht

für eine Kulturpolitik in der Schweiz, dem sogenannten Clottu-
Bericht, vor. Für welches Kulturverständnis wird nun darin plädiert? Man
kann sich die Antwort leicht machen und einfach die Umschreibung der
Aufgabenstellung durch die Kommission selbst übernehmen: Zwar
verweist sie auf den umfassenden Kulturbegriff und fügt auch die
entsprechenden Vorstellungen von UNESCO und Europarat an, aber untersucht
werden im Bericht nur die klassischen Kulturbereiche, da ein Inventar von
Kulturaufgaben erstrebt wird. Zudem entledigt sich die Kommission der
Analyse von finanziellen und rechtlichen Konsequenzen, von privatrechtlichen

Organisationen und bezieht das Publikum, den Kulturempfänger
nicht ein. - Ebenso kann man die kulturbegriffliche Relevanz der beiden,
im Bericht genannten, politischen Ziele herauskristallisieren:

1. «Jedermann den Zugang zu Kultur erleichtern»: Hier gibt es zwei
Möglichkeiten: Entweder man demokratisiert Kultur, damit möglichst viele
an traditioneller Kultur teilhaben können, oder man setzt auf
kulturelle Ausdrucksmöglichkeiten in ihrer ganzen Breite und errichtet so

- neben der politischen und sozialen - die kulturelle Demokratie. Nur
dieser Weg entspricht dem umfassenden Kulturansatz. Wer jedoch ein
kulturelles Inventar aufstellen will, muss hier zwangsläufig scheitern,
denn der zweite Fall verlangt nach Bewusstseinsbildung, nach Kriterien
und Qualitätsmassstäben, um die Vielfalt überhaupt angehen zu können,
nach Schwerpunktsetzung und Beurteilung des Finanzbedarfs - kurzum
nach der betonten Begründung von Kulturpolitik. All das fehlt aber im
Clottu-Bericht. Er versteift sich auf - sicher überlegenswerte - institutionelle

Vorschläge, organisatorische und instrumentale Massnahmen.
Kulturpolitik heisst jedoch nicht Kultur organisieren. So wird übersehen,
dass Kulturpolitik dynamisch sein muss, weil es Kultur auch ist. Inso-



328 KULTURPOLITIK

fern ist der Clottu-Bericht eigentlich kein kulturpolitischer Ansatz,
sondern eher ein Beitrag zur Verwaltung von Kultur.

2. «Wahrung von Gleichgewicht und Fortbestand der Eidgenossenschaft»:
Ausgehend vom starken, regionalen Kulturgefälle, das unsere Gemeinschaft

bedrohe, hofft der Clottu-Bericht auf eine staatsintegrierende
Wirkung von Kultur. Angesprochen werden Solidarität,
Zusammengehörigkeitsgefühl, sinnvoll empfundene Gemeinschaft - also der weite
Kulturbegriff. Wie bereits gezeigt, richtet sich dieser aus auf den
Selbstverwirklichungsanspruch des Individuums, welches gegebenenfalls
durchaus Veränderungen in Betracht ziehen soll (explizit erwähnt in
der Europaratdefinition). So verstandene Kultur kann nicht auf die
bestehende Ordnung eingeschworen werden. Die Expertenkommission
schränkt den Kulturbegriff ein - womit sie das Ziel zwar nicht gefährdet,
aber auch nicht realisieren kann. Es ist das alte Problem des Liberalismus:

Die idealen Vorstellungen (Freiheit) gefährden letztlich die eigenen
Strukturen (Bürgerherrschaft) selbst. So gesehen ist der Bericht ein
politisches Dokument, aber kein to/tarpolitisches.

Dennoch ist das Konzept den schweizerischen politischen Gegebenheiten
nicht angepasst, denn die kulturpolitischen Anstrengungen sollen vor allem
auf Bundesebene, die allein mit konkreten Vorschlägen versehen wird,
während sonst nur unverbindliche Empfehlungen genannt werden, zum
Tragen kommen. Dem Bund sollen nach Clottu-Bericht etliche Instrumente

und Zuständigkeiten zukommen, die staatspolitisch hierzulande
kaum realisierbar sind - und dies zu Recht aus der Sicht des modernen
Ansatzes: Umfassende Kulturpolitik heisst eben nicht allmächtige Planung
und Bürokratie, die schnell unmenschlich (und ineffizient) werden kann,
Aktivierung ist mit Zentralisierung nicht gleichzusetzen. Es geht nicht
darum, dass alle Ebenen - also auch der Bund - etwas tun, entscheidend
ist, was getan wird und was man damit erreichen will.

Damit sei der Wert des Berichtes nicht geschmälert, nur muss man
einsehen, dass hier kein kulturpolitisches Programm vorliegt. Der Bericht
Clottu ist eine Darstellung kultureller Aktivitäten unseres Landes zu einem
bestimmten Zeitpunkt, er zeigt, dass unsere Kulturförderung einseitig auf
Erwerb und Erhaltung von Kulturgütern angelegt ist - 1970 wurden für
Kulturschaffende nur fünf Prozent aufgewendet! - und er bringt Ideen zur
Reorganisation, die nicht übersehen werden dürfen. Im ganzen handelt es

sich um eine Bestandesaufnahme, auf die Kulturpolitik aufbauen kann.
Wenn man berücksichtigt, welche Schwierigkeiten die Enquêteure hatten,
nur um die klassischen Kulturbereiche zu analysieren, weiss man, was
Kulturpolitik im echten Sinne an Einsatz erfordert.



KULTURPOLITIK 329

Belebung der Diskussion als Folge

Die erläuterten Vorbehalte sollen selbstverständlich nicht den Bund von
der kulturpolitischen Aufgabe dispensieren, aber vor allzu einfachen
Lösungen warnen - vor allem wenn sie dazu noch politisch nicht machbar
sind und so das Anliegen überhaupt gefährden. Immerhin hat der Bericht
Clottu Anstösse vermittelt und auch dem Bund die Einsicht nahegelegt,
dass nur in einem geistigen Klima künftige Probleme zu meistern sind. Die
Pro Helvetia will ihre Aktivitäten überdenken - sei es durch verstärkte
Diversifikation oder, im Auslandbereich, durch vermehrte Ausrichtung
auf den Dialog (statt Selbstdarstellung) -, vor allem will sie sich den nötigen
Freiraum schaffen, indem Pauschalsubventionen, die mehr als die Hälfte
ihrer (Inland-)Mittel verzehren und so keine aktive Kulturarbeit sind,
abzubauen sind. Mit der Verselbständigung des Bundesamtes für Kulturpflege

(BAK) hat der Bund ein Organ erhalten, das sich der geforderten
Koordination und Systematik annehmen kann. Aber auch hier zeigt sich,
dass an den Clottu-Bericht zu denken ist, wenn die nötigen Begründungen,
Publizität und Orientierung eben nicht erfolgt sind. So ist es dem BAK
bislang nicht gelungen, seinen Anliegen Nachdruck zu verleihen - aus
dem einfachen Grund, weil es nicht publik genug ist.

Wichtiger sind die programmatischen Ansätze. Im Entwurf zur
Totalrevision der Bundesverfassung wird die Kulturpolitik durch einen eigenen
Artikel (Art. 36) privilegiert - und dies entgegen den sonstigen Intentionen,
einzelne Aufgaben nicht herauszustreichen. Man hat also die Bedeutung
der Problematik erkannt und richtigerweise die Kulturpolitik nicht nur als

Kompetenzproblem, sondern als öffentlichen Auftrag schlechthin gefasst
(gemäss erläuterndem Bericht). Der Verfassungsentwurf verpflichtet
entsprechend «den Staat», womit gemeinsame Anstrengungen - und nicht nur
der Bund - gemeint sind. Bemerkenswert ist, dass Art. 2 VE lautet: «der
Staat fördert. Kunst und Kultur» und im Art. 52 explizit «Kulturförderung»

(lit. c) und «Förderung von Kunst» (lit. d) erwähnt wird.
Geht man davon aus, dass die Väter des Entwurfs sich dabei etwas gedacht
haben, liegt ein umfassendes Kulturverständnis nahe. Dennoch muss sich
echte Kultur an der Gesamtanlage der Verfassung bewähren.

Sachlich bedenklicher ist die Kulturinitiative. Hier liegt die Stossrich-
tung wieder einseitig beim Bund. Zudem sollen Budgetteile fixiert werden,
was dem umfassenden Anliegen, das eben flexibel und subtil zu
handhaben ist - gerade weil es umfassend ist -, wohl kaum gerecht wird.
Entscheidend ist doch, wie die Mittel - dem Bedarf entsprechend und ohne
starre Bürokratie - verwendet werden. Begrüssenswert ist jedoch das
erklärte Ziel, eine umfangreiche öffentliche Diskussion anzuregen.



330 KULTURPOLITIK

Die Schweiz ein Sonderfall?

Wenn eine Verfassungsinitiative weniger ihr eigentliches Ziel, nämlich
einen neuen Verfassungsartikel, anstrebt als vielmehr nötig ist, um ein

Anliegen öffentlich bewusst zu machen, mag das ein machiavellistisches
Vorgehen sein. Es verdeutlicht jedoch, wie dringend die kulturpolitische
Auseinandersetzung in diesem Land ist. Bereits Max Imboden hat vom
Unbehagen in der Schweiz gesprochen. Nizon und Muschg verweisen auf
die Immobilität von Kultur hierzulande, indem sich Künstler im Ausland
Anerkennung und Luft verschaffen müssen, um hier überhaupt existieren
zu können. Der Clottu-Bericht klagt die engstirnige Festlegung auf Bewahrung

im Kulturbereich an. Für Karl Schmid9 ist ein Land, das durch
Puritanismus, Neutralität, mangelnde Neugier und matriarchalischen Grundzug
charakterisiert ist, nicht empfänglich für Kultur. Wer für Künstler aus
karitativen Überlegungen sorgt, sieht nicht ein, dass Kultur lebenswichtig
ist. Wer künstlerische Aussagen auf ihren Wahrheitsgehalt überprüft,
verkennt, dass Wahrheit subjektiv im Künstler ist, dass dieser mögliche
Bedrohungen aufzeigt. Wer nicht akzeptiert, dass Kulturförderung auch
«verschwenderisch» helfen muss, missachtet, dass zwischenmenschliche
Beziehungen nicht rational, nützlich sind. Wem der Sinn für eine gewisse
Repräsentation abgeht, dem muss gesagt werden, dass übertriebener
Puritanismus wesentlich zum Niedergang von Staaten - etwa Weimars -
beigetragen hat10.

Nun ist die Eidgenossenschaft nicht untergegangen. Es muss also ein
geistiges Klima, ein Gemeinschaftsgefühl vorhanden sein - trotz oder
gerade wegen verschiedener Kulturkreise. Moderne Kulturpolitik ist da
nichts Neues, sondern eine Rückbesinnung. Neuorientierung heisst
Orientierung, den einzelnen, der durch Bildung und Information «bewusster»

wird, teilhaben lassen, sein Leben sinnvoll gestalten, mitdenken. Sie ist -
trotz ideeller Grundlagen - durchaus .Realpolitik, denn bisherige Kulturpolitik

existiert nur, solange der Souverän weiterhin Kulturkredite genehmigt,

von denen die Mehrheit nicht profitiert. Dieses Phänomen hängt
mit der erwähnten, suggerierten «Höherwertigkeit» von Kunst zusammen,
die auch dazu dient, den Stimmbürger in seiner politischen Meinungsbildung

zu unterdrücken. Demokratie wird reduziert - ein vager Garant für
die Zukunft. Demokratie, vor allem direkte Demokratie, gefährdet
langfristig das enge Kulturverständnis und seinen passiven, reagierenden
Mechanismus. Kunst provoziert aber auch und kann schwerlich auf Konsens

bestehen. Der Referendumsdruck führt zu Scheinkompromissen im
Kulturbereich, die rasch machtpolitisch ausarten. Auf der anderen Seite
sind diese Gefahren auch Chancen, Rechtfertigungen für ein umfassendes



KULTURPOLITIK 331

Kulturbild, denn nur so ist ein kulturelles Klima zu verwirklichen, das der
Demokratie in Zukunft gerecht wird, das die Empfänglichkeit für Kultur
stärkt und damit die Kunst befruchtet, ja erhält. Referenden sind dann
Formen von Kontrolle und Kritik und machen Kultur zu einem Teil der
Öffentlichkeit (hier bietet die Schweiz besondere Möglichkeiten, verglichen
mit anderen westlichen Staaten), während Initiativen verschiedenster Gruppen

das Ganze flexibel und dynamisch erhalten, Bedürfnisse artikulieren
und den persönlichen Einsatz begünstigen. Direkte Demokratie ist so

gesehen realistische Möglichkeit für moderne Kulturpolitik, wobei folgendes

Problem zu beachten ist: Kulturpolitik will wahres, dem Eigeninteresse

dienendes Demokratieverständnis lehren, benötigt aber dazu die

Legitimation (Mittel) in der heutigen Demokratie, die die Zusammenhänge
noch nicht erkennt.

Die andere Komponente ist der Föderalismus, der in verbreiteter
Meinung eine Verstärkung kultureller Anstrengungen hemme, da er die Systematik

verunmögliche (Bericht Clottu), und die primär zuständigen Kantone

- entgegen den Hoffnungen der Botschaft von 1938 - ihre Kulturhoheit

nicht ausgewertet haben (Pro Helvetia 1954), also zuwenig initiativ
seien. Nun spricht das nicht gegen den Föderalismus, sondern gegen seine

Handhabung. Im Gegenteil: Föderalismus bedeutet Treuebund (foedus)
und meint gemeinsam gestärktes Angehen der Aufgaben, eine Verpflichtung

aller Beteiligten. Ihm ist es zu verdanken, dass Kultur heute nicht total
verstaatlicht ist, denn er wahrt nötige Freiräume und beschränkt die
Bürokratie. Zudem ist er eine staatspolitische Gegebenheit (eine unumgängliche,

wenn man an die verschiedenen Kulturkreise denkt!), die allein aus
sachlichen Gründen kaum über Bord geworfen werden kann. Für moderne
Kulturpolitik ergeben sich da besondere Chancen, denn nur im föderalen
System kann subtil, den Eigenarten entsprechend vorgegangen werden,
können aufgabengerechte Lösungen gefunden werden. Hier ist es möglich,

dem Einzelfall in direkter Nähe gerecht zu werden und umfangreichere
Anliegen durch vereinte Kräfte in Angriff zu nehmen. Umfangreiche
Kulturarbeit heisst, wie gesagt, nicht Totalplanung. Sie kann und darf nicht
vor allem Sache des Bundes sein. Ihre Aufgabe ist es, die Gemeinschaft in

ganzer Breite (horizontal und vertikal) zu verpflichten und allen Gliedern
klarzumachen, welchen Beitrag sie beisteuern können. Bewusstsein ist
alles.

«Kultur von unten» - eine Notwendigkeit

Wenn auch alle föderalen Teile aktiviert werden sollen, sei dennoch hier
ein Akzent gesetzt: Wahre, vom einzelnen erlebte Kultur verlangt den



332 KULTURPOLITIK

Schwerpunkt auf unterster Ebene, der Gemeinde - und zwar auf Grund
folgender Argumente:

- Räumlich: Kultur ist ein komplexes Phänomen, das strukturiert werden
muss. Die Verteilung im Raum ermöglicht es, Komplexität aufzugliedern

(wobei Raum mehrdimensional und nicht nur geographisch zu
verstehen ist). So kann Raum als politisches Ordnungsprinzip wirken11.
Der Mensch ist raumbezogen, sein Identifikationsbedürfnis ist zu
berücksichtigen, damit er Raum wahrnimmt - auch psychologisch -
und erlebt. Der strapazierte und ungenügende Begriff dazu lautet Heimat.

Die kleine Einheit, die Gemeinde ist da der geeignete Ansatzpunkt.

- Politisch: Die Selbstverwaltung ist ein Grundelement der Demokratie
und gleichzeitig Urzelle der Kultur im Abendland. Hier haben Militarismus

und zentralistischer Bürokratismus immer die Kultur selbst
gefährdet - man denke an die Caesaren oder den absolutistischen Staat,
während die Kultur sich gefestigt hat mit dem Christentum, dem der Sinn
für die kleine Einheit nicht abgeht. Gerade die kommunale
Gemeinschaftsethik enthält die beiden kulturtragenden Elemente Freiheit und
Nächstenliebe12.

- Finanziell: Kulturpolitische Grundsatzüberlegungen sind da am
wichtigsten, wo die Probleme akut sind - etwa im Finanzspielraum von
Kleinstädten, der heute durch fixe (Löwen-)Anteile von bestehenden
Kulturinstitutionen (Theater) stark beengt ist. Die kulturelle
Selbstverständlichkeit (der Gemeinden), die der Kultur zwar feste Etatteile
sichert, aber kaum entwicklungsfähig ist, entspricht der Wirklichkeit
nur begrenzt. Kulturpolitik muss sich den Herausforderungen stellen.
Sie darf nicht nur dort ansetzen, wo die Möglichkeiten (Mittel) am
günstigsten sind, sondern muss problembezogen sein und sich den
grösseren Schwierigkeiten annehmen. Zudem will sie gemässigt, flexibel und
möglichst unbürokratisch sein. Auf Gemeindeebene sind finanzielle
Auswirkungen dem einzelnen besser ersichtlich (und somit legitimierbar),
da es um ihn und seine unmittelbare Umwelt geht.

- Konzeptionell: Auch hier der gleiche Ansatz: Gerade die Lokalpolitik
bedarf der Neuorientierung, will sie umsichtig und sinnvoll sein. Dabei
ist zu unterscheiden zwischen (Land-)Gemeinden, die die kulturelle
Identität bislang nicht fassen können, und vornehmlich Städten, deren
kulturelle Anstrengungen einseitig und unbegründet sind. Im ersten Fall
muss klar werden, dass lokal- und umweltbezogen eine Idee anzugehen
ist. Die Vorstellung des Europarates, die Zentralgewalt solle den
Gemeinden die Idee «in die Hand geben», ist allerdings abzulehnen, da
so dezentral zentralisiert wird (nach französischem Muster). Vielmehr



KULTURPOLITIK 333

muss sie selber gesucht und dauernd überprüft werden. Die Chance der
ländlichen Gegenden ist es, dass Kultur der Zukunft (fast) immer in der
«Provinz» gedeiht. Den Städten muss geholfen werden, den Kulturauftrag

menschengerecht zu begründen, was bedeutet, Kultur nicht
selbstverständlich, automatisch zu fördern, sondern zu hinterfragen (es muss
erlaubt sein, auch zur Rolle etwa des Theaters für die Kommune Fragen
zu stellen!). Kultur wird verspielt, missbraucht man sie als Aushängeschild

für touristische Werbung oder Lokalpatriotismus. Wenn kleinere
Gemeinden sich an überregionalen Massstäben orientieren und ehrgeizig
erfolgreiche Kulturinstitute von Grossstädten kopieren, gefährden sie
das föderale System überhaupt und verunmöglichen geforderte
kulturpolitische Differenzierungen. Die Einsicht für diese Zusammenhänge ist
von entscheidender Bedeutung. Professionelle Kulturpolitiker sind
besonders auf Lokalebene nötig: Kulturpolitik als «l'art de prévoir»
(Edgar Tripet).

- Sachlich: Subjekt ist der Mensch (und seine Bedürfnisse), wobei das

kreative Schaffen vermehrt im Vordergrund stehen muss. Je mehr eine

Betätigung vom einzelnen abhängt, desto mehr hat die Unterstützung
individuell zu erfolgen. Da Förderungsentscheide letztlich subjektiv sind,
sollten sie auf möglichst tiefem Niveau - dort wo die Umstände des

Einzelfalls berücksichtigt werden können -, also auf Gemeindeebene,
fallen. Der Anfänger braucht stimulierende Anerkennung, er «macht»
die Zukunft der Gemeinschaft. Ebenso sind Amateure, Vereine hier zu
begünstigen, denn sie ermöglichen zwischenmenschliche Beziehungen,
Kommunikation und Kontakt zum Künstler und identifizieren sich damit
mit der Umwelt. Die Gemeinden sind aufgerufen, zunächst die benötigten

Räumlichkeiten für Ausstellungen und Geselligkeit sowie Ateliers zu
beschaffen. Weil Kultur umfassend ist und es um den ganzen Menschen
geht, muss Kulturpolitik objektbezogen handeln. Je nach Bereich sind
die erforderlichen Anstrengungen unterschiedlich: Musik ist durch
Reproduktion gesellschaftlich stärker ausgleichend als Bildende Kunst,
Denkmalpflege ist weniger heikel als Impulse für kommunikative
Verständigung. Die kleine Einheit ist geeignet, solche Unterschiede zu
berücksichtigen.

Die Gemeinde erhält das notwendige freiheitliche Potential, das der
Sozialstaat angreift, weil er den einzelnen an sich klammert, und stärkt die
individuelle Verantwortungsbereitschaft. Im Steuerstaat ist Kultur kein
Luxus mehr, sondern eine Verpflichtung. Die Gemeinschaft beruht auf
vernünftige*- Kommunalpolitik, die vor allem Kulturpolitik sein muss13.

Vernünftig ist sie, wenn auch Nichtgeplantes, Zufälliges weiterleben kann,



334 KULTURPOLITIK

d. h. wenn sie als «aleatorische Stadtplanung» (Hermann Glaser) verstanden

wird.
Und die anderen Staatsebenen? Kultur ist als Einheit in ein umfassendes

Konzept zu stellen. Sie bleibt keine Gemeindeangelegenheit, obwohl dort
das Beziehungsnetz, der Bewusstseinsprozess ansetzt. Zwei Stossrichtungen
sind anzuerkennen:

1. Die Kantone sollen die Kommunalpolitik verstärken. Sie entlasten die
Gemeinden von etlichen «anderen» Verpflichtungen, damit diese den

Kulturauftrag realisieren können, sie helfen mit Finanzbeiträgen, sorgen
für einen gewissen Ausgleich und für Koordination und übernehmen
teils administrative Aufgaben des Kulturbereichs. Ihnen kommen eigentlich

keine besonderen Kulturaufgaben zu - und dies, obwohl sie die

politische Hauptverantwortung (Kulturhoheit) tragen: Diese verpflichtet
zu gewisser Zurückhaltung. Die Kantone sollen Kultur ermöglichen, was
bedeutet, die kommunale Handlungsfreiheit verbessern.

2. Der Bund dagegen hat spezielle Aufgaben, die nur solidarisch lösbar
sind. Es handelt sich dabei um Anliegen, die vereinte Kräfte ansprechen

- Minderheitenprobleme, Künstlerausbildung usw. - und um
solche, die wesensmässig dem Bund zukommen - Film, kulturelle Aussenpolitik

usw. Er sollte aber nicht Aufgaben übernehmen, die aus
finanziellen Gründen nach zentralem Handeln rufen. Die Subsidiarität darf
nicht so verstanden werden, dass stufenweise — je nach Mittelbedarf -
Anliegen nach oben verschoben werden, denn auf diese Weise wird
Kulturpolitik nur reagieren können, das Scheitern der unteren Ebene
abwartend, ohne Zielorientierung und Perspektive.

Um es deutlich zu machen: Plädiert wird nicht für eine Abkehr vom
dreistufigen Modell, sondern für aufgabengerechte Lösungen, die der
individuellen und umfassenden Charakteristik entsprechen. Die kantonale
Zuständigkeit wird nicht geleugnet, sondern umsichtig (verfassungsrealistisch)
bedacht, indem die Kantone dem Besonderen, Individuellen von Kultur
gerecht werden sollen, da sich Vielfalt nicht auf Kantonsgrenzen beschränken

lässt. Dem Bund ist zu sagen, dass trotz euphorischer Besinnung
(bedingt durch den Clottu-Bericht) Kultur sich jeder Bürokratisierung und
Verplanung widersetzt.

Letztlich hängt alles davon ab, ob es uns gelingt, ein kulturelles Klima
(wieder-)herzustellen, das lebenswert ist, passiven Kulturkonsum verneint
und somit Gefahren für die Gemeinschaft behebt und Impulse für
künstlerisches Schaffen vermittelt. Dann haben wir es mit Kultur zu tun, die
auch Kunst ist - und umgekehrt.



KULTURPOLITIK 335

1Vgl. S. Ott: Kunst und Staat. München

1968. S.20ff. - 2Vgl. K. Schmid:
Schwierigkeiten mit der Kunst. Zürich
1969. S. 33 ff. - 3 Vgl. H. Maier: Anstösse.
Stuttgart 1978. S. 160. - 4 Vgl. H. Mayer:
Kultur ist immer ein Werk der Neinsager.
In: Die Zeit. 4. 1. 1980. S.29f. - 5Vgl.
H. Hoffmann: Kultur für alle. Frankfurt
1979. S. 106 und 142. - 6 Vgl. Hoffmann
19 ff., 28,163. - 7 H. Maier: Kulturpolitik.
München 1976. S. 188.-8 Vgl. A. Muschg:
Wohin mit der Kultur? In: Gruner/Mül-
ler (Hg.): Erneuerung der schweizerischen

Demokratie. Bern 1977. S. 69 f. -
9 Vgl. Schmid 44 ff. - 10 Vgl. W. Schütz:
Der Staat als Mäzen. In: Landesregierung

Nordrhein-Westfalen (Hg.): Staat und
Kunst. Krefeld 1962. S. 19 f. - u Vgl. P.
Häberle: Kulturpolitik in der Stadt - ein
Verfassungsauftrag. Heidelberg / Hamburg

/ Karlsruhe 1979. S. 45. - 12 Vgl. A.
Gasser: Die kulturellen Einflüsse der
Demokratie. In: Kultur - Staat - Mensch.
Chur 1945. S.55ff. - "Vgl. besonders
die Beiträge von H. Glaser, D. Sauberzweig

und O. Schwencke in: H.
Hoffmann (Hg.): Perspektiven der kommunalen

Kulturpolitik. Frankfurt 1974 sowie
Schwencke/Revermann/Spielhoff (Hg.):
Plädoyers für eine neue Kulturpolitik.
München 1974.

Zïtf
Confiserie am Paradental/

Selbst der Osterhase

holt seine guten Sachen

bei Sprüngli

Hauptbahnhof Zurich
Stadelhoferplatz Shop-Ville
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt
Airport-Shopping Kloten


	Kunst oder Kultur? : Bemerkungen zur Neuorientierung der Kulturpolitik

