
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 4

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

FRÜHSTÜCK MIT HANS KÜNG

So hatte die Abmachung gelautet.
Wir treffen uns um acht Uhr im
Hotel. Der Professor: eine sportliche
Erscheinung, grauer Rollkragenpullover,

dunkle Tweedjacke, graue
Manchester-Hose; so gar nicht der
Magister aus der Gelehrtenstube.
Unsere Geburtsorte liegen nur zwei
Wegstunden auseinander, vielleicht mit
ein Grund für mein besonderes
Interesse am Werk dieses streitbaren
Professors und seiner bewegten Laufbahn.

Ich knüpfe an den letzten Brief
an, den ich ihm geschrieben habe, und
ihm fällt gleich auf, dass seitdem auf
den Tag genau ein Jahr vergangen
ist. Merkwürdiger Zufall. Ohne
Umschweife kommen wir zur Sache.

Was war in jener turbulenten Zeit
geschehen Warum wurde der unbot-
mässige Hans Küng eigentlich von
seinen kirchlichen Behörden gemass-
regelt, weshalb wurde ihm das Lehramt

entzogen Es ging bei dieser
Auseinandersetzung letztlich um den
Gesatntkurs der katholischen Kirche.
Sollte sie sich mehr in der Richtung
von Johannes XXIII. bewegen, im
Sinn einer Öffnung gegenüber den
andern Kirchen, gegenüber der säkularen

Welt überhaupt und im Blick
auf eine weitergehende Reform in
einem vernünftigen christlichen Sinn

- Oder sollte es zu einer neuen
Verengung des Horizontes im Sinn von
Pius XII. kommen: Fenster zu, Reihen

geschlossen, starke Formationen,
ein triumphalisches Kirchenbild? In
Rom scheiterte eine Einigung schliess¬

lich an der These von der Unfehlbarkeit

des Papstes.
Hans Küng betrachtet das gegen ihn

gefällte Urteil als juristisch unbegründet,

weil - wie er sagt - überhaupt
kein richtiges Verfahren durchgeführt
wurde. Walter Jens, Präsident des

Pen-Zentrums der Bundesrepublik,
selbst Autor theologiekritischer
Bücher, nennt die Auseinandersetzung
kafkaesk. Eine Behörde habe à la
Kafka im römischen statt im Prager
Habit zugleich angeklagt und gerichtet,

Dossiers angelegt, deren Papiere
dem Angeklagten unsichtbar blieben
und einen Verteidiger benannt, dessen

Namen der Angeklagte nicht kannte.
Es habe Anonymität geherrscht und
jede Appellationsmöglichkeit gefehlt,
stellt Jens fest. Hans Küng will sich
weiterhin einsetzen für die Revision
des Entscheides.

Er beurteilt trotz allem die heutige
Situation recht positiv. Es ist gelungen,
ein Statut auszuarbeiten, das ihm volle
Bewegungsfreiheit gibt. Er hat seinen
Lehrstuhl und sein Institut behalten,
das nicht mehr unter der Autorität der
katholisch-theologischen Fakultät
steht, sondern direkt unter der Autorität

des Präsidenten und des Senats
der Universität Tübingen. Er geniesst
also eher mehr Freiheit als vorher und
will diese Freiheit nützen, um seine
Sache weiterhin mit «Mass und Zucht»
zu vertreten.

Professor Küng ist aber nicht erst
durch den innerkirchlichen Streit
bekannt geworden; er hat sich vorher



268 HANS KÜNG

schon durch seine Publikationen einen
Namen gemacht. Warum schreibt er
überhaupt? Weshalb ist er, nachdem
er sich vorerst an die Insider gewandt
hatte («Strukturen der Kirche»),
herausgetreten an die breite Öffentlichkeit?

Seine Antwort ist eindeutig:
Küng hat seine grossen Bücher aus
seiner ursprünglichen pastoralen
Einstellung heraus geschrieben. Eigentlich

wollte er Pfarrer und Seelsorger
werden. Man hat ihn dann an die
Universität geholt, und nun möchte er den
zahlreichen Ambivalenten, in
Glaubenssachen schwankenden und
zweifelnden, aber immer noch suchenden
Menschen, Orientierungshilfen geben

- wissenschaftlich fundierte, wie er
betont. Dass er damit einem starken
Bedürfnis entspricht, ist erwiesen:
Sein Werk «Christ sein» ist im Jahr
1980 in der zehnten Auflage erschienen.

Es verlangt rein schon vom Umfang

her vom Leser tüchtige Arbeit,
belohnt und beeindruckt ihn aber
durch die Fülle des Wissens, das es

auf anregende Weise vermittelt. Die
Themen, abgehandelt von einem
Mann, der religiös und konfessionell
gebunden ist, erscheinen in einem
bemerkenswert objektiven Licht.

Kritische Zeitgenossen haben
immer wieder Schwierigkeiten mit der
Bibel. Da hat sich ein Pfarrer
vorgenommen, mit seiner Gemeinde das

Markus-Evangelium durchzunehmen,
kapitelweise, Sonntag für Sonntag.
Anlässlich der Taufe, der ich
beiwohne, zitiert er Sätze, die ich als
durchaus unchristlich empfinde. Der
Evangelist spricht beängstigende
Warnungen und Verwünschungen aus.
Etwa weil der Mensch durch die
Furcht besser gelenkt werden kann?
Ein falsch verstandenes Christentum,

meine ich. Doch hören wir: «Wer
einen, der glaubt, zur Sünde verführt,
für den wäre es besser, wenn ihm ein
Mühlstein um den Hals gelegt und er
ins Meer versenkt wäre. Und wenn
dich deine Hand zur Sünde verführt,
so haue sie ab! Es ist besser, dass du
verstümmelt in das Leben eingehst,
als dass du beide Hände hast und in
die Hölle kommtst wo ihr Wurm
nicht stirbt und das Feuer nicht
verlischt.» (Mark. 9, 42^17.)

Stehen solche ungeheuerlichen Drohworte

nicht im eklatanten Gegensatz
zu dem im Neuen Testament immer
wieder gegebenen Versprechen, Sünde
werde dem Menschen verziehen?
Wird der Schöpfer durch die zitierten
makabren Ächtungen und
Verfluchungen nicht dämonisiert
Widersprechen diese wütenden Ausbrüche
von Hass, Rache und moralisierendem
Richten nicht dem, was uns der gali-
läische Meister lehren wollte, nämlich
Toleranz, Liebe und Vergebung

Es ist klar, meint Hans Küng, dass

es dem Evangelisten hier einfach darum

ging, den Ernst der Sache
herauszustellen, also darzutun, welche
Verantwortung der Mensch hat gegenüber

seinen Mitmenschen. Der
vielschichtige Stoff der Jesus-Überlieferung,

der vorerst nur in mündlicher
Form verbreitet wurde, fand erst

gegen Ende des ersten Jahrhunderts
seine schriftliche Darstellung. Dabei
ist es sehr wohl denkbar, dass gewisse
Worte von den Evangelisten
verschärft wurden. Man müsste also bei
all diesen Sätzen zuerst einmal die

ursprünglichen Formulierungen
anschauen und dabei auch den hebräischen

Sprachgebrauch berücksichtigen.

Wir haben ja auch im Deutschen
Redewendungen, die niemals wörtlich



HANS KÜNG 269

gemeint sind, beispielsweise wenn wir
sagen, jemand habe sich vor Ärger
die Haare ausgerauft.

Es geht also beim Lesen und
Interpretieren eines Bibeltextes darum, den
Geist und die Gesamttendenz zu
entdecken nach dem Wort «Der Buchstabe

tötet, der Geist aber macht
lebendig» (2. Kor. 3, 6). «Sage mir,
wie du die Bibel liest, und ich sage dir,
wer du bist», schrieb der Zürcher
Pfarrer und Psychoanalytiker Oskar
Pfister. Er stellte dabei fest, dass das
Christentum in verschiedenen
Zeiträumen Angst erzeugend gewirkt und
dabei zu individuellen und kollektiven
Neurosen geführt habe.

Mich stört noch anderes: Warum
wird in der Bibel und von der Kanzel
herab immer noch mit erhobenem
Drohfinger unser Egoismus verdammt,
der uns doch vom gleichen Schöpfer
einverleibt wurde, genau wie sein
Gegeneil - der Altruismus Gewiss
würde auf der Welt vieles besser
gehen, wenn mehr Nächstenliebe
wäre, doch ein nur altruistischer
Mensch, der nichts für sich wollte,
könnte den Lebenskampf nicht
bestehen. Befinden wir uns denn nicht
in der gottgewollten Polarität zwischen
Egoismus und Altruismus

Auf dieses Problem angesprochen,
zitiert Professor Küng das bekannte
Bibelwort «Du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst». Und er legt es
so aus, wie man es heute meistens
hört: du hast dich selbst lieb - und
das ist recht so und natürlich. Es hat
in der Tat evangelische Denker und
Religionslehrer gegeben, die das «wie
dich selbst» unterschlagen oder mit
einem negativen Vorzeichen versehen
haben, als ob man sich selbst nicht
lieben, sich nicht annehmen und zu

sich nicht stehen dürfe. Das ist eine

fälsche, eine unmenschliche
Betrachtungsweise, eine Art Repression gegenüber

sich selbst. So erzogene Christen
sind halblahm, wagen gewisse
Konflikte nicht und weisen schwächliche,
krankhafte Züge auf, wie sie Nietzsche
abgelehnt hat. Solche Mattheit und
Nichtigkeit entspricht ja nicht der
christlichen Vorstellung und ist auch
von Jesus nicht vorgelebt worden.

Weil nun aber das Christentum
unsere sich oftmals widerstreitenden
Wesenszüge kennt und anerkennt,
also auch die Selbstliebe, nimmt es

gerade diese als Massstab für die
Nächstenliebe. Egoismus ist uns
erfahrungsgemäss näher als Altruismus.
Der Mensch wird dem Mitmenschen
öfter zum Wolf als zum liebenden
Helfer. Dass wir uns zwar für uns
selbst, aber nicht minder für unseren
Nächsten einsetzen sollen, ist - so
Professor Küng - besonders der jungen

und jüngsten Generation nicht
ohne weiteres klar und muss gelehrt
werden. Dann erst bekommt der
andere Mensch die gleiche Würde wie
wir selbst. Mit der Mahnung zur
Nächstenliebe soll ja der Mensch nicht
klein gemacht werden; denn indem er
verschenkt, gewinnt er: «Denn wer
sein Leben retten will, der wird es
verlieren; wer aber sein Leben verliert
um meinetwillen, der wird es finden»
(Matth. 16, 25). Nichtchristen kritisieren

uns ja nicht, weil wir den Altruismus

befürworten, sondern weil wir ihn
nicht leben.

Ich komme auf eine schwierige
Frage, die den nachdenklichen
Menschen immer wieder beschäftigt,
besonders wenn er selbst oder jemand in
seinem engsten Kreis von Unglück
und Krankheit betroffen wird. Es ist



270 HANS KÜNG

die Frage nach dem Leid. Warum lässt
der «allmächtige Gott», der «liebe
Gott», der «gütige Gott», der unser
Glück will, das Leid zu? Doch ganz
offenbar, weil das Gute, das wir
empfangen, und das Leid, das uns widerfährt,

aus derselben Hand kommen.
Also ist die Welt, so unvollkommen
wir sie auch erleben, in letzter Instanz
«in Ordnung». Sonst wäre ja die Gottheit

nicht allmächtig. Nichts kann aus
der ewigen Ordnung fallen.

Hans Küng bezeichnet das Phänomen

des Leides als theologisch schwer
lösbar. Die klassische Antwort: Gott
will nicht das Leid, sonst wäre er nicht
der gute Gott, aber offenbar will er
auch nicht eine Welt ohne Leid, ein
schattenloses Erdendasein, sonst
wären nicht Schmerz, Trauer, Angst
und Tränen. Seit Epikur hat sich die
Frage, warum Gott das Übel nicht
verhindert, kaum verändert:
«Entweder Gott kann nicht; ist er dann
wirklich allmächtig Oder er will
nicht; ist er dann noch gerecht, gut
Oder er kann und will nicht; ist er
dann machtlos und missgünstig
zugleich Oder schliesslich, er kann und
will; warum dann aber all die Schlechtigkeit

in dieser Welt ?» (Küng,
«Christ sein»).

Hans Küng verweist auf Hiob. Dieser

geht von der utilitaristischen
Bewertung der Frömmigkeit aus. Er
weiss sich «gerecht», und darum soll
es ihm gut gehen im Leben; nur der
«Frevler» soll scheitern. Hiob findet
sein Leiden als unverdient, und er
beschuldigt Gott der Ungerechtigkeit,
um aber am Ende sich Gott und der
Schöpfung im ganzen wieder glaubend
zuzuwenden. Die Erfahrung, dass das

Wesen und Walten der Schöpfung
alle menschliche Einsicht übersteigt,
nimmt seinem Leiden den Stachel,
und Hiob weiss sich endlich geborgen
im geheimnisvollen Ratschluss Gottes.
Seine Klagen verstummen.

Der Schöpfer hat also das Leid von
jeher miteingeplant. Das Leid ist in
seine Rechnung miteinkalkuliert. Das
hat mit Passivität und Resignation
nichts zu tun. Der seinerzeit in Basel
lehrende Theologe und Philosoph
Paul Häberlin hat zu diesem brennenden

Thema einen entscheidenden Beitrag

geleistet. Wenn wir ein uns
Widerfahrendes als Übel oder Leid
empfinden, so setzt das voraus, dass es

unserem Interesse zuwiderläuft, dass es

uns in unserer egozentrischen Haltung
trifft. Nur wenn wir einen subjektiven
Anspruch haben, widerfährt uns Leid.
Es kommt also eigentlich auf diesen
unseren Anspruch an, ob ein
Begegnendes für uns von Übel sei oder nicht.
«Es gibt», so Häberlin, «kein objektives

Übel, es gäbe überhaupt kein
Übel, wenn es keinen Anspruch an das

Begegnende gäbe.»
Das Gespräch verläuft pausenlos

und intensiv. Der Professor hat einen

streng bemessenen Zeitplan. Doch im
Augenblick, da ich die Erscheinungen
des Leids aus persönlicher Anschauung

schildere, ist die vorrückende Uhr
vergessen und mein Gesprächspartner
erweist sich als der teilnehmende
Seelsorger, nach dem ihm ursprünglich der
Sinn stand. Wir schliessen mit Hiob,
der die Wirklichkeit des Überwirklichen

erfährt, und dem Schöpfer, der
ihn «strafte», die Treue hält.

Adolf Wirz



WOYTILAS SCHELER 271

KAROL WOJTYLAS SCHELER-DEUTUNG

Johannes Paul IL, der Polenpapst
Karol Wojtyla, hat manchen allzu
eilfertigen Bewunderer enttäuscht. Da
spielten freilich vielfach eigene Wünsche

als Vater des Gedankens eine
Rolle, vor allem bei jenen, denen die
katholische Kirche mehr ein Unicum
als die Una Sancta ist. Wer den
Katholizismus, und besonders den
polnischen Katholizismus kennt, hätte
sich eigentlich in den spektakulären
Fragen von Zölibat und Pille, Sexualität

und selbst dem unglückseligen
«Fall Küng» nicht Vorstellungen
machen sollen, die nur den eigenen
Wünschen entsprechen mögen.

Wojtyla ist - und das werden auch
die von ihm Enttäuschten nicht ganz
abstreiten - eine imponierende Figur.
Wer ihm die Mediensüchtigkeit
vorwirft, kommt meist selbst aus dieser
Branche; wer ihn einen Schauspieler
Gottes nennt, sollte sich fragen, ob er
gegenüber dem Beruf des Mimen ein
uneingestandenes Vorurteil
herumschleppt. Ein Dichter? Nein, den
Nobelpreis für Literatur hat er gern
seinem Landsmann Czeslaw Milosz
überlassen; Wojtylas Gedichte und
auch seine Dramen - «Der Laden des
Goldschmieds» und auch das bessere
Drama «Bruder Gottes» - sind
pastoral zu verstehen oder man
missversteht sie. Es sind Lehrstücke,
Lebensstücke. Keine Meisterwerke der
Dichtkunst. Es wird, meine ich,
zuviel von dem gedruckt, was dieser
Papst einmal geschrieben hat.

Nun ergiessen sich auch Bücher
aus der Feder des Karol Wojtyla über
den deutschen Sprachraum, als wolle

der konservative Seewald-Verlag mit
einer Superproduktion den Papst auf
seine eigene Richtung festlegen.
Leszek Kolakowski, der polnische
Philosoph, hat deshalb das bereits
angekündigte Vorwort zu einem dieser
Bücher zurückgezogen. Was aber die
vier Bücher verbindet - sie heissen

«Erziehung zur Liebe», «Von der
Königswürde des Menschen», das hier zu
besprechende «Primat des Geistes»
und die noch ausstehenden Lubliner
Vorlesungen - sind Variationen zu
einem einzigen Thema. Das Thema ist
der Mensch, vor allem sein sittliches
Handeln. «Ethische Fibel» ist der
Untertitel des ersten Buches, das Problem
der Güte ist das Zentralthema des

noch ausstehenden, umfangreichsten
des «Begründers der Lublin-Krakauer
Ethikschule».

«Primat des Geistes» ist vielleicht
das aufschlussreichste Buch unter diesen

vielen. Es ist Wojtylas
Habilitationsschrift, sie handelt von Max
Scheler, und ist die Auseinandersetzung

mit deutscher Philosophie.
Max Scheler starb 1928, 54 Jahre

alt. Das Dritte Reich sorgte dafür,
dass man ihn vergass. Bis heute ist er
vergessen. Auch sein fünfzigster
Todestag vor zwei Jahren brachte
nicht die erhoffte Renaissance. Drei
alte Männer wiesen unentwegt auf ihn
hin: Alois Dempf, der eben 90jährig
Gewordene, Martin Heidegger, Helmut

Kuhn. Heidegger nannte ihn den

grössten Philosophen seit Nietzsche.
Wir blieben stumpf und taub.

Eine Generation später interessierte
sich in Krakau ein Philosophie- und



272 WOYTILAS SCHELER

Theologiestudent zur Zeit von Bieruts
schlimmstem Stalinismus für diesen
Max Scheler. In der Bundesrepublik
interessierten sich zu dieser Zeit
katholische Intellektuelle längst nur
noch für den christlichen Existentialismus,

für Lubac und Congar, für
Rahner und Hans Urs von Balthasar.
Das war drüben literarische Konterbande.

Die Philosophie gab damals ihren
Geist auf an Logistik und
Sprachsemantik und -semiotik. Die Theologie
begann bald darauf im Westen ihre
Experimente mit Marxismus,
Tiefenpsychologie, Revolutionismus. Das
mag zwar nachträglich betrachtet
nicht sehr gescheit gewesen sein, aber
es war doch in ihrem Auftrag menschlich.

So läuft man halt, wenn man
schon glaubt, den Glauben zu haben,
dem irrenden Schaf hinterher.

Es ist eine Ironie aus Polen, dass in
schlimmster stalinistischer Zeit Karol
Wojtyla Max Scheler entdeckt hat.
Als Schüler von Thomas und Aristoteles

war seine Frage: «Wie können
wir nach Immanuel Kant wieder zu
einer allgemein verbindlichen Ethik
kommen?» Es war auch die Frage
Max Schelers. Und so war er sein
Verbündeter, der den Königsberger mit
den fundamentalen Kritiken wohl als
erster frontal angegriffen hat. Kant
hatte in seiner «Kritik der praktischen
Vernunft» die alte, hierzulande christliche

Ethik aufgelöst in Imperative
und in Postulate. Für seinen
Durchschauer Nietzsche war es halb
betroffen, halb wild die Heraufkunft des
Nihilismus. Scheler, der Münchner
Katholik, nahm die Herausforderung
Nietzsches auf. Dessen Umwertung
aller Werte müsse zum Chaos führen.
Das sah er. Das erste Chaos, den

Ersten Weltkrieg, erlebte er, das

zweite Chaos - geahnt mit allen
späteren Schriften -, das grössere, Hitler,
blieb ihm erspart.

Scheler sah fast visionär ein
Wertesystem, eine Hierarchie der Werte, die
jedem Menschen eigentlich einsichtig
ist, strukturgemäss eingeboren, eine

Art Naturrecht der Werte - über
alles böse Wollen hinweg. Man müsse

es auch im Gewissen haben. Da ist

nun vieles, was einen katholischen
Philosophen und Theologen anrührt.
Wojtyla hat sich in seiner
Habilitationsschrift blossgelegt für alle, die
ihn intellektuell verstehen wollen. Das
Buch ist für philosophisch Ungeübte
nicht ganz leicht zu lesen, woran nicht
nur die bis zum Grotesken holprige
Übersetzung schuld ist, wo «der» und
«das» Verdienst verwechselt werden,
wo aus Moralphilosophen
Philosophen-Moralisten und aus empirischen

Psychologen Empiriker-Psychologen

werden. Ein Wort ist nicht den
Übersetzern anzulasten, es ist eine

prä-päpstliche Neuschöpfung: Per-
fektiorismus. Hier wird im Gegensatz
zum gängigen Perfektionismus ein
Handeln eingeschaltet: Perfektioris-
mus - das Handelnde verbessern.

Wojtyla ist mehr Pastor als Philosoph,

es geht ihm mehr um die
Fürsorge als das Rechthaben, mehr um
den Menschen als um die Abstraktion
im «Geiste». Der Titel «Primat des

Geistes» meint wohl den heiligen Geist
und den Geist des Herzens mehr als

jenen Immanuel Kants, der die
selbstverschuldete Unmündigkeit aufheben
wollte.

Scheler lernen wir bei Wojtyla in
kritischer Liebe kennen als einen, der
die von Kant zwar nicht beabsichtigte,
doch eingeleitete Ära des Nihilismus



WOYTILAS SCHELER 273

steuern wollte; er suchte dieses
Zurückwerfen des Menschen auf sich
selbst und auf den Kosmos, diese

preussische Brutalität zu korrigieren,
zu mildern, zu vermenschlichen durch
seine - im Begriff etwas geschwollen
ausgedrückte - «materielle
Wertethik», ein Begriff für seine
philosophischen und naturwissenschaftlichen

Rivalen zugleich, als Kompromiss.

Wahrscheinlich hat Scheler mit
seinen Begriffen und Schlüsselworten
«Güte» und «Gefolgschaft» mehr
Sympathie bei Karol Wojtyla erweckt
als mit seiner ein wenig starren Ethik
der Werte. Der Widerspruch Wojtylas
setzt dort an, wo ihm der Wille
unterbewertet erscheint, die Sympathie
strömt, wo die Emotionen als Geistesmacht

erscheinen. Wir können dieses
Buch nur dialektisch begreifen, denn
eben jene reine Vernunft des Immanuel

Kant ist nicht sein Glaube.

Wojtyla ist Apologet seiner Sache,
also der katholischen Kirche. Er sieht
in Scheler einen Wegweiser aus der
Sackgasse der verunsicherten Christen.
«Der Wegweiser läuft nicht mit!» -
mit diesem Schopenhauer-Zitat hatte
seinerzeit Scheler die Vorwürfe des

Kölner Erzbischofs wegen seines
exzessiven Lebens in mulieribus et alco-
holicis beantwortet. - Es bleibt bei
diesem Buch offen, ob Scheler
konsequenter die Philosophie des Seins
verfolgt hat als seine sympathievollen
Kritiker, unter ihnen Wojtyla, der ihm
dort nicht folgt, wo die Trennung
stattfinden müsste zwischen Thomas
und Scheler. Andzrej Poltawski, der
ihn einführt, kommentiert:

«Schelers Konzeption des
Menschen, in der das Erleben vom realen
Handeln, der Wille von der Liebe,

die Existenz vom Handeln geschieden
ist, steht mit der Ethik und Anthropologie

der Offenbarung und der
christlichen Tradition und auch mit
der inneren menschlichen Erfahrung
im Widerspruch. Während nämlich
für Scheler das Wesen des Ethischen
in dem internationalen und emotiven
Erleben und besonders in dem Erleben
des idealen Wertwesens der Person
besteht, während also sein Ideal der
moralen Vollkommenheit der Person
eher intentional und theoretisch als

praktisch ist - sieht die christliche
Lehre dieses Ideal als «real», das heisst
als ein solches, das real in Christus
verkörpert wurde und dessen
Vollbringung eine Vollkommenheit der es

realisierenden Person mit sich bringt,
und als «praktisch», das heisst nur im
Handeln realisierbar. Dem emotiona-
listischen Intentionalismus Schelers
stellt die im Neuen Testament und in
der Tradition enthaltene Lehre Christi
einen Realismus und Objektivismus
der ethischen Werte entgegen. Der
Mensch strebt nach der Vollkommenheit

und realisiert sich in diesem Streben

— und dieser dynamische und
perfektionistische Zug muss in einer
adäquaten Ethik und Anthropologie
anerkannt werden.»

Das ist ungefähr, was Wojtyla
versucht. Wirklichkeit und Möglichkeit,
Ordnung der Dinge, richtiger:
Ordnung der Menschen - aus sich, aus
Gefolgschaft, aus Gesellschaft, aus
dem blossen Sein, aus einem Geworfensein

(im Sinne Heideggers), der
Verlust seines Selbst: Wojtyla sieht es

und re-aktioniert darauf. Nicht nur
Potentia, sondern auch Potestas, nicht
nur Möglichkeit, sondern auch
Mächtigkeit, nicht nur Geschick, sondern
auch Wille. Der Wille unterscheidet



274 WOYTILAS SCHELER

ihn von Scheler. Er sieht den Sünder,
der bekennt und bereut und nicht
sosehr das willenlose Opfer.

Wer den Papst verstehen will, muss
seine philosophischen Schriften lesen.
Da ist nicht nur ein Mann, der aus
Polen kam, sondern einer, der dem
Thomismus verpflichtet ist, einer, der
seinen Willen brauchte zum Wider¬

stand, einer, der an eine Ordnung der
Menschheit glaubt und deshalb auch
auf eine Rettung hofft, einer, der

gegen Max Scheler sagt: Nein, es ist
zu wenig, dass die Ordnung
vorgegeben ist. Sie ist es wohl auch. Aber
wir müssen das Gute tun, damit es in
der Welt ist.

Leonhard Reinisch

ÜBERWINDUNG DER SUBJEKTIVITÄT

Noch nie in der Geschichte war so

viel von «Werten» die Rede wie heute.
Wo immer die Frage gestellt wird:
«Was sollen wir tun?» kommt die
Antwort: «Hochhalten der Werte»,
«Besinnung auf die Grundwerte»,
«Verwirklichung der höchsten Werte»
oder dergleichen. Angesichts der
Ungewissheit der Zukunft klammert man
sich an die Werte wie an Rettungsanker.

Das Wertbewusstsein war noch
nie so ausgeprägt wie heute. Die
Wissenschaften, insbesondere die
Sozialwissenschaften, lehnen es ab, noch
weiter als wertneutrale Bereiche zu
gelten. Die Vorstellung Max Webers
von der Wertfreiheit der Wissenschaft
wird als Vorurteil zurückgewiesen.
Die modernen Sozialwissenschaften
bieten ihre Dienste an für wertwissenschaftliche

Begründungen und die
Abwägung von Wertprioritäten. Theologen

fragen nach den Grundwerten
und bezeichnen Gott als «höchsten
Wert». Mit der von ihnen identifizierten

Rangordnung der Werte glauben
sie Orientierungs- und Entscheidungshilfe

anzubieten. Besonders intensiv
wird die Grundwertdebatte auf
politischer Ebene geführt. Politische

Parteien suchen auf Basis von Grundwerten

wie zum Beispiel Freiheit,
Solidarität und Gerechtigkeit einen
Grundkonsens unter den Wählern zu
finden. Grundwerte sollen ein
tragfähiges Fundament für den Staat
abgeben. Wo immer man heute von
Verantwortung und Zukunft spricht, so
kommt man sofort auf die Werte zu
sprechen. Mit dem Zauberwort «Wert»
scheint man den Schlüssel für die
Zukunft in den Händen zu halten.

Kurze Geschichte des Wert-Denkens

Unsere Selbstsicherheit und unser
Selbstverständnis gegenüber den Werten

erhält einen ersten Schlag, wenn
wir erfahren, dass der Begriff «Wert»
erst ein Produkt der zweiten Hälfte
des neunzehnten Jahrhunderts ist und
vorher im Abendland gänzlich
unbekannt war. Die Frage, warum das
Wert-Denken erst in moderner Zeit
aufkommt, muss uns beschäftigen.
Doch zunächst wollen wir uns die
Geschichte des Wert-Denkens ganz
kurz vergegenwärtigen. Philosophisch
gesprochen, ist die Wertlehre aus dem



ÜBERWINDUNG DER SUBJEKTIVITÄT 275

sogenannten Neukantianismus
hervorgegangen. Herausragende Denker
waren Rudolf Hermann Lotze (1817
bis 1881), Wilhelm Windelband (1848
bis 1915) und Heinrich Rickert (1863
bis 1921). Sie entdeckten das Reich
der Werte, worin sich das Gute
verwirklicht. Auch Karl Marx hat 1867
in seinem «Das Kapital» von Wert
und von Mehrwert gesprochen. Friedrich

Nietzsche gab seinem 1887
erschienenen Werk «Der Wille zur
Macht» den Untertitel: «Versuch
einer Umwertung aller Werte». In
seiner «Geschichte der Philosophie»
schreibt Wilhelm Windelband 1891
mit Blick auf die Zukunft, dass die
Philosophie nur weiterleben könne als
die Lehre von den allgemein gültigen
Werten. Dies leitete über zur
Begründung einer eigentlichen
Wertphilosophie durch Max Scheler und
Nicolai Hartmann.

Max Scheler arbeitete 1913—1916
an seinem Hauptwerk «Der Formalismus

in der Ethik und die materielle
Wertethik», in dem die Werte als
Aufgabe und Sinn des menschlichen
Daseins erscheinen. Ihm folgte dann
1926 Nicolai Hartmann mit seiner
«Ethik», die ebenfalls zu den
Standardwerken der Wertphilosophie
gehört. Damit war die Grundlage gelegt
für die Verbreitung des Wert-Denkens
in Politik, Wissenschaft und Theologie.
Nach dem Ersten Weltkriege drangen
wertphilosophische Begriffe und
Gedanken in die Staats- und Verfassungslehre

der Weimarer Republik ein. 1938
bezeichnete Hitler vor der Presse das
deutsche Volk als den «Höchstwert»,
den es überhaupt auf dieser Erde gebe.
Ein betrübliches Beispiel des Wert-
Denkens aus der Nazizeit war die
schreckliche Praxis der Vernichtung

«lebensunwerten» Lebens. Nach dem
Zweiten Weltkrieg begann dann die

grosse Zeit der Grundwert-Debatten,
in denen um das geistige Fundament
der zukünftigen Gesellschaft und
ihrer politischen Institutionen auf
breiter Ebene bis heute gerungen
wurde. Die Grundwerte scheinen
direkt jenes Ethos zu verkörpern, in
dem die pluralistische Gesellschaft
trotz aller Divergenz ihre Einheit
finden soll.

Woher kommen die Werte?

Es gibt Theologen und Sozialethiker,
die die Werte direkt aus dem Liebesgebot

Christi glauben ableiten zu können.

Für sie wird es eine authentische
Aufgabe der Kirche, die Legitimation
der Grundwerte, wie sie vom christlichen

Glauben her auszulegen ist,
ihren Gläubigen und der gesamten
gesellschaftlichen Öffentlichkeit
darzustellen. Offen bleibt dabei die Frage,
wieso denn die Rede von den Werten
nicht schon früher aufgekommen ist
und warum gar nicht etwa zuerst in
kirchlichen oder theologischen Kreisen.

Wieder andere Theologen widerstehen

der Versuchung, spezifische
Inhalte christlicher Offenbarung direkt
in aktuelle Grundwerte umzusetzen.
Sie lehnen es ab, das Evangelium oder
auch die Bibel als Grundwerte-Katalog

anzusehen. Für sie geht es um
säkulare Werte, die sich zwar auf
einem christlichen Hintergrund
entwickelt haben, die aber prinzipiell für
Christen wie Nichtchristen gelten. Für
viele Wissenschafter und Politiker ist
es die «Gesellschaft», die konkrete
Wertvorstellungen zu entwickeln habe.
Jede menschliche Gesellschaft brauche



276 ÜBERWINDUNG DER SUBJEKTIVITÄT

verbindende und verbindliche
Grundüberzeugungen. Nach dieser
Auffassung ist die Begründung der Grundwerte

eine gesellschaftliche Aufgabe,
das heisst die Grundwerte erhalten
ihre Legitimation durch den
gesellschaftlichen Konsens. Dem Staat
kommt dann die Aufgabe zu, die
durch die Gesellschaft vorgegebene
Wertordnung zu schützen. Wieder
andere Politiker wollen den modernen
Staat direkt zum Wertgestalter
machen. Sie glauben, dass die Grundwerte

ein Produkt des politischen
Meinungsbildungs-Prozesses sind. So

gesehen dienen die Grundwerte der
Legitimation politischer Ziele. Der
politische Kampf bezieht sich dann
auf die Auseinandersetzung zum
Beispiel zwischen «konservativen»
und «fortschrittlichen» Grundwerten.
Damit werden die Grundwerte zu
blossen parteipolitischen Instrumenten
und rücken in die Nähe von
Schlagworten. Zusammenfassend ergibt sich,
dass in unserer pluralistischen
Gesellschaft die Werte ganz verschieden
begründet und legitimiert werden:
Durch Gott, durch wissenschaftliche
Rationalität, durch emotionelle
Einsicht, durch gesellschaftlichen Konsens,

durch ideologische Aussage,
durch demokratische Meinungsbildung

oder durch staatliche Autorität.

Bei aller Verschiedenheit in der
Begründung bleibt im Wert-Denken
ein gemeinsamer Nenner: Die
allgemeine Anerkennung des Wertes als
Massstab für menschliches Handeln.

Kritik des Wert-Denkens

Wie ist es zu erklären, dass das Denken

in Werten erst in neuester Zeit

aufgekommen ist? Was sind eigentlich

«Werte» Geben die Werte
zurecht den Massstab ab für unser
Handeln? Können wir uns in der Krise
der Technokultur vollends auf die
Werte als Rettungsanker verlassen,
wie uns die heutige Hochkonjunktur
der Grundwert-Debatten glauben
machen will? Die Kritik des Wert-
Denkens wurde von Martin Heidegger
eröffnet. In seinem Vortrag «Nietzsches

Wort: Gott ist tot» hat er im
Jahre 1943 bei der Beschäftigung mit
Nietzsche versucht, Licht in die
Hintergründe des Wert-Denkens zu bringen.

Ausführlicher findet sich dieses
Denken Heideggers im zweibändigen
Werk «Nietzsche» gesammelt. 1947
hat Heidegger dann seine Kritik am
Wert-Denken im bekannten Brief
«Über den Humanismus» zusammen-
gefasst. In diesem Rahmen möchten
wir nicht darauf verzichten, die
folgende Stelle daraus in vollem Wortlaut

wiederzugeben:
Das Denken gegen die

«Werte» behauptet nicht, dass alles,
was man als «Werte» erklärt, die
«Kultur», die «Kunst», die «Wissenschaft»,

die «Menschenwürde», die
«Welt» und «Gott» wertlos sei.
Vielmehr gilt es endlich einzusehen, dass
eben durch die Kennzeichnung von
etwas als «Wert» das so Gewertete
seiner Würde beraubt wird. Das
besagt: durch die Einschätzung von
etwas als Wert, wird das Gewertete
nur als Gegenstand für die Schätzung
des Menschen zugelassen. Aber das,
was etwas in seinem Sein ist,
erschöpft sich nicht in seiner
Gegenständlichkeit, vollends dann nicht,
wenn die Gegenständlichkeit den
Charakter des Wertes hat. Alles Werten

ist, auch wo es positiv wertet, eine



ÜBERWINDUNG DER SUBJEKTIVITÄT 277

Subjektivierung. Es lässt das Seiende
nicht: sein, sondern das Werten lässt
das Seiende lediglich als das Objekt
seines Tuns - gelten. Die absonderliche

Bemühung, die Objektivität der
Werte zu beweisen, weiss nicht, was
sie tut. Wenn man vollends «Gott» als
den «höchsten Wert» verkündet, so ist
das eine Herabsetzung des Wesens
Gottes. Das Denken in Werten ist hier
und sonst die grösste Blasphemie, die
sich dem Sein gegenüber denken lässt.
Gegen die Werte denken, heisst daher
nicht, für die Wertlosigkeit und
Nichtigkeit des Seienden die Trommel
rühren, sondern bedeutet: gegen die
Subjektivierung des Seienden zum
blossen Objekt die Lichtung der
Wahrheit des Seins vor das Denken
bringen

Im Anschluss an Heidegger hat
dann im Jahre 1959 der Staats- und
Völkerrechtler Carl Schmitt unter dem
Titel «Die Tyrannei der Werte» kritische

Überlegungen zur Wertphilosophie
veröffentlicht. Unter dem

gleichen Titel haben Carl Schmitt, Eberhard

Jüngel und Sepp Schelz 1979
einen Sammelband herausgegeben, in
dem das Wert-Denken einer ernsten
Kritik unterzogen wird. Besonders
bemerkenswert sind darin die Ausführungen

von Eberhard Jüngel, eines der
führenden protestantischen Theologen
unserer Zeit. Für ihn leiten nicht
Werte das Handeln der Christen,
sondern allein die aus der Wahrheit
kommende Liebe, die ebensowenig wie
Wahrheit einen Wert hat oder
darstellt. Nach Jüngel erweist sich der
Wert-Begriff gegenüber der Frage
nach der Wahrheit des Lebens durchaus

als hinderlich. Unter Hinweis auf
die dem Wert-Denken zugrundeliegenden

immanenten Gefahren plä¬

diert Jüngel aus der Sicht der
evangelischen Theologie auf den kategorischen

Gebrauch des Begriffes Wert zu
verzichten. Für Jüngel muss christliche

Wahrheitserfahrung die Rede

von Werten und das Denken in
Werten radikal infragestellen. Sepp
Schelz weist auf die Widersprüchlichkeit

des Wert-Denkens auf
politischer Ebene hin. Wird zum
Beispiel die Freiheit zum Grundwert
aller Demokraten erklärt, so zeigt
sich rasch, dass der Freiheitsbegriff
nicht eindeutig interpretierbar ist.
Da gibt es die Widersprüche
zwischen individueller und gesellschaftlicher

Freiheit, das dialektische
Verhältnis zwischen Freiheit und
Ordnung, Freiheit und Sicherheit, Freiheit
und Gleichheit und nicht zuletzt die
scharfsinnige Unterscheidung Nietzsches

zwischen «Freiheit wovon» und
«Freiheit wozu». Damit, dass die Freiheit

von allen Demokraten als
Grundwert akzeptiert wird, nimmt die
Schärfe der Auseinandersetzung nicht
ab, sondern sie wird grösser. Die
Frage «Wer interpretiert?» wird zur
eigentlichen Machtfrage, und da jede
Seite für sich in Anspruch nimmt, den
wahren Freiheitsbegriff zu vertreten,
gewinnen die hermeneutischen
Auseinandersetzungen die Schärfe von
Glaubenskämpfen.

Statt «Umwertung aller Werte»,
Überwindung des Wertdenkens

Das Phänomen, dass die Werte so spät
in der Geschichte entdeckt worden
sind, hat sich geklärt. Das Wert-Denken

ist eine Folge der Herrschaft der
neuzeitlichen Subjektivität. Denn wie
immer die Werte begründet und legi-



278 ÜBERWINDUNG DER SUBJEKTIVITÄT

timiert werden, letzten Endes ist es

immer der Mensch, der als Subjekt die
Werte setzt. Das Wert-Setzen und das
Wert-Denken sind typische
Manifestationen des neuzeitlichen
Menschen, der als autonomes Subjekt in
den Mittelpunkt der Welt gerückt ist
und das Sein «vergessen» hat. Die
heutige Krise der Technokultur und
die heutige Hochkonjunktur der
Grundwert-Debatten haben gemeinsame

Wurzeln: Die Herrschaft der
immer absoluter werdenden Subjektivität.

Die Werte sind deshalb keine
Rettungsanker in der Krise der
Technokultur. Bereits Nietzsche wollte den
im letzten Jahrhundert aufkommenden

Nihilismus durch eine Neusetzung
der obersten Werte bekämpfen.
Dadurch wurde aber der Nihilismus nicht
überwunden, sondern noch gesteigert.
Durch den «Willen zur Macht» wird
der Mensch erst recht zum autonomen
Subjekt, das die Wertsetzung aus
eigenster Kompetenz zum Prinzip
erhebt. Auch im jugendlichen Protest

unserer Tage wird auf das Wert-
Denken Bezug genommen. Die Werte
der Väter und Mütter seien für die
Jungen hohl und bedeutungslos geworden.

Deshalb mussten die Jungen an
ihre Stelle neue Werte setzen. Dieser
Versuch zur Umwertung der Werte
ist eine Wiederholung des bereits
gescheiterten Bemühens von Friedrich
Nietzsche zur «Umwertung aller
Werte». Was heute aber not tut, ist
nicht die «Umwertung aller Werte»,
sondern das Überwinden des
Wertdenkens. Dies ist gleichbedeutend mit
der Überwindung der verabsolutierten
Subjektivität und stellt die Schicksalsfrage

unserer Zeit dar. Solches Denken

klingt für manche Ohren befremdlich.

Um anzukommen, braucht es

seine Zeit. Schopenhauer hat gesagt,
man könne die Bedeutung von
Gedanken an der Länge messen, die
verstreicht, bis sie verstanden werden.

Armin Baumgartner

DIE GROSSE VERWEIGERUNG

Existenzangst der Jungen und «Gewissensentscheid» der Dienstverweigerer

Za Recht haben die Jugendunruhen
des vergangenen Jahres, denen nach
den an die Wände geschmierten
Proklamationen der Unruhestifter ein
ebenso «heisses 1981» folgen soll,
Aufsehen erregt. Darob sollte man
allerdings nicht vergessen, dass die
Unruhe nicht auf die Jugend
beschränkt ist. Ihre «Bewegung» ist nur
Teil einer Erscheinung, die weiter
greift. Weltweit. Sie äussert sich nicht
nur in den aufsehenerregenden Ag¬

gressionen jugendlicher Krawallanten,
die unsere Städte unsicher machen,
mit Sachbeschädigungen provozieren
und sich mit den Ordnungskräften
herumbalgen. In dasselbe Bild
gehören die Aktionen von Terroristengruppen,

die der Gesellschaftsordnung
den Kampf angesagt haben und
einmal hier, das andere mal dort mit
Überfällen, Geiselnahmen und Morden

zuschlagen. Es gehört dazu die
Zunahme «gewöhnlicher» Verbrechen,



DIE GROSSE VERWEIGERUNG 279

sind doch auch sie mehr und mehr
Folge des Fallens aller Hemmungen
vor der Staatsgewalt. Es darf auch
nicht übersehen werden, dass die
Auseinandersetzung bis in Kreise
eingedrungen ist, die an verantwortungsvoller

Stelle Staat und Wirtschaft
tragen, aber in Grundfragen uneins
sind, sich über Ausbau staatlicher
Einflussnahme und Abbau eines bereits
für verhängnisvoll gehaltenen Dirigismus

streiten. Und schliesslich bleibt
die über allen Unsicherheiten lastende
Drohung eines entscheidenden
Kräftemessens zwischen der die Weltbeherrschung

anstrebenden Sowjetmacht und
den freien Staaten des Westens zu
beachten, denen die neue USA-Staatsführung

den Mut zum Widerstand
einzuhauchen versucht.

Wir haben es, verführt durch eine
Reihe guter Jahre, weit kommen
lassen. Man ist versucht, die Märchengestalt

des «Zauberlehrlings» zu
beschwören, der sich auf Experimente
eingelassen hat, die er nicht mehr
meistert. Müssen Stichworte genannt
werden Leichtfertige Verschwendung
sich erschöpfender Bodenschätze, die
wir für die Inganghaltung der
existenznotwendigen Arbeitsprozesse brauchen,

Verschmutzung von Wasser und
Luft, Zusammenballung der
Menschenmassen in Agglomerationen, die
lieblos anmuten und mit kaum zu
bewältigenden Verkehrsproblemen
belasten, Überbeanspruchung der öffentlichen

Finanzen durch dringend
benötigte Sanierungsmassnahmen für
willkürlich herbeigeführte Missstände
und durch zu weit getriebene
Fürsorgevorkehren, die dem Einzelnen

zu Lasten eines Staates, der von dieser
Last erdrückt wird, zuviel
Eigenverantwortung abnehmen und damit in
die Verantwortungslosigkeit treiben.
Wie der Einzelmensch mit allen
diesen, teils ungewollt, teils «geplant»
herbeigeführten Entwicklungen in eine

gesellschaftswidrige Vereinsamung
geraten ist, entfremden sich die
einzelnen Staaten über den vergeblichen
Versuchen, eine bessere Weltordnung
herbeizuführen.

Ist es verwunderlich, dass sich
allenthalben eine eigentliche Existenzangst

ausbreitet Sie manifestiert sich
mit den Jugendunruhen nur
deutlicher. Man darf sich durch deren
abwegigen Ausdruck nicht beirren lassen.
Die ultimativ vorgetragene Forderung
nach «autonomen Jugendzentren» ist
nicht mehr als ein Aufhänger für den

Aufstand, der mit der Erfüllung der
radikalen Postulate nicht zur Ruhe
käme. Die Jungen empfinden mit
ihrem feineren Sensorium, das noch
nicht durch eine Angewöhnung an
vermeintlich nicht zu ändernde
Zustände verdorben ist, deren
Fragwürdigkeit deutlicher als die etablierte
Generation. Sie suchen auch
unbekümmerter nach einer Wende.

Es ist nur ein Jammer, dass die
Ansätze zur Umkehr von falschen
Ratgebern fehlgeleitet werden. So

werden wohl die Zwänge der
Konsumgesellschaft beklagt, man
schwimmt aber in deren Sog mit der
grössten Selbstverständlichkeit mit,
solange die Alten bezahlen. Die von
Vätern und Müttern vorgelebte
Auflockerung von Sitte und Moral wird
nachvollzogen. Statt der herrschenden
Verantwortungsscheu den Willen zu
einer persönlichen Verpflichtung
entgegenzusetzen, gefällt man sich in



280 DIE GROSSE VERWEIGERUNG

leeren Deklamationen und blossen
Protesten. Trotz der immer wieder
betonten politischen Unabhängigkeit
der «Bewegung» ist je länger desto
weniger zu übersehen, dass sich eben
doch politische Einflüsse in ihr
geltend machen. Die Vorarbeiten sind
von langer Hand geleistet worden.
Es ist nur an die Rolle zu erinnern,
die das «Kleine Rote Schülerbuch»
vor Jahren schon als Eisbrecher
geleistet hat. Von ihm führt ein gerader
Weg zu einer immer härteren Literatur,

mit der die angeblich Benachteiligten

der Gesellschaft bearbeitet
werden. Es stehe dafür nur ein Satz,
der für die Stossrichtung besonders
illustrativ erscheint: «Nutzniesser der
sowjetischen Machtdemonstration sind
seit dem Ende des Ersten Weltkrieges
wir, das niedere Volk Westeuropas»,
denn - so wird beigefügt - wenn in
Petersburg noch ein Zar regieren
würde, «dann schössen bei uns die
Armee und die Bürgerwehr gnadenlos
aufs Volk.»

Andere Minderheiten

Auf solcher Basis gibt es keine
Verständigung, ist das von der eidgenössischen

Jugendkommission angeregte
Gespräch zwischen den Generationen
aussichtslos. Aber man braucht sich
nicht bei den Extrempositionen
aufzuhalten. Es gibt andere Anlässe
genug, die zum Nachdenken veranlassen
sollten. Neben der unzufriedenen
Jugend gibt es andere Minderheiten, die
ihre Anliegen mit zunehmender
Ungeduld vorbringen. Es sei nur an einige
wenige Beispiele erinnert, an die
Gegner der Nutzung der Kernkraft
im zivilen Bereich, die aus ihrer Ab¬

lehnung der Atomenergie einen
Glaubenskrieg machen. An die fanatischen
Anhängerinnen der
«Frauenbefreiungsbewegung», die gegenüber der
Gesellschaft eine eigentliche
Feindstellung bezogen haben. An die von
der politischen Linken und den
Gewerkschaften getragene
Mitbestimmungsbewegung, die den demokratischen

Rechten auch in der
Wirtschaft zum vollen Durchbruch
verhelfen möchten, obwohl der Stimmbürger

nicht nur ihrer Initiative,
sondern auch einem Entgegenkommen
beweisenden Gegenvorschlag der
Bundesversammlung erst vor fünf
Jahren eine Absage bereitet hat. Auch
ein neuer Vermittlungsvorschlag, der
zurzeit im eidgenössischen Parlament
zur Beratung steht, droht an der
Intransigenz einer «Alles oder nichts»
fordernden harten Haltung wieder zu
scheitern.

Man wird damit zu einem bezeichnenden

Merkmal der Minderheitsregungen

geführt, das zurzeit
überhandzunehmen scheint:
Mehrheitsentscheide, auf deren Anerkennung
das Funktionieren unseres Systems
der direkten Demokratie beruht, werden

von den Unterlegenen nicht mehr
hingenommen, sondern mit neuen
Vorstössen angefochten. Trotz allem
Verständnis, das hierzulande Minder-
heitspostulaten bei der Ausarbeitung
von Verfassungsänderungen und
Gesetzesrevisionen entgegengebracht
wird, werden hartnäckig radikale
Forderungen aufrechterhalten. So werden
viele kleine Töpfe «am Kochen
gehalten», was die Behörden von der
ernsthaften Beschäftigung mit jenen
Anliegen abhält, die wesentlich wären.
Darüber hinaus zieht sich - was noch
bedenklicher scheint - der Stimm-



DIE GROSSE VERWEIGERUNG 281

bürger, der Streitereien überdrüssig,
mehr und mehr in eine passive
Zuschauerrolle zurück.

Und noch ein Phänomen derart
fehlgeleiteter Anstrengungen wird
zusehends deutlicher: Die Verweigerung
von Verpflichtungen gegenüber der
grösseren Gemeinschaft unter
Berufung auf persönliche Gewissensentscheide,

die über die Interessen der
Allgemeinheit gestellt werden. Dafür
steht exemplarisch die neue
Zivildienstinitiative, der deshalb im folgenden

eine eingehendere Behandlung
gewidmet sei.

Dienstverweigerung

Das Zivildienstproblem hat eine lange
Geschichte. Diese ist identisch mit
dem Versuch einer Lösung der
Militärdienstverweigerung, die im Unterschied

zu anderen Staaten in unseren
kleinstaatlichen Verhältnissen von
grösserer Tragweite erscheint. Trotz
ernsthaften Versuchen, dem Dilemma
des Dienstverweigerers aus Gewissensgründen

durch ein Entgegenkommen
abzuhelfen, das seinen Verstoss gegen
die Rechtsordnung von der
Kriminalisierung befreit, wird er bei uns
immer noch mit einer Freiheitsstrafe
verfolgt.

Der Ursprung der Dienstverweigerung
ist religiöser Natur: Das biblische

Gebot «Du sollst nicht töten» hat
Kreise, die ihre Bibel wörtlich
auslegen, dazu bewogen, jede militärische
Dienstleistung, auch einen waffenlosen

Dienst, zu verweigern. Sie sind
immer eine kleine, aber standfeste
Minderheit geblieben. Die Katastrophe
des Ersten Weltkriegs hat dann zu
einer Ausweitung der Bewegung mit

politischen Motiven geführt. Der
Unsinn der Menschenschlächterei sollte
sich nicht wiederholen: «Nie wieder
Krieg »

Von kirchlicher Seite - von der
waadtländischen Freikirche - ist das

Anliegen seriös aufgenommen und an
den Bundesrat 1917 der Antrag
gestellt worden, die Militärorganisation
dahin zu ändern, dass Dienstverweigerer

aus ernsten Gewissensgründen
nicht mehr ins Zuchthaus geschickt
werden mussten, sondern ihre
Verpflichtung gegenüber dem Staat in
einem sogenannten Zivildienst gleicher

oder doppelter Dauer erfüllen
könnten. Obwohl von einer zur
Prüfung der Eingabe eingesetzten, vom
damaligen Generalstabschef Theophil

Sprecher von Bernegg präsidierten

Kommission das Postulat im
Grundsatz zustimmend beschieden
worden war, hatte es zunächst keine
Wirkung. Zwar ist die Strafe für
Dienstverweigerer bei der Totalrevision

des Militärstrafgesetzes von 1927
entschärft und vom ursprünglich auf
ein Jahr Zuchthaus lautenden Mindestmass

auf Gefängnis herabgesetzt worden.

Aber der angestrebte Erfolg der
Strafvermeidung durch eine
Ersatzleistung blieb diesem ersten Versuch
wie einer 1923 mit 40000
Unterschriften eingereichten Petition und
wiederholten Vorstössen im Parlament
versagt.

1972 ist ein neuer Anlauf genommen

worden: mit der berühmt
gewordenen «Münchensteiner Initiative»

wurde ein in der Form einer
allgemeinen Anregung gehaltener
Lösungsvorschlag eingereicht, als dessen

Folge es im Dezember 1977 erstmals
zu einem Volksentscheid in der Frage
kam. Er fiel abschlägig aus: mit



282 DIE GROSSE VERWEIGERUNG

866 000 Nein gegen 534 000 Ja wurde
das Begehren abgelehnt. Kein Stand
wies eine annehmende Mehrheit auf.

Über die Gründe des klar ausgefallenen

Verdikts ist viel gerätselt worden.

Die Schuld am Scheitern des
Vorstosses ist zu einem wesentlichen
Teil dem Parlament zugeschoben worden,

dem es oblag, das unformulierte
Begehren der Initianten in einen
klaren Verfassungstext zu fassen. Das
Parlament hat die Einführung eines
«gleichwertigen zivilen Ersatzdienstes»
anstelle der Erfüllung der Wehrpflicht
auf den Dienstverweigerer beschränkt,
der diese Pflichterfüllung «aus
religiösen oder ethischen Gründen mit
seinem Gewissen nicht vereinbaren
kann». Die Ausschaltung der
politischen Motivierung und die
Fragwürdigkeit einer echten
Gewissenserforschung haben nach Auffassung
vieler Kommentatoren auch
Befürworter des Zivildienstes zur Abgabe
eines Neins bewogen; diese
Neinstimmen hätten sich mit den Stimmen
der grundsätzlichen Gegner jeder
Auflockerung der Wehrpflicht kumuliert.

Man glaubte indessen
übereinstimmend, dass das Postulat damit für
längere Zeit «vom Tisch» sei.

Darin hat man sich getäuscht. Noch
vor dem Urnengang vom 4. Dezember
1977 hatten die unentwegten
Zivildienstbefürworter die Lancierung
einer neuen, diesmal formulierten
Initiative angekündet, die das Problem
auf der Grundlage des sogenannten
Tatbeweises zu lösen verhiess, das
heisst so angelegt werden sollte, dass
mit der Leistung eines anderthalbmal
so lang wie die Gesamtheit der ver¬

weigerten militärischen Dienste
dauernden Zivildienstes der Pflichtige
sich straflos vom Militär freimachen
könnte. Was die Ausgestaltung des

Ersatzdienstes anbelangt, wurde
vorgesehen, den Initiativtext mit der
plakativen Formel auszustatten, dass

der Zivildienst die «Förderung des

Friedens» bezwecke, indem er dazu
beizutragen hätte, «Ursachen gewaltsamer

Auseinandersetzungen zu
beseitigen, menschenwürdige
Lebensverhältnisse zu schaffen und die
internationale Solidarität zu stärken».
Nicht viel konkreter schliesslich die
beigefügte Anweisung für die
Ausführungsgesetzgebung, dass ein
solcher Dienst im Rahmen öffentlicher
und privater Organisationen und
Institutionen zu vollziehen wäre, «die
seinen Zielsetzungen entsprechen».

In dieser Fassung ist die Initiative
«für einen echten Zivildienst auf
Grundlage des Tatbeweises» am
14. Dezember 1979 mit 113 000 gültigen

Unterschriften bei der Bundeskanzlei

deponiert worden. Der
Bundesrat hat am 20. August letzten Jahres

den Grundsatzentscheid gefasst,
das Begehren auf Verfassungsrevision
ohne Gegenentwurf abzulehnen. Seither

ist nichts mehr geschehen. Die
Botschaft des Bundesrates an das

Parlament, mit der diese Empfehlung
begründet werden muss, steht noch
aus.

Radikaler Friedensdienst

Man ist jüngst an die Pendenz durch
eine Radiodiskussion erinnert worden:

Am 29. Januar haben in der
Sendung «Gruppenbild mit Echo»
fünf Militärdienstverweigerer zu-



DIE GROSSE VERWEIGERUNG 283

nächst Gelegenheit erhalten, mit
einem selbstverfassten, 20 Minuten
dauernden «Selbstporträt» das
Dienstverweigererproblem, so wie sie es

sehen, in verschiedenen Aspekten
darzustellen und während mehr als einer
Stunde mit acht ausgewählten Hörern
und zwei beigezogenen Experten zu
diskutieren. Es wurden dabei alle
möglichen Auffassungen - von
entschiedener Ablehnung des Zivildienstes

in jeder Form über die Sympathie
für eine vermittelnde Lösung bis zur
vollen Unterstützung der Initiative -
vorgebracht. Am Schluss wurden noch
während der Sendung eingegangene
telefonische Stellungnahmen aus dem
Hörerkreis in einer kurzen, wenig
aufschlussreichen Zusammenfassung
mitgeteilt.

Neues hat die Aussprache nicht
gebracht. Es bleibt bei dem schon im
Verlauf des Abstimmungskampfes von
1977 zum Ausdruck gekommenen
Dilemma, dass jede Verletzung des

Prinzips der allgemeinen Wehrpflicht
an die Grundlagen unseres Staates
rührt, umgekehrt aber der heutige
Zustand unbefriedigend ist, dass auch
die wenigen Schweizer, die sich aus
tiefer religiöser Überzeugung oder
ernsten Gewissensgründen heraus
nicht in der Lage sehen, Militärdienst
zu leisten, mit Freiheitsstrafen belegt
werden müssen. Es ist hier ein echtes
Problem des Minderheitenschutzes
gestellt. So wie sich der neue
Lösungsvorschlag präsentiert, läge das
Schwergewicht einer Befreiung von
der Militärdienstleistung durch einen
Zivildienst auf dem freien Ermessensentscheid

des einzelnen Bürgers, der
aus irgendwelchen Gründen die
Mitwirkung an der Landesverteidigung
im herkömmlichen Sinn ablehnt. Sie

soll für eine beliebige Zahl von Pflichtigen

ohne Gewissensprüfung durch
einen Dienst abgelöst werden, der sich
im nicht näher bestimmten, weiten
Feld ehrenwerter oder auch nur von
gesellschaftsverändernden Vorstellungen

diktierter Friedensbemühungen
bewegt.

Wie so ein Dienst etwa aussehen

könnte, auch davon ist im Vorfeld des

letzten Urnengangs schon die Rede

gewesen. Im Oktober 1974 hat die
Schweizerische Vereinigung für
Zivildienst, die an der Ausarbeitung des

hängigen Lösungsversuchs wieder
massgeblich beteiligt war, unverblümt
nach Darlegung ihrer Ziele - der
Friedensdienst habe unter anderem
einen Beitrag zu leisten zur Beseitigung

von Privilegien aller Art, zur
Veränderung von Gesellschaftsstrukturen

und zur Überwindung des
nationalen Egoismus, um so «zu einer
geeinten, solidarischen Welt zu
gelangen» - auf Erfahrungen mit im
gleichen Sommer durchgeführten
«Modelldiensten» hingewiesen. So
hat man damals im bündnerischen
Schanfigg Bergwegverbesserungen,
Alp- und Waldräumungen vorgenommen,

ein Unternehmen, das an das

Vorbild der freiwilligen
Studentenarbeitsdienste in den dreissiger Jahren
erinnert. Nur befremdete es etwas,
dass mit den Zivildiensteinsätzen eine
«Schule der Gewaltlosigkeit»
verquickt war. Und erst recht haben sich
gegenüber dem zweiten, mit ganzen
fünf Teilnehmern in der Stadt Zürich
veranstalteten Dienst an Angehörigen
der «Vierten Welt» - das sind nach
dem gleichen Jargon die Benachteiligten

unserer Gesellschaft - Bedenken
gemeldet, ist diesen doch nicht nur
materielle Hilfe gebracht, sondern mit



284 DIE GROSSE VERWEIGERUNG

ihnen zugleich «Bewusstseinsbildung»
im Sinne einer Umschulung einer
duldenden zu einer fordernden Gruppe
getrieben worden.

Die eindeutige Stossrichtung ist
schliesslich mit der Beantwortung der
drängenden Frage nach der Einstellung

nicht nur zum waffenlosen Dienst
in der Sanität, der, weil in der Armee
integriert, von vornherein nicht in
Frage kommt, sondern auch zum
Zivilschutz, der für den Schutz der
Zivilbevölkerung im Krieg zu sorgen
hat, erhärtet worden: Auch diese
Einrichtung wird mit Entschiedenheit
abgelehnt, «weil sie geeignet ist, die
militärische Abwehr zu unterstützen
und den Widerstandswillen zu stärken

!»

Man hat es also mit einer
Bewegung zu tun, die unser ganzes
Verteidigungskonzept, obwohl es auf der
blossen Abwehr durch Abschreckung
eines unsere Selbständigkeit bedrohenden

Gegners beruht, in Frage stellen
könnte. Wenn es noch verlocken
könnte, «Märtyrerfiguren» durch
Gewährung einer zivilen Ersatzleistung
ihres Nimbus zu entkleiden und damit
den gerade in jugendlichen Kreisen
verbreiteten armeefeindlichen
Diskussionen eine wichtige Angriffsfläche

zu nehmen, hat man sich doch
Gedanken zu machen, wie sich eine
Verwirklichung der dargelegten Ideen
und Ideologien auf die Schlagkraft
unserer Armee auswirken könnte. Es
ist in diesem Zusammenhang schon
die Anregung gemacht worden, das

Entgegenkommen dadurch zu
relativieren, dass es gewissermassen nur
auf Zusehen hin gewährt würde:
Wenn die Verteidigung zu sehr
geschwächt werden sollte, müsste nach
einem Vorschlag des früheren Korps¬

kommandanten Alfred Ernst die
Bundesversammlung die Kompetenz
haben, zu entscheiden, ob die
Voraussetzungen für eine Suspendierung des
Zivildienstes gegeben wären. Ein
solcher Fall wäre vorab in Aktivdienstzeiten

aktuell.
Kehren wir zum Ausgangspunkt

zurück, der uns zu einer näheren
Erörterung der Zivildienstinitiative
geführt hat: zur Frage der Flucht aus
der Verantwortung gegenüber der
Staatsgemeinschaft aus persönlichen
Überzeugungen, die über den
bezeugten Mehrheitswillen gestellt werden.

Unser Staat beruht auf dem
Milizgedanken. Wie Professor Erwin Ruck
in seinem «Schweizerischen Staatsrecht»

dargelegt hat, ist die allgemeine
Wehrpflicht eine tragende Säule des

schweizerischen Bundes: «Im Wesen
des Milizheers ruht die enge Verbundenheit

von Heer und Volk und die
immer neue Durchdringung der
Armee mit dem ursprünglichen Leben
und Denken des Volkes, wie auch
umgekehrt die Vertiefung der
Volksgemeinschaft durch die ausgleichend-
einigende Wirkung eines gemeinsamen
gleichmässigen Militärdienstes.» Wer
nicht dienstuntauglich oder
landesabwesend ist und aus diesen Gründen
seine Verpflichtung in einer
Ersatzcharakter tragenden Geldleistung
erfüllt, hat seinen Dienst in der Armee
zu leisten, wobei Gewissensskrupeln
dadurch teilweise entgegengekommen
werden kann, dass solche Leute nach
Möglichkeit in der waffenlosen Sanität

eingeteilt werden.
Wenn das nicht mehr genügen sollte

und auch der Zivilschutz nicht als

Ausweichmöglichkeit akzeptiert wird,
wird die Wehrpflicht durchlöchert. Es



DIE GROSSE VERWEIGERUNG 28.1

gäbe künftig zweierlei Bürger: «Solche,

die im Einsatz des eigenen
Lebens für die Erhaltung des Staates
einstehen, und andere, die sich dieser
Verantwortung entschlagen können,
obwohl sie die Voraussetzungen.
Militärdienst zu leisten, an sich erfüllen.»
Keiner will den Krieg. Es ist eine
Beleidigung der Dienstwilligen, ihnen
Kampflust zu unterschieben. Alle wollen

den Frieden. Aber dieser Frieden

ist nicht mit blossen Bekenntnissen zu
garantieren. Vorderhand scheint noch
immer die nüchterne Erkenntnis der
beste Friedensgarant, dass nur von den
Staaten eine abschreckende Wirkung
gegen ein Kriegsabenteuer ausgeht,
die auch gewillt sind, zu ihrer
Verteidigung Opfer zu bringen.

Arnold Fisch

Akademikergemeinschaft für
Erwachsenenfortbildung AG
Jungholzstr. 43,8050 Zürich
Tel. 3027666 (bis 20 Uhr)

»tudienbeginn jederzeit, unabhängig
von Berufsarbeit und Wohnort.
Maturitätsschule • Höhere Wirtschaftsfachschule

• Handelsschule • Sprachdiptom
schüfe • Sprachschule • Bildungs

w für die Frau
srbildungskurse

«**&**


	Kommentare

