
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 3

Artikel: Die islamische Revolution : ein zweiter Blick

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Hottinger

Die islamische Revolution - ein zweiter Blick

Das Versagen der Fundamentalisten

Die Islamische Revolution in Iran war im Februar zwei Jahre alt. Dies
erlaubt zu fragen, wohin sie bis heute gelangt sei, und Vermutungen
darüber anzustellen, wohin sie noch treiben könnte. Die Bilanz ist unerfreulich

im politischen, im wirtschaftlichen, im kulturellen und sogar im
«religiösen» Bereich, wenn man das Wort einmal so verstehen will, wie
es im christlich geprägten, westlichen Sinne genommen wird. Politisch hat
die Islamische Revolution einen Krieg mit Irak provoziert. Die Provokation

geschah durch Drohungen mit dem «Export der Revolution» in
ein für solche Drohungen empfindliches Nachbarland, in dem eine
sunnitische Minderheit über eine schiitische Mehrheit recht absolut regiert
und das sich veranlasst sah, auf diese Drohungen mit einem militärischen
Angriff zu antworten. Der Krieg ist noch nicht beendet und lastet auf
der politischen Zukunft der Islamischen Revolution Irans. Wenn Teheran
ihn verlieren sollte, bedeutete dies für viele Muslime, in Irak, in der arabischen

Welt, aber auch in Iran selbst, dass die Islamische Revolution eben
doch keinen Erfolg gehabt habe, was gleichbedeutend mit ihrem
Fehlschlag sei. Zu diesem Zweck wird der Krieg ja auch geführt, und aus diesem
Grunde zieht er sich zäh in die Länge. Keine der beiden Streitparteien kann
zugeben, dass sie ihn verloren hat, weil sie damit auch gleich Gefahr liefe,
ihre Herrschaft zuhause aus der Hand zu verlieren.

Zwist über die Ausrichtung der Revolution

Doch der Krieg ist nicht die einzige politische Fehlleistung. Innenpolitisch
ist die iranische islamische Revolution in einen heftigen Streit geraten,
der als Zwiespalt schon von Beginn an in ihr sichtbar war, der sich jedoch
bisher eher verschärft hat, als dass er gemildert werden konnte. Der Streit
dreht sich darum, wer die Islamische Revolution unter der Oberaufsicht
Khomeinys regieren und leiten solle, die Geistlichen fundamentalistischer



182 ISLAMISCHE REVOLUTION

Ausrichtung oder jene Muslime, die mit der sogenannten modernen Welt
in Kontakt stehen und die eine Verbindung zwischen den Ideen der
heutigen Zeit und ihrem islamischen Glauben suchen. In diesem Streit
besitzen die Fundamentalisten die Übermacht. Bisher haben sie es jedoch
nicht vermocht, ihre Rivalen ganz auszuschalten, teilweise weil Khomeiny
dies nicht zulassen will, teilweise aber auch der Sachzwänge wegen: die
Fundamentalisten brauchen immer wieder die «modernen» Muslime, weil
sie mit einer Gesellschaft fertig werden müssen, die selbst teilweise «modernisiert»

ist (im technischen Bereich, in Teilen der Wirtschaft und des

materiellen Lebens überhaupt) und die darüber hinaus in einer Umwelt
lebt, die ihrerseits mehr durch die «Moderne» als durch den traditionellen
Islam bestimmt ist.

Klientelverhältnisse

Der stärkste Sachzwang ist der Krieg selbst geworden. Für ihn braucht man
eine moderne Armee, die der angreifenden Truppe möglichst gewachsen
sein soll, und es ist kein Zufall, dass sich der «modernistische» Präsident
Bani Sadr auf diese Armee stützt und seinerseits als ihr Schutzherr
auftritt. Parallel dazu haben die Geistlichen fundamentalistischer Gesinnung
Klientelverhältnisse mit den nicht modern ausgerichteten einfachen Leuten
Irans, mit der grossen Masse der Landeskinder, ins Leben gerufen. Sie

übernehmen die Leitung, und die einfachen Leute erhalten allerhand
Vergünstigungen dafür, dass sie die Geistlichen leidenschaftlich unterstützen.
Gewehre und die mit ihnen einhergehende Machtstellung eines
Revolutionswächters sind eine Form, welche solche Vergünstigungen annehmen
können. Doch gibt es unzählige andere Vorteile, welche die Gestalt von
Geldunterstützungen, Positionen aller Art, Einfluss, Einschreiten zu Gunsten

von schlecht Behandelten, ja sogar von Rechtsentscheiden zu Gunsten

von «guten Muslimen» und gegen die «schlechten» annehmen können.
Khomeiny versucht, den Streit zwischen den beiden Gruppen

einzudämmen, doch in den letzten Monaten haben sich die Streitparteien kaum
mehr an seine Gebote, den Zwist einzustellen, gehalten. Sie haben
vielmehr verbal zugestimmt und ihren Streit dann doch weiterverfolgt.

Industrielle Blockierung

Wirtschaftlich ist eine gewisse Verbesserung der landwirtschaftlichen Lage
erzielt worden. Die Geistlichen predigen: «zurück aufs Land!», und ihre



ISLAMISCHE REVOLUTION 183

Ermahnungen sind dadurch verstärkt worden, dass der Staat höhere
landwirtschaftliche Preise niederlegte, als sie unter dem Schah erlaubt worden
waren. Dazu scheint guter Regenfall gekommen zu sein, der eine besonders

günstige Weizenernte zuliess.
Doch die Industrie steht still. Die Massnahmen zu ihrer Neuformierung

(die Verstaatlichung aller Grossbetriebe als Voraussetzung dafür
wurde im Sommer 1980 durchgeführt) sind nicht weit gekommen. Die
Neugestaltung ist zugestandenermassen ein schwieriges Unterfangen, weil
die bereits bestehenden Industriebetriebe meist Zuschussbetriebe gewesen
waren, die indirekt von staatlichen Erdölgeldern lebten. Die Machtgegensätze

haben sich jedoch dahin ausgewirkt, dass im Industriebereich nichts
Grundlegendes geschieht. Die Gehälter werden fortbezahlt, die Produktion
steht still oder geht reduziert weiter.

Die Erdölproduktion war zunächst freiwillig reduziert worden, weil der
Staat der Ansicht war, er bedürfe nicht mehr des gewaltigen Deviseneinkommens

aus der Schahzeit. Dann ist sie jedoch im Gefolge des Krieges
praktisch ganz zum Stillstand gekommen, und dadurch wurde der Staat
des Finanzkissens beraubt, das er bisher hatte, und das es ihm erlaubte,
im wirtschaftlichen Bereich allerhand Experimente durchzuführen und sich
für die Grundentscheidungen Zeit zu lassen, eben da das Erdöleinkommen
die Bevölkerung vor allzu grossen Härten schützen konnte. Der Krieg hat
dies alles geändert, doch ist noch keine Änderung im Verhalten des
iranischen Staates festzustellen. Er fährt fort, Geld aus den Reserven
auszugeben, für den Krieg, die «Kriegswirtschaft» und die Unterstützung der

Unterbeschäftigten und Arbeitslosen, als ob das Erdöleinkommen weiter
flösse.

Noch weiter sinkende Rechtssicherheit

Im rechtlichen Bereich ist wahrscheinlich ein Rückgang zu verzeichnen,
obgleich es sich beim Rechtswesen, nun islamischer Spielart, um ein
Anliegen handelt, das den Geistlichen besonders wichtig ist und nahesteht.
Vom «wahrscheinlichen» Rückgang muss man vorsichtshalber sprechen,
weil es auch unter dem Schah einen - mehr versteckten - Bereich der
Rechtsunsicherheit und der Machtmissbräuche gegeben hatte, überdeckt
von einem formal korrekten Rechtssystem im westlichen Stile. Das formal
korrekte System hatte freilich nie voll gegolten, auch nicht unter dem
Vater des letzten Schahs, der es eingeführt hatte. Neben ihm hatte es stets
die Willkür der politischen Polizei und der Machthaber gegeben.

Doch die Einführung eines islamischen Rechtssystems hat schwerlich



184 ISLAMISCHE REVOLUTION

eine Verbesserung der Rechtssicherheit mit sich gebracht. Die Anklagen
von Folter und Erpressung, die gegen die Dienste des islamischen
Blutrichters Khalkhali erhoben worden sind, können als ein Indiz gewertet
werden. Khalkhali ist von seinem Parlamentsposten zurückgetreten; eine

Untersuchung gegen ihn wurde eingeleitet, Resultate sind noch nicht
bekannt geworden. Wäre die Untersuchung negativ verlaufen, wäre wohl
mindestens eine Ehrenrettung Khalkhalis erfolgt.

Eine der wichtigsten Sicherungen gerechter Justiz ist stets die
Grundforderung, dass öffentlich Recht gesprochen werde. Sie besteht auch im
Islam. Dieses Rechtsaxiom wird jedoch ständig durchbrochen. Urteile
werden gefällt, auch zahlreiche Todesurteile, ohne dass die Öffentlichkeit
einen Einblick in die Prozesse erhielte. Auch dies ist schon beim Schah

vorgekommen. Doch die - höchst verderbliche - Praxis der Geheimhaltung
der Prozesse hat sich unter der muslimischen Gerichtsbarkeit noch viel
weiter ausgebreitet.

Stillstand des intellektuellen Lebens

Im eigentlich kulturellen Bereich hat sich die Islamische Revolution am
negativsten ausgewirkt. Das ist besonders enttäuschend, weil die iranischen
Intellektuellen der Revolution gegen den Schah viele und schwere
Blutopfer erbracht hatten, in der Hoffnung auf künftige Freiheit und Produktivität.

Das Gegenteil ist geschehen: die Universitäten sind seit dem Sommer

1979 geschlossen unter dem Vorwand, dass sie «islamisiert» werden
mussten. Die Zeitungen, die sich durch ein Fördern freier Diskussion
auszeichneten, wurden im Sommer 1979 von den Gefolgsleuten der
Geistlichen erstürmt und geschlossen. Alle Musik wurde verboten, zuerst am
staatlichen Radio und Fernsehen, später sogar auf Kassetten. Sie gilt
Khomeiny, durchaus im Anschluss an die Meinungen der muslimischen
Eiferer des ganzen Mittelalters, als ein Gift für das Volk. Fernsehen und
Radio wurden von den Geistlichen «besetzt», was zur Folge hatte, dass

dort eine Predigt die andere ablöst, nur gelegentlich wird die Monotonie
durch Koranlesungen unterbrochen. Die staatliche Information ist ebenso

propagandistisch gefärbt wie zur Zeit des Schahs, falls nicht noch mehr.
Im Verlauf des Jahres 1980 wurden sogar die Publikationen der

fortschrittlich ausgerichteten muslimischen Gruppen verboten. Nicht einmal
die Fundamentalisten, die keine Zensurprobleme hätten, publizieren
irgendetwas, was lesenswert wäre; es scheint, dass sie allzusehr mit ihren
Machtkämpfen beschäftigt sind, um an anderes zu denken. In den Kinos
laufen ausländische Kriegsfilme dritter und vierter Kategorie, weil nur in



ISLAMISCHE REVOLUTION 185

ihnen die erotische Seite so vollkommen vernachlässigt wird, wie die

sittenstrengen islamischen Zensoren es wünschen. Die Künstler und
Kunstschaffenden Irans sind fast alle in den Untergrund verschwunden, weil sie

nicht für Organismen arbeiten können und wollen, die von Mullas
geleitet oder beaufsichtigt werden. Es gibt keine geistige Tätigkeit mehr
in Teheran, es sei denn irgendwo in geschlossenen Stuben, ausser der sich
im Leeren drehenden politischen Diskussion und dem Lancieren von
islamischen Schlagwörtern.

Religion als Beschwörung

Sogar die Religion läuft Gefahr, zur reinen Machttechnik abgewertet zu
werden. Sovielen Geistlichen geht es so offensichtlich darum, die Gesellschaft

zu beherrschen und auf dem «rechten Wege» zu lenken, der eben
dadurch definiert ist, dass die Leute ihnen gehorchen, dass unvermeidlich
die Frage aufkommt, wieweit ihre Aktivität überhaupt noch mit Gottesdienst

zu tun habe. Gewiss, sie sind darauf aus, zu erreichen, dass das

göttliche Gesetz des Islams, die Schari'a, möglichst genau erfüllt werde.
Doch angesichts ihres Betragens drängt der Verdacht sich auf, dass ihnen
daran in erster Linie liegen könnte, weil eben sie die Spezialisten jenes
Gesetzessystems sind, die es auslegen und «verwalten» können.

«Islam» im heutigen Iran tritt vor allem als eine Beschwörungsformel
in Erscheinung, man ruft ihn an, um die Hoffnungen auf eine bessere

Zukunft zu rechtfertigen, den Anspruch auf eine Führungsposition in der
kommenden Gesellschaft, das Recht, Konkurrenten auszuschalten und
kaltzustellen; man erfüllt seine Formen und repetiert seine Formeln, um die
eigene Zugehörigkeit zum Regime zu beweisen und um keinen Angriffen
offen zu stehen, sowie in der Absicht, Rivalen und Konkurrenten durch
demonstrative Religionsheuchelei in den Schatten zu stellen.

Die Enttäuschung breitet sich aus

Die Enttäuschung unter den gebildeten Iranern über ihre Islamische Revolution

wächst im übrigen unaufhaltsam an. Nur ihre Nutzniesser können
noch als unbedingte Befürworter gelten, das heisst einerseits die
Geistlichen, die nun wieder eine Führungsrolle einzunehmen vermögen, und
andrerseits die Klienten der Geistlichen aus dem einfachen Volke, die sich

von ihnen führen lassen und dafür allerhand Vorteile für sich und die
Ihrigen erhoffen. Alle jene Iraner, die von der Revolution mehr Freiheit



186 ISLAMISCHE REVOLUTION

für sich, für ihre Partei, für ihre Landesgenossen (im Falle der zahlreichen
Minoritäten); weniger Willkür von seiten der Herrschenden erwartet hatten;

mehr Ausdrucksfreiheit; weniger Servilität; mehr Ehrlichkeit, weniger
Korruption, sind zutiefst enttäuscht. Ihr Missbehagen macht sich in einem
neuen Anti-Klerikalismus Luft, der freilich unter dem Mantel zirkuliert
und sich nur unter Freunden äussert, von denen man sicher ist, dass sie
einen nicht verraten werden. Die Geistlichen haben ein neues Zwangssystem

aufgerichtet, von dem man erwarten muss, dass es sich als um so

beengender erweisen wird, je länger ihre Herrschaft dauert und je mehr die
Mittel zur gütlichen Überzeugung, das Zuckerbrot, für welches bisher die
Erdölgelder bezahlten, zu fehlen beginnt.

Was ist schief gegangen?

Die Diskussion darüber, warum die Revolution fehlgeschlagen sei, ist
unter den Persern permanent. Man findet selten die Ansicht, dass sie

überhaupt verfehlt am Platze gewesen sei und nicht hätte durchgeführt
werden sollen. Darüber, dass das alte Regime des Schahs dem Sturz
geweiht und stürzenswert gewesen sei, herrscht auch heute noch
Übereinstimmung. Einzig die wenigen noch im Lande überlebenden Vertreter der
einst bevorteilten schmalen Schicht rund um den Hof mögen im stillen
oder im Kreise der Ihrigen Vorbehalte äussern. Viel weiter verbreitet ist
die Meinung: die Geistlichen hätten «unsere» Revolution sequestriert. Dies
wird oft breit ausgeführt. Sie konnten dies tun, so wird immer wieder
dargelegt, weil der Schah und seine Geheimpolizei alle anderen Gruppen der
Opposition, die Kritik vorbrachten oder Alternativen vorschlugen,
entmachtet, unterdrückt und zum Schweigen gebracht habe, so dass die
Geistlichen am Ende eine Art Monopol der Opposition besessen und für ihre
Zwecke ausgenützt hätten. «Der Schah ist letztlich auch noch am
gegenwärtigen Unglück schuld», ist oft die Quintessenz dieser Darlegungen.

Warum die Beschränktheit der Geistlichen?

Dem Aussenstehenden freilich bleibt bei allen diesen Erklärungen ein
Problem: wie ist es möglich, dass die Geistlichen sich als so beschränkt
erweisen? Wie konnten sie, kaum der Zwangsherrschaft des Schahs

entronnen, ihre eigene Zwangsherrschaft aufrichten? muss er sich fragen. Die
Perser lächeln nur über solche Fragestellungen: «Sie sind eben so», meinen
sie. «Wir kennen sie ja schon seit langem», wobei man ihnen allerdings



ISLAMISCHE REVOLUTION 187

gelegentlich auch das Zugeständnis abringen kann, dass auch sie selbst
auf dem Höhepunkt der Agitation mit den Geistlichen zusammengewirkt
hatten, «im Namen des Volkes», wie sie damals glaubten; dass sie damals,
vor zwei Jahren, mitgerissen worden seien, obwohl sie es eigentlich hätten
besser wissen müssen; dass sie später, nachdem die Revolution gewonnen
hatte, machtlos dulden mussten, dass die Geistlichen ihre Früchte davontrugen.

«Nie mehr werde ich irgendjemandem Glauben schenken!» war
das letzte Wort eines Intellektuellen, der hatte einräumen müssen, dass er
sich seine Revolution hatte «stehlen» lassen.

Die Erklärung für das Verhalten der Geistlichen scheint letzten Endes
in den beiden Kulturen zu liegen, die sich in Iran nach wie vor schroff
gegenüberstehen: jener der Gebildeten, die seit zwei oder drei Generationen
auf Schulen «westlicher Art» gegangen sind und die Fremdsprachen
sprechen, und der Front des Volks und der Geistlichen, welche ihre Wurzeln
in die muslimische Hochkultur des Mittelalters zurückstreckt, wobei die
Geistlichen, bewusst und bemüht, die alten Texte studieren und auswendig
lernen, das Volk in einer, sich verengernden und verarmenden, jedoch
lebendigen Kultur- und Lebenstradition steht, die ebenfalls in jene alte
Hochkultur zurückreicht und aus ihr ihre, immer dünner werdende, Nahrung

zieht. Eines der vielen Dinge, die dem Schah misslungen sind, war,
dass er es nicht vermochte, diese beiden Kulturen, Lebensformen,
Verhaltensweisen miteinander zu verschmelzen. Der mangelnde Kontakt
zwischen beiden war weitgehend eine wirtschaftliche Frage. Die Neureichen
richteten sich nach Europa hin aus, oder besser noch nach Amerika; die
nicht Privilegierten jedoch blieben notgedrungen bei der Tradition haften,
deren Verarmen sie um so schmerzlicher als eigenen Substanzverlust
empfanden, als sie persönlich aus Geldgründen nicht von ihr freikommen
konnten. Die Geistlichen waren und sind noch heute durch die Art ihrer
Ausbildung an die traditionelle Lebensweise gebunden und ihr verpflichtet.

Fundamentalismus als Reaktion

Es ist jedoch nicht nur die Tradition, sondern vielmehr in viel stärkerem
Masse der Fundamentalismus, der die geistige Enge der führenden
Geistlichen bestimmt. Fundamentalismus unterscheidet sich vom blossen
Traditionalismus dadurch, dass es sich beim Fundamentalismus um eine
Reaktionserscheinung handelt, beim Traditionalismus um blosses
Verharren und Verhaftetsein im Alten. Die Reaktion des Fundamentalismus
richtet sich gegen «den Westen» und seine Art von Moderne, gegen das,
was man etwas vorschnell die heutige «Weltkultur» genannt hat, weil es,



188 ISLAMISCHE REVOLUTION

etwa in der Form von Hilton-Hotels, in der Tat in der ganzen Welt
anzutreffen ist.

Der Fundamentalismus antwortet auf die moderne Welt und ihre
Machtentfaltung, zum Beispiel in der Form von modernen Heeren, oder modernen

Wirtschaftsorganisationen, oder auch modern orientierten, technologisch

mächtigen Staaten, indem er auf den Islam in seiner ursprünglichen
Reinheit und Echtheit zurückgreifen will. In einem Akt des Glaubens hat
der Fundamentalist sich selbst überzeugt und will er seine sämtlichen
Mitmuslime davon überzeugen, dass der Islam, wenn er nur rein und voll
genug verwirklicht werde, der Gemeinschaft der Gläubigen mehr Macht,
mehr Ansehen, Reichtum, Erfolg bringen müsse, als die Ungläubigen aus
den westlichen Ländern und aus der Sowjetunion sie besitzen. Dies ist vom
Standpunkt des Gläubigen in der Tat logisch; die frühe Erfolgsgeschichte
des Islams ist für den Muslim ein Beweis dafür, dass der echte Islam in der
Tat die «beste» Religion sei und dass dieses «Beste» (das der Koran an
vielen Stellen bestätigt, vgl. 3/109; 3/18 usw.) auch schon in dieser Welt
dadurch offenbar werden müsse, dass die Gemeinschaft der Gläubigen die
erfolgreichste und tonangebende Gemeinschaft auf Erden sei. Wenn dies
nicht der Fall ist, wie in der gegenwärtigen Zeit, so muss es daran liegen,
dass die Muslime nicht streng genug ihrem Gesetz nachleben, dass sie
also schlechte Muslime sind, und man muss diesen Satz bloss umkehren
(«wenn die Muslime gute Muslime sind, müssen sie die Welthegemonie
erlangen und festhalten»), um auf den Grundglaubenssatz der Fundamentalisten

zu kommen.
All dies stellt natürlich psychologisch eine Reaktion auf die berühmte

Frage dar, die sich die Muslime seit dem Beginn des europäischen
Übergewichtes in ihren Ländern, wie es seit der Zeit der französischen Revolution

für sie spürbar wurde, immer wieder gestellt haben und zu
beantworten suchten: «Warum sind die Muslime dem Niedergang verfallen?»
(um den Titel einer berühmten Schrift abzuwandeln, die 1930 zuerst
veröffentlicht wurde)1.

Zwei divergierende Antworten

Die fundamentalistische Antwort auf diese Frage (die lautet: «weil sie den
reinen Islam verlassen haben; - wenn sie zu ihm zurückkehrten, würde
alles ganz anders werden») ist keineswegs die einzige, welche die Muslime
gegeben haben. Es gibt auch eine «modernistische» Antwort. Sie beinhaltet,
dass die Muslime den «Fortschritt» des Westens nicht mitgemacht haben,
obgleich ihre Religion, richtig verstanden, diesen Fortschritt des Wissens



ISLAMISCHE REVOLUTION 189

durchaus befürworte, ja vorschreibe. Die logische Antwort der «Modernisten»

unter den Muslimen ist denn auch gewesen, dass die Muslime bei
den Leuten des Westens «in die Schule gehen» mussten, um «das Gute
aufzunehmen und das Schlechte, das sie dort finden, zurückzuweisen».

Dieses «modernistische» Programm ist von vielen und bedeutenden
Geistlichen um die Jahrhundertwende befürwortet und auch praktisch gefördert

worden. Doch es hat die erhofften Früchte nicht getragen2. Selten
sind die Schüler des Westens einerseits gelehrige Schüler gewesen und
andrerseits gute Muslime geblieben. In der Praxis war es auch keineswegs
einfach, «das Gute» zu übernehmen und «das Schlechte» zurückzuweisen.
Es schien sogar oft das Umgekehrte zu geschehen, viel Schlechtes und
Minderwertiges wurde übernommen, und das wirklich Gute, dessen man
sich bemächtigen wollte, das Geheimnis der westlichen Macht, wurde nicht
«gelernt».

Der Verdacht kam sogar auf, dass die westlichen «Lehrer» absichtlich
all das übermitteln wollten, was zum Verderb der muslimischen
Gesellschaften beitrug, «um sie um so sicherer zu beherrschen». Der Verdacht
war nicht einmal ganz so absurd, wie man im Westen gerne glauben
möchte. Es gab einen Opiumkrieg in China; und es gab eine «Entperso-
nalisierung» der muslimischen Untertanen im kolonialen Zeitalter. Wie
weit solche Dinge aus bewusstem oder bloss halbbewusstem
Herrschbedürfnis zustande kamen, ist weniger wichtig, als dass sie existierten und
wirkten.

Der Modernismus hat sich schrittweise in Nationalismus gewandelt. Das
heisst in einen, dem Westen entlehnten, Religionsersatz, dessen einziger
Inhalt aus dem Glauben an die eigene Nation bestand, von der angenommen

wurde, sie werde «aufblühen», sobald der Druck der fremden
Herrschaft oder Hegemonie von ihr gewichen sei und die «Befreiung» eintrete.
Doch der Nationalismus hat auch enttäuscht, sogar in seiner späteren
sozialisierenden Abwandlung (z. B. unter Nasser), denn auch er hat das

erhoffte Resultat nicht gebracht, nämlich dass die Muslime mindestens
gleichwertig, wenn nicht sogar etwas mächtiger würden als die Menschen
und Mächte westlicher Herkunft, die sie solange beherrscht hatten und es

in indirekter Art und Weise immer noch taten.

Der Fundamentalismus wuchs aus der Enttäuschung

All diese Fehlschläge und bitteren Enttäuschungen sind Wasser auf die
fundamentalistische Mühle gewesen. Die Modernisten, die beim Westen

zur Schule gehen wollten, hatten offenbar den falschen Weg beschritten,



190 ISLAMISCHE REVOLUTION

so urteilten immer mehr Muslime und Geistliche. Im Gegenteil, man
müsste den Weg zurück zum Eigenen antreten, zum reinen und ursprünglichen

Islam, der die wahre Lebensquelle für die Muslime sei und der
auch gleich eine Garantie göttlicher Art für ihren Erfolg als Gemeinschaft
der Gläubigen, in dieser Welt wie in jener, in sich schliesse.

Ein Gottesbeweis

Nichts ist so erfolgreich wie der Erfolg, vor allem in einer Gesellschaft,
die aus historischen und theologischen Gründen dermassen nach Erfolg
hungert wie die heutigen muslimischen. Als nun Khomeiny seinen grossen
und unerwarteten Erfolg erreichte, dass er nämlich den Schah, Abbild aller
«westlichen» Macht und Herrschaft für die Iraner, waffenlos niederzwang,
waren alle Iraner erschüttert. Khomeiny und seine «islamische» These
waren also erwiesenermassen «korrekt», so urteilte fast jedermann;
Teheran war auf den Strassen. Die «islamische» These wurde unvermerkt
mit der «fundamentalistischen» gleichgesetzt, obgleich natürlich die Gebildeten

wohl wussten, dass es im modernen Islam andere, den
fundamentalistischen diametral entgegenstehende Thesen und Ansichten gibt.

Khomeiny selbst war zur Stunde seines Triumphes und in den Monaten
der Agitation vorher, bewusst unbestimmt darüber geblieben, welche
«islamische» Tendenz er eigentlich vertrete. Der Islam sei stets auch «Freiheit»,

sagte er in Neauphle-Le-Chateau, ja «Demokratie», wenngleich er
bei genauerem Nachfragen die engen Grenzen seiner Toleranzbereitschaft
nie leugnete.

Zwei Dinge waren zwar aus seinen vor Jahren erschienenen Schriften
bekannt, jedoch angesichts der politischen Agitation und Erfolge in
Vergessenheit geraten, nämlich dass der Führer der Islamischen Revolution
unter Islam primär und fast ausschliesslich die Schari'a verstand, das heisst,
das im Frühmittelalter bis aufs einzelnste fein ausgearbeitete Gottesgesetz
der islamischen Gelehrten. Schliesslich war Khomeiny ein Fachmann dieses

Gottesgesetzes und seiner Detailauslegung, wie aus seinen publizierten
Schriften hervorging. Islam bedeutete für ihn vor allem anderen, dass dieses

Gottesgesetz möglichst genau befolgt werde, und aus dieser Notwendigkeit

ging für ihn hervor - hieraus bestand die relative Originalität seiner
theologischen Lehre -, dass es die Gottesgelehrten sein sollten, die dieses
Gesetz am besten kennen und auslegen, welche die Leitung der Muslime
übernehmen sollten, durchaus auch im politischen Sinne; der
Gottesgelehrte sollte die Herrschaft ausüben3.

Was man auch wissen konnte, aber auch im Freudentaumel der ersten
Revolutionstage vergass oder verdrängte, war die kompromisslose Härte,



ISLAMISCHE REVOLUTION 191

mit der Khomeiny darauf ausging, seine Thesen durchzusetzen. Er hatte
diese Härte ja gegenüber dem Schah erwiesen und war für sie von den

Iranern, deren Stärke die Kompromisslosigkeit im allgemeinen nicht ist,
dafür ausserordentlich bewundert worden. Dennoch war die Überraschung
gross, als sich Khomeiny nach seiner Machtergreifung entschlossen daran
machte, seine Grundideen zu verwirklichen. Widerspruch, oder auch nur
Bedenken und Diskussionen, wollte er sowenig dulden wie die umsichtige
Vorsicht seines ersten Ministerpräsidenten, Bazargan, der übrigens ein
echter muslimischer Modernist ist, kein Fundamentalist, und der darauf
ausging, den Islam und die Moderne, sogar und gerade die moderne
Wissenschaft, in Einklang zu bringen. Khomeiny hingegen entpuppte sich als
ein straffer Fundamentalist, weil er darauf ausging, alles Westliche, wie er
sagte, «alle westlichen Formen» zurückzuweisen und sich ganz auf «den
Islam» (so wie er ihn verstand, nämlich als Gesetz) zu verlassen.

Macht gegen Fortschritt

Theoretisch sind die Fundamentalisten keineswegs gegen den Fortschritt
der Muslime, im Gegenteil, sie unterstreichen bei jeder Gelegenheit, dass

der Islam eine wissenschaftliche und fortschrittliche Religion sei und dass

keinerlei Grund bestehe, weshalb die Muslime unter ihr nicht genau soviel
technologischen und wirtschaftlichen Fortschritt machen sollten wie alle
anderen Völker auch unter ihrem Glauben - oder noch mehr. Was den
sozialen Fortschritt angehe, so werde er in der islamischen Ordnung sogar
gefordert, zum Beispiel durch die Zakat-Vorschriften («Almosensteuer»),
die vorschreiben, dass ein jeder Muslim 2,5 Prozent seiner Gewinne an
die Armen und Bedürftigen abtrete.

Doch bisher ist dies Theorie geblieben. In der Praxis sind die Universitäten

unter dem Vorwand zu grosser «Westlichkeit» geschlossen worden,
und ihre Wiedereröffnung unter «muslimischen» Vorzeichen ist bis heute
noch nicht abzusehen. Nach der Meinung der meisten Beobachter handelte
es sich bei dem Vorwurf der «Westlichkeit» um einen Vorwand, weil in
Wirklichkeit die Massnahme durchgeführt wurde, um den linksgerichteten
«progressiven» Revolutionsgruppen, den Fedayin und Mujahedin des Volkes,

ihre Versammlungsorte und Propagandazentren zu nehmen. Diese
waren in den Geländen der Technischen Hochschule (Fedayin) und der
Universität von Teheran (Mujahedin) gelegen. Die Schliessung der
Universitäten und der nicht restlos konformen Zeitungen wird als vorübergehende

Massnahme verteidigt, die angesichts einer politischen Notlage
hätte getroffen werden müssen. Ob man dies einräumen will oder nicht,
bleibt jedoch die Tatsache bestehen, dass die Fundamentalisten bisher nir-



192 ISLAMISCHE REVOLUTION

gends, weder in Staaten, in denen sie an der Macht sind (Iran, Pakistan),
noch in solchen, in denen sie wichtige Oppositionspositionen einnehmen
(Ägypten, Indonesien, Tunesien, Türkei und andere) so etwas wie ein der
Wissenschaft günstiges Klima zu schaffen vermochten. Sie geben überall
ihre theologisch-politischen Zeitschriften apologetischen Inhaltes heraus,
und um diese Zeitschriften sammeln sich Gruppen von Gelehrten und
Theologen. Doch das Geistesklima ist «apologetisch». Das heisst, man
sucht Argumente, um die fundamentalistische These zu verteidigen unter
Verschweigung der Gegenargumente; die Apologetik ist in einem bestimmten

Sinne der wissenschaftlichen Haltung entgegengesetzt, weil es der einen

um Überzeugen und Überreden von der Richtigkeit einer vorgefassten
Meinung geht, der anderen Haltung um möglichst sachliche Wahrheitssuche.

Einem überzeugten Fundamentalisten kann es keineswegs leicht fallen,
von der Apologie und Polemik zur «Philosophie» vorzudringen. Das Wort
trägt nicht vergebens in der ganzen muslimischen Geistesgeschichte einen
ketzerischen Schwefelhauch. Die Wahrheitssuche der Philosophie, die in
der Grundhaltung auch jene der Wissenschaft ist, lässt sich mit der
gegebenen, offenbarten Wahrheit des Korans nur schwer, falls überhaupt,
vereinbaren. Wer die Wahrheit besitzt, respektive fest überzeugt ist, sie zu
besitzen, kann sie nicht suchen, er kann sie bloss «verteidigen». Hier liegen
die Grundgegebenheiten, die jedenfalls bis heute verhindert haben, dass

die Fundamentalisten sich echter Wissenschaft zuwandten. Sie leben in
einem Universum, das jenem unseres Mittelalters entspricht; die
Philosophia kann in ihm nur als die Ancilla Theologiae wirken.

Aus theologischen Gründen, so rechtfertigen die Fundamentalisten sich

vor sich selbst, müssen die islamischen Revolutionäre Macht anstreben. Sie
sehen es ja als ihre Pflicht an, eine muslimische Gesellschaft aufzustellen
und anzuführen, die sich strikte an die Gesetzes-, Lebens- und
Glaubensvorschriften der Schari'a hält. Um dies zu erreichen, müssen sie Macht
erwerben und ausüben. In der Praxis freilich wird der Machterwerb und
die Machtausübung, wie so oft unter den Menschen, weitgehend
Selbstzweck. Jedenfalls beschäftigen die Machtfragen die Geistlichen, die sich

überhaupt mit Politik abgeben, offensichtlich in erster Linie. Die Fragen
des Fortschritts, des sozialen wie des wissenschaftlichen, werden dahinter
weit zurückgestellt. Da der wissenschaftliche Fortschritt, um überhaupt
möglich zu werden, einigen Zweifel zulassen muss und der soziale das

Wissen darüber voraussetzt, dass die herrschenden Kräfte nicht immer
restlos gerecht und richtig regieren, laufen beide Tendenzen dem Machtstreben

zuwider. Diesem ist am besten gedient, wenn die Fiktion aufrechterhalten

wird, die Regierenden wussten alles am besten, und sie würden



ISLAMISCHE REVOLUTION 193

sich stets so gerecht wie nur denkbar verhalten. In diesem Bereich sind
die tieferen Ursachen der Universitätschliessung und der Maulkörbe für
die Presse zu suchen.

Das reine Machtstreben, das unter der Voraussetzung vor sich geht,
dass die Machthaber von vorneherein und restlos wissen, was für sie und
ihre Beherrschten gut und richtig sei, kann man als «faschistisch»
bezeichnen, weil es keinen höheren Zweck kennt als die Machtausübung
durch die «Auserwählten». Ob dies im Namen einer religiösen «Wahrheit»
geschieht oder einer «völkischen», d. h. rassistischen, ist sekundär; was in
der Praxis zählt, ist die Tatsache, dass die Machthaber glauben, die Wahrheit

zu kennen und sich das Recht anmassen, alle «Ungläubigen» zu ihr
zu zwingen. Weshalb in der Tat ein muslimischer Kritiker der Fundamentalisten

nicht unrecht hat, wenn er sie als «islamische Faschisten»
beschreibt.

Den Faschisten des Islams kann man entgegenhalten, dass der Islam
auf Grund von klar ausgesprochenen koranischen Texten die Freiheit des

religiösen Gehorsams fordert. Zwang zu Religion ist auch für den Muslim
widersinnig und ungültig (Koran 2/256). Die Gottesgelehrten des Mittelalters

und in ihrem Gefolge die Fundamentalisten haben sich freilich eine
Lehre von der muslimischen Gemeinschaft zurechtgelegt, die nicht skan-
dalisiert werden dürfe, etwa dadurch, dass ein Ungläubiger seinen Unglauben

und Ungehorsam gegenüber dem Gottesgesetz offen zur Schau trägt,
so dass im Namen der Gemeinschaft gegen derartige Abweichler und
Aussenseiter mit Strafen eingeschritten werden müsse, sobald sie sich
erlaubten, den Gesetzen der Gemeinschaft und ihren Glaubensgrundlagen
offen zuwiderzuhandeln oder zu widersprechen.

Auf Grund einer solchen Lehre kann man, wenn man darauf ausgeht,
jede fanatische Grausamkeit der «Bestrafung» und den peinlichsten der
Gemeinschaft aufgezwungenen Konformismus rechtfertigen. In der Tat
ist «Korruption auf Erden» (freier übersetzt: «der Versuch, den von Gott
geordneten Kosmos zu korrumpieren») allgemeine Verurteilungsbegründung

geworden, die die Hinrichtung aller möglichen «Schuldigen»
legitimierte, wobei die Machthaber selbst darauf ausgingen, die verschiedenen
Arten der «Korruption» möglichst weitgehend zu vermischen; als solche
können zählen: Homosexualität sogut wie Ehebruch, Prostitution oder
Zuhälterschaft wie Zusammenarbeit mit dem Schah auf dem Niveau der höheren

Verwaltung oder jenem der niedrigen Werke der Schergen, Alkohol-
genuss, politischer Mord an Vertretern der Geistlichkeit, Bestechung oder
Teilnahme an Glücksspielen. Natürlich hat man auch politischen Gegnern
und Rivalen «Korruption auf Erden» vorgeworfen und nachzuweisen
versucht.



194 ISLAMISCHE REVOLUTION

Gefährliche Zukunftsperspektiven

Die Enge der fundamentalistischen Machthaber und ihre Unfähigkeit, sich

von ihren Grundvorstellungen zu lösen, die man als durch ihren Glauben
bedingt auffassen muss, erlauben keine gute Prognose für die Zukunft
Irans. Solange die Fundamentalisten die Politik bestimmen, wird es
wahrscheinlich mit dem Lande weiter bergab gehen, möglicherweise soweit,
dass sich das iranische Staatsgefüge überhaupt auflöst. Ein gutes Stück
dieses Weges ist bereits zurückgelegt. Der Krieg mit Irak und das
Stillstehen der Erdölförderung drohen die Auflösung des gesamten Staates, der
seinen bisherigen Zusammenhang, in den letzten Jahrzehnten, in erster
Linie der Tatsache verdankte, dass Teheran das ölgeld besass und
verteilte, in jenem Zeitpunkt herbeizuführen, in dem die Geldreserven ausgehen.
Die gegenwärtigen Geldverhandlungen in der Geiselfrage könnten sogar
anzeigen, dass dieser Zeitpunkt bedrohlich nahe steht.

Eine Auflösung Irans in streitende Gemeinschaften ethnischer,
religionsgemeinschaftlicher und lokaler Natur, die es in der Geschichte des Landes
immer wieder gegeben hat, wenn eine starke Zentralgewalt fehlte, würde
unter den heutigen weltpolitischen Gegebenheiten nicht nur für Iran,
sondern für die ganze Welt höchst gefährlich werden. Die Gefahr besteht
daraus, dass es weder der Sowjetunion noch den Vereinigten Staaten leichtfallen

dürfte, sich dem Sog eines Machtvakuums in Iran zu entziehen. Das
Land, unmittelbar an der sowjetischen Grenze gelegen und als einziger
Riegel zwischen der Sowjetunion und den Ölfeldern des Persischen Golfes
wirkend, kann keine der beiden Supergrossmächte der anderen als Einflussgebiet

überlassen, und eine jede der beiden wird den Einfluss der anderen
fürchten und ihm, sobald er sich sichtbar macht, den eigenen entgegenzustellen

versuchen. Träger aber für beide könnten nur zu leicht die zersplitterten,

rivalisierenden Landesteile und Volksgruppen werden.
Dass die Geistlichen fundamentalistischer Denkweise in der Lage sein

könnten, Iran und die übrige Welt vor diesem drohenden Geschick zu
bewahren, ist unwahrscheinlich. Bis heute haben sie ihr Land auf diesem
Wege immer vorangetrieben, und es sind keinerlei Anzeichen dafür sichtbar,

dass sie etwa eingesehen haben könnten, wohin ihr fanatischer Machttrieb

sie lenkt.

Ablösung durch ein «modernistisches» Experiment?

Es besteht freilich eine kleine Chance, dass die «modernistischen» Muslime
im Falle von besonders glücklichen Umständen doch noch den Kampf



ISLAMISCHE REVOLUTION 195

gegen die fundamentalistischen gewinnen könnten. Das sichtbare Oberhaupt

der Modernisten ist Präsident Bani Sadr. Ihm suchen die verschiedensten

Kräfte zu helfen, die sich von den Fundamentalisten bedroht fühlen.

Seine Front reicht von den Kampfgruppen der Linken, Peikar und
Mujahedin, über den Basar bis zu den Bürgerlichen der einstigen Nationalen

Front und den verbleibenden Technokraten. Auch die überlebenden
Armeeoffiziere unterstützen ihn4.

Doch die Islamische Republikanische Partei, die Formation der
Fundamentalisten, hat seinen Einfluss aus der Regierung, soweit es eine solche
noch gibt, zurückgedrängt, und im Parlament befinden sich seine Anhänger
in der Minderheit. Khomeiny ist darauf bedacht, keine der beiden
Streitparteien ganz fallen zu lassen, wahrscheinlich, weil er sich dadurch seinen
Einfluss als Zünglein an der Waage am sichersten erhält. Bani Sadr
versucht seinerseits, sich als der Mann zu profilieren, der den Krieg gegen
Irak führt und ihn zu gewinnen hofft. Sollte ihm dies gelingen, so ist sein

Plan, in einer Position der Stärke nach Teheran zurückzukehren und dort
den Aufbau eines islamischen, aber zeitgemässen, den Aufgaben der
heutigen Zeit gewachsenen Regimes zu versuchen. Heute kann man weder
voraussehen, wie solch ein Regime aussehen würde, noch ob Bani Sadr
überhaupt je Gelegenheit erhalten könnte, seine Vorstellungen in Wirklichkeit
umzusetzen. Vielleicht kommt es nie dazu, weil die Fundamentalisten so

lange an der Macht bleiben, bis das Land unregierbar geworden sein wird.
Dass die Fundamentalisten selbst das Land retten könnten, das sie bis heute
immer tiefer ins Verderben hineingetrieben haben, scheint beinahe
ausgeschlossen zu sein.

1 Shakib Arslan: Li-madha ta'akhkhar der Verfasser selbst als «A critique of
al-Muslimun wa li-madha taqaddam Islamic modernism» beschreibt. - 3Vgl.
ghayruhum? Kairo 1349 d. H. Englisch, die französische Übersetzung: Ayatollah
Lahroe 1944, wiedergedruckt in Pakistan Seyyed Ruholla Khomeyni: Pour un
1952: «Our Decline and it's Causes; a gouvernement Islamique, Fayolle, Paris
diagnosis of the symptoms of the down- 1979. Der persische Titel lautet: Welayat-
fall of Muslims.» Die englische Über- e-Faghih Herrschaft durch den Got-
setzung geht auf eine malayische zurück. tesgelehrten). - 4 Die Tudeh-Partei je-
Die wörtliche Übersetzung des arabischen doch, das heisst die offizielle Kommuni-
Titels lautet: «Warum sind die Muslime stische Partei Irans, lehnt sich eng an
zurückgeblieben und warum die Anderen Khomeiny an, bezeichnet Bani Sadr als

fortgeschritten?» Der Verfasser, ein Sy- «Agenten Amerikas» und tut was sie
verrier, hat lange Jahre im Exil in Genf ge- mag, um mit den Fundamentalisten nicht
lebt. - 2Über die Modernisten ist nach in Streit zu geraten, obgleich diese die
wie vor grundlegend: H. A. R. Gibb: Mo- Partei strikte ablehnen,
dem Trends in Islam (Chicago 1947), das


	Die islamische Revolution : ein zweiter Blick

