Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 3

Artikel: Die islamische Revolution : ein zweiter Blick
Autor: Hottinger, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARNOLD HOTTINGER

Die islamische Revolution — ein zweiter Blick

Das Versagen der Fundamentalisten

Die Islamische Revolution in Iran war im Februar zwei Jahre alt. Dies
erlaubt zu fragen, wohin sie bis heute gelangt sei, und Vermutungen dar-
iiber anzustellen, wohin sie noch treiben konnte. Die Bilanz ist unerfreu-
lich im politischen, im wirtschaftlichen, im kulturellen und sogar im
«religiosen» Bereich, wenn man das Wort einmal so verstehen will, wie
es im christlich gepragten, westlichen Sinne genommen wird. Politisch hat
die Islamische Revolution einen Krieg mit Irak provoziert. Die Provo-
kation geschah durch Drohungen mit dem «Export der Revolution» in
ein fiir solche Drohungen empfindliches Nachbarland, in dem eine sun-
nitische Minderheit iiber eine schiitische Mehrheit recht absolut regiert
und das sich veranlasst sah, auf diese Drohungen mit einem militdrischen
Angriff zu antworten. Der Krieg ist noch nicht beendet und lastet auf
der politischen Zukunft der Islamischen Revolution Irans. Wenn Teheran
ihn verlieren sollte, bedeutete dies fiir viele Muslime, in Irak, in der arabi-
schen Welt, aber auch in Iran selbst, dass die Islamische Revolution eben
doch keinen Erfolg gehabt habe, was gleichbedeutend mit ihrem Fehl-
schlag sei. Zu diesem Zweck wird der Krieg ja auch gefiihrt, und aus diesem
Grunde zieht er sich zih in die Linge. Keine der beiden Streitparteien kann
zugeben, dass sie ihn verloren hat, weil sie damit auch gleich Gefahr liefe,
ihre Herrschaft zuhause aus der Hand zu verlieren.

Zwist iiber die Ausrichtung der Revolution

Doch der Krieg ist nicht die einzige politische Fehlleistung. Innenpolitisch
ist die iranische islamische Revolution in einen heftigen Streit geraten,
der als Zwiespalt schon von Beginn an in ihr sichtbar war, der sich jedoch
bisher eher verschirft hat, als dass er gemildert werden konnte. Der Streit
dreht sich darum, wer die Islamische Revolution unter der Oberaufsicht
Khomeinys regieren und leiten solle, die Geistlichen fundamentalistischer



182 ISLAMISCHE REVOLUTION

Ausrichtung oder jene Muslime, die mit der sogenannten modernen Welt
in Kontakt stehen und die eine Verbindung zwischen den Ideen der heu-
tigen Zeit und ihrem islamischen Glauben suchen. In diesem Streit
besitzen die Fundamentalisten die Ubermacht. Bisher haben sie es jedoch
nicht vermocht, ihre Rivalen ganz auszuschalten, teilweise weil Khomeiny
dies nicht zulassen will, teilweise aber auch der Sachzwinge wegen: die
Fundamentalisten brauchen immer wieder die «modernen» Muslime, weil
sie mit einer Gesellschaft fertig werden miissen, die selbst teilweise «moder-
nisiert» ist (im technischen Bereich, in Teilen der Wirtschaft und des
materiellen Lebens iiberhaupt) und die dariiber hinaus in einer Umwelt
lebt, die ihrerseits mehr durch die «kModerne» als durch den traditionellen
Islam bestimmt ist.

Klientelverhdltnisse

Der stirkste Sachzwang ist der Krieg selbst geworden. Fiir ihn braucht man
eine moderne Armee, die der angreifenden Truppe moglichst gewachsen
sein soll, und es ist kein Zufall, dass sich der «modernistische» Prasident
Bani Sadr auf diese Armee stiitzt und seinerseits als ihr Schutzherr auf-
tritt. Parallel dazu haben die Geistlichen fundamentalistischer Gesinnung
Klientelverhiltnisse mit den nicht modern ausgerichteten einfachen Leuten
Irans, mit der grossen Masse der Landeskinder, ins Leben gerufen. Sie
iibernehmen die Leitung, und die einfachen Leute erhalten allerhand Ver-
glinstigungen dafiir, dass sie die Geistlichen leidenschaftlich unterstiitzen.
Gewehre und die mit ihnen einhergehende Machtstellung eines Revolu-
tionswéchters sind eine Form, welche solche Vergiinstigungen annehmen
konnen. Doch gibt es unzihlige andere Vorteile, welche die Gestalt von
Geldunterstiitzungen, Positionen aller Art, Einfluss, Einschreiten zu Gun-
sten von schlecht Behandelten, ja sogar von Rechtsentscheiden zu Gunsten
von «guten Muslimen» und gegen die «schlechten» annehmen konnen.

Khomeiny versucht, den Streit zwischen den beiden Gruppen einzu-
ddmmen, doch in den letzten Monaten haben sich die Streitparteien kaum
mehr an seine Gebote, den Zwist einzustellen, gehalten. Sie haben viel-
mehr verbal zugestimmt und ihren Streit dann doch weiterverfolgt.

Industrielle Blockierung

Wirtschaftlich ist eine gewisse Verbesserung der landwirtschaftlichen Lage
erzielt worden. Die Geistlichen predigen: «zuriick aufs Land!», und ihre



ISLAMISCHE REVOLUTION 183

Ermahnungen sind dadurch verstarkt worden, dass der Staat hohere land-
wirtschaftliche Preise niederlegte, als sie unter dem Schah erlaubt worden
waren. Dazu scheint guter Regenfall gekommen zu sein, der eine besonders
giinstige Weizenernte zuliess.

Doch die Industrie steht still. Die Massnahmen zu ihrer Neuformie-
rung (die Verstaatlichung aller Grossbetriebe als Voraussetzung dafiir
wurde im Sommer 1980 durchgefiihrt) sind nicht weit gekommen. Die
Neugestaltung ist zugestandenermassen ein schwieriges Unterfangen, weil
die bereits bestehenden Industriebetriebe meist Zuschussbetriebe gewesen
waren, die indirekt von staatlichen Erdolgeldern lebten. Die Machtgegen-
sdtze haben sich jedoch dahin ausgewirkt, dass im Industriebereich nichts
Grundlegendes geschieht. Die Gehilter werden fortbezahlt, die Produktion
steht still oder geht reduziert weiter.

Die Erdolproduktion war zunichst freiwillig reduziert worden, weil der
Staat der Ansicht war, er bediirfe nicht mehr des gewaltigen Devisenein-
kommens aus der Schahzeit. Dann ist sie jedoch im Gefolge des Krieges
praktisch ganz zum Stillstand gekommen, und dadurch wurde der Staat
des Finanzkissens beraubt, das er bisher hatte, und das es ihm erlaubte,
im wirtschaftlichen Bereich allerhand Experimente durchzufiihren und sich
fiir die Grundentscheidungen Zeit zu lassen, eben da das Erdoleinkommen
die Bevolkerung vor allzu grossen Hirten schiitzen konnte. Der Krieg hat
dies alles gedndert, doch ist noch keine Anderung im Verhalten des ira-
nischen Staates festzustellen. Er fihrt fort, Geld aus den Reserven aus-
zugeben, fiir den Krieg, die «Kriegswirtschaft» und die Unterstiitzung der
Unterbeschiftigten und Arbeitslosen, als ob das Erdéleinkommen weiter
flosse.

Noch weiter sinkende Rechtssicherheit

Im rechtlichen Bereich ist wahrscheinlich ein Riickgang zu verzeichnen,
obgleich es sich beim Rechtswesen, nun islamischer Spielart, um ein
Anliegen handelt, das den Geistlichen besonders wichtig ist und nahesteht.
Vom «wahrscheinlichen» Riickgang muss man vorsichtshalber sprechen,
weil es auch unter dem Schah einen — mehr versteckten — Bereich der
Rechtsunsicherheit und der Machtmissbriauche gegeben hatte, liberdeckt
von einem formal korrekten Rechtssystem im westlichen Stile. Das formal
korrekte System hatte freilich nie voll gegolten, auch nicht unter dem
Vater des letzten Schahs, der es eingefiihrt hatte. Neben ihm hatte es stets
die Willkiir der politischen Polizei und der Machthaber gegeben.

Doch die Einfiihrung eines islamischen Rechtssystems hat schwerlich



184 ISLAMISCHE REVOLUTION

eine Verbesserung der Rechtssicherheit mit sich gebracht. Die Anklagen
von Folter und Erpressung, die gegen die Dienste des islamischen Blut-
richters Khalkhali erhoben worden sind, konnen als ein Indiz gewertet
werden. Khalkhali ist von seinem Parlamentsposten zuriickgetreten; eine
Untersuchung gegen ihn wurde eingeleitet, Resultate sind noch nicht
bekannt geworden. Wire die Untersuchung negativ verlaufen, wire wohl
mindestens eine Ehrenrettung Khalkhalis erfolgt.

Eine der wichtigsten Sicherungen gerechter Justiz ist stets die Grund-
forderung, dass offentlich Recht gesprochen werde. Sie besteht auch im
Islam. Dieses Rechtsaxiom wird jedoch sténdig durchbrochen. Urteile
werden gefillt, auch zahlreiche Todesurteile, ohne dass die Offentlichkeit
einen Einblick in die Prozesse erhielte. Auch dies ist schon beim Schah
vorgekommen. Doch die — hochst verderbliche — Praxis der Geheimhaltung
der Prozesse hat sich unter der muslimischen Gerichtsbarkeit noch viel
weiter ausgebreitet.

Stillstand des intellektuellen Lebens

Im eigentlich kulturellen Bereich hat sich die Islamische Revolution am
negativsten ausgewirkt. Das ist besonders enttduschend, weil die iranischen
Intellektuellen der Revolution gegen den Schah viele und schwere Blut-
opfer erbracht hatten, in der Hoffnung auf kiinftige Freiheit und Produk-
tivitdt. Das Gegenteil ist geschehen: die Universitdten sind seit dem Som-
mer 1979 geschlossen unter dem Vorwand, dass sie «islamisiert» werden
miissten. Die Zeitungen, die sich durch ein Fordern freier Diskussion aus-
zeichneten, wurden im Sommer 1979 von den Gefolgsleuten der Geist-
lichen erstiirmt und geschlossen. Alle Musik wurde verboten, zuerst am
staatlichen Radio und Fernsehen, spiter sogar auf Kassetten. Sie gilt
Khomeiny, durchaus im Anschluss an die Meinungen der muslimischen
Eiferer des ganzen Mittelalters, als ein Gift fiir das Volk. Fernsehen und
Radio wurden von den Geistlichen «besetzt», was zur Folge hatte, dass
dort eine Predigt die andere ablost, nur gelegentlich wird die Monotonie
durch Koranlesungen unterbrochen. Die staatliche Information ist ebenso
propagandistisch gefiarbt wie zur Zeit des Schahs, falls nicht noch mehr.
Im Verlauf des Jahres 1980 wurden sogar die Publikationen der fort-
schrittlich ausgerichteten muslimischen Gruppen verboten. Nicht einmal
die Fundamentalisten, die keine Zensurprobleme hitten, publizieren
irgendetwas, was lesenswert wire; es scheint, dass sie allzusehr mit ihren
Machtkdmpfen beschiftigt sind, um an anderes zu denken. In den Kinos
laufen ausldndische Kriegsfilme dritter und vierter Kategorie, weil nur in



ISLAMISCHE REVOLUTION 185

ihnen die erotische Seite so vollkommen vernachldssigt wird, wie die
sittenstrengen islamischen Zensoren es wiinschen. Die Kiinstler und Kunst-
schaffenden Irans sind fast alle in den Untergrund verschwunden, weil sie
nicht fiir Organismen arbeiten konnen und wollen, die von Mullas
geleitet oder beaufsichtigt werden. Es gibt keine geistige Tatigkeit mehr
in Teheran, es sei denn irgendwo in geschlossenen Stuben, ausser der sich
.im Leeren drehenden politischen Diskussion und dem Lancieren von
islamischen Schlagwortern.

Religion als Beschworung

Sogar die Religion lduft Gefahr, zur reinen Machttechnik abgewertet zu
werden. Sovielen Geistlichen geht es so offensichtlich darum, die Gesell-
schaft zu beherrschen und auf dem «rechten Wege» zu lenken, der eben
dadurch definiert ist, dass die Leute ihnen gehorchen, dass unvermeidlich
die Frage aufkommt, wieweit ihre Aktivitdt iiberhaupt noch mit Gottes-
dienst zu tun habe. Gewiss, sie sind darauf aus, zu erreichen, dass das
gottliche Gesetz des Islams, die Schari’a, moglichst genau erfiillt werde.
Doch angesichts ihres Betragens drangt der Verdacht sich auf, dass ihnen
daran in erster Linie liegen konnte, weil eben sie die Spezialisten jenes
Gesetzessystems sind, die es auslegen und «verwalten» konnen.

«Islam» im heutigen Iran tritt vor allem als eine Beschworungsformel
in Erscheinung, man ruft ihn an, um die Hoffnungen auf eine bessere
Zukunft zu rechtfertigen, den Anspruch auf eine Fiihrungsposition in der
kommenden Gesellschaft, das Recht, Konkurrenten auszuschalten und kalt-
zustellen; man erfiillt seine Formen und repetiert seine Formeln, um die
eigene Zugehdrigkeit zum Regime zu beweisen und um keinen Angriffen
offen zu stehen, sowie in der Absicht, Rivalen und Konkurrenten durch
demonstrative Religionsheuchelei in den Schatten zu stellen.

Die Enttauschung breitet sich aus

Die Enttduschung unter den gebildeten Iranern iiber ihre Islamische Revo-
lution wichst im iibrigen unaufhaltsam an. Nur ihre Nutzniesser kdnnen
noch als unbedingte Befiirworter gelten, das heisst einerseits die Geist-
lichen, die nun wieder eine Fiihrungsrolle einzunehmen vermdgen, und
andrerseits die Klienten der Geistlichen aus dem einfachen Volke, die sich
von ihnen fiihren lassen und dafiir allerhand Vorteile fiir sich und die
Ihrigen erhoffen. Alle jene Iraner, die von der Revolution mehr Freiheit



186 ISLAMISCHE REVOLUTION

fiir sich, fiir ihre Partei, fiir ihre Landesgenossen (im Falle der zahlreichen
Minoritédten); weniger Willkiir von seiten der Herrschenden erwartet hat-
ten; mehr Ausdrucksfreiheit; weniger Servilitdt; mehr Ehrlichkeit, weniger
Korruption, sind zutiefst enttduscht. Thr Missbehagen macht sich in einem
neuen Anti-Klerikalismus Luft, der freilich unter dem Mantel zirkuliert
und sich nur unter Freunden dussert, von denen man sicher ist, dass sie
einen nicht verraten werden. Die Geistlichen haben ein neues Zwangs-
system aufgerichtet, von dem man erwarten muss, dass es sich als um so
beengender erweisen wird, je langer ihre Herrschaft dauert und je mehr die
Mittel zur giitlichen Uberzeugung, das Zuckerbrot, fiir welches bisher die
Erdolgelder bezahlten, zu fehlen beginnt.

Was ist schief gegangen?

Die Diskussion dariiber, warum die Revolution fehlgeschlagen sei, ist
unter den Persern permanent. Man findet selten die Ansicht, dass sie
iiberhaupt verfehlt am Platze gewesen sei und nicht hétte durchgefiihrt
werden sollen. Dariiber, dass das alte Regime des Schahs dem Sturz
geweiht und stiirzenswert gewesen sei, herrscht auch heute noch Uberein-
stimmung. Einzig die wenigen noch im Lande iiberlebenden Vertreter der
einst bevorteilten schmalen Schicht rund um den Hof mdgen im stillen
oder im Kreise der Ihrigen Vorbehalte dussern. Viel weiter verbreitet ist
die Meinung: die Geistlichen hitten «unsere» Revolution sequestriert. Dies
wird oft breit ausgefiihrt. Sie konnten dies tun, so wird immer wieder dar-
gelegt, weil der Schah und seine Geheimpolizei alle anderen Gruppen der
Opposition, die Kritik vorbrachten oder Alternativen vorschlugen, ent-
machtet, unterdriickt und zum Schweigen gebracht habe, so dass die Geist-
lichen am Ende eine Art Monopol der Opposition besessen und fiir ihre
Zwecke ausgeniitzt hétten. «Der Schah ist letztlich auch noch am gegen-
wirtigen Ungliick schuld», ist oft die Quintessenz dieser Darlegungen.

Warum die Beschrinktheit der Geistlichen?

Dem Aussenstehenden freilich bleibt bei allen diesen Erkldrungen ein
Problem: wie ist es moglich, dass die Geistlichen sich als so beschriankt
erweisen? Wie konnten sie, kaum der Zwangsherrschaft des Schahs ent-
ronnen, ihre eigene Zwangsherrschaft aufrichten? muss er sich fragen. Die
Perser ldcheln nur iiber solche Fragestellungen: «Sie sind eben so», meinen
sie. «Wir kennen sie ja schon seit langem», wobei man ihnen allerdings



ISLAMISCHE REVOLUTION 187

gelegentlich auch das Zugestindnis abringen kann, dass auch sie selbst
auf dem Hohepunkt der Agitation mit den Geistlichen zusammengewirkt
hatten, «im Namen des Volkes», wie sie damals glaubten; dass sie damals,
vor zwei Jahren, mitgerissen worden seien, obwohl sie es eigentlich hitten
besser wissen miissen; dass sie spiter, nachdem die Revolution gewonnen
hatte, machtlos dulden mussten, dass die Geistlichen ihre Friichte davon-
trugen. «Nie mehr werde ich irgendjemandem Glauben schenken!» war
das letzte Wort eines Intellektuellen, der hatte einrdumen miissen, dass er
sich seine Revolution hatte «stehlen» lassen. '

Die Erkldrung fiir das Verhalten der Geistlichen scheint letzten Endes
in den beiden Kulturen zu liegen, die sich in Iran nach wie vor schroff
gegeniiberstehen: jener der Gebildeten, die seit zwei oder drei Generationen
auf Schulen «westlicher Art» gegangen sind und die Fremdsprachen spre-
chen, und der Front des Volks und der Geistlichen, welche ihre Wurzeln
in die muslimische Hochkultur des Mittelalters zuriickstreckt, wobei die
Geistlichen, bewusst und bemiiht, die alten Texte studieren und auswendig
lernen, das Volk in einer, sich verengernden und verarmenden, jedoch
lebendigen Kultur- und Lebenstradition steht, die ebenfalls in jene alte
Hochkultur zuriickreicht und aus ihr ihre, immer diinner werdende, Nah-
rung zieht. Eines der vielen Dinge, die dem Schah misslungen sind, war,
dass er es nicht vermochte, diese beiden Kulturen, Lebensformen, Verhal-
tensweisen miteinander zu verschmelzen. Der mangelnde Kontakt zwi-
schen beiden war weitgehend eine wirtschaftliche Frage. Die Neureichen
richteten sich nach Europa hin aus, oder besser noch nach Amerika; die
nicht Privilegierten jedoch blieben notgedrungen bei der Tradition haften,
deren Verarmen sie um so schmerzlicher als eigenen Substanzverlust emp-
fanden, als sie personlich aus Geldgriinden nicht von ihr freikommen
konnten. Die Geistlichen waren und sind noch heute durch die Art ihrer
Ausbildung an die traditionelle Lebensweise gebunden und ihr verpflichtet.

Fundamentalismus als Reaktion

Es ist jedoch nicht nur die Tradition, sondern vielmehr in viel stirkerem
Masse der Fundamentalismus, der die geistige Enge der fiihrenden Geist-
lichen bestimmt. Fundamentalismus unterscheidet sich vom blossen Tra-
ditionalismus dadurch, dass es sich beim Fundamentalismus um eine
Reaktionserscheinung handelt, beim Traditionalismus um blosses Ver-
harren und Verhaftetsein im Alten. Die Reaktion des Fundamentalismus
richtet sich gegen «den Westen» und seine Art von Moderne, gegen das,
was man etwas vorschnell die heutige «Weltkultur» genannt hat, weil es,



188 ISLAMISCHE REVOLUTION

etwa in der Form von Hilton-Hotels, in der Tat in der ganzen Welt anzu-
treffen ist.

Der Fundamentalismus antwortet auf die moderne Welt und ihre Macht-
entfaltung, zum Beispiel in der Form von modernen Heeren, oder moder-
nen Wirtschaftsorganisationen, oder auch modern orientierten, technolo-
gisch machtigen Staaten, indem er auf den Islam in seiner urspriinglichen
Reinheit und Echtheit zuriickgreifen will. In einem Akt des Glaubens hat
der Fundamentalist sich selbst iiberzeugt und will er seine sdmtlichen
Mitmuslime davon iiberzeugen, dass der Islam, wenn er nur rein und voll
genug verwirklicht werde, der Gemeinschaft der Gldubigen mehr Macht,
mehr Ansehen, Reichtum, Erfolg bringen miisse, als die Ungldubigen aus
den westlichen Lindern und aus der Sowjetunion sie besitzen. Dies ist vom
Standpunkt des Gldubigen in der Tat logisch; die frithe Erfolgsgeschichte
des Islams ist fiir den Muslim ein Beweis dafiir, dass der echte Islam in der
Tat die «beste» Religion sei und dass dieses «Beste» (das der Koran an
vielen Stellen bestitigt, vgl. 3/109; 3/18 usw.) auch schon in dieser Welt
dadurch offenbar werden miisse, dass die Gemeinschaft der Gldubigen die
erfolgreichste und tonangebende Gemeinschaft auf Erden sei. Wenn dies
nicht der Fall ist, wie in der gegenwirtigen Zeit, so muss es daran liegen,
dass die Muslime nicht streng genug ihrem Gesetz nachleben, dass sie
also schlechte Muslime sind, und man muss diesen Satz bloss umkehren
(«wenn die Muslime gute Muslime sind, miissen sie die Welthegemonie
erlangen und festhalten»), um auf den Grundglaubenssatz der Fundamen-
talisten zu kommen.

All dies stelit natiirlich psychologisch eine Reaktion auf die beriihmte
Frage dar, die sich die Muslime seit dem Beginn des europidischen Uber-
gewichtes in ihren Liandern, wie es seit der Zeit der franzdsischen Revo-
lution fiir sie spiirbar wurde, immer wieder gestellt haben und zu beant-
worten suchten: «Warum sind die Muslime dem Niedergang verfallen?»
(um den Titel einer beriihmten Schrift abzuwandeln, die 1930 zuerst ver-
offentlicht wurde) 1.

Zwei divergierende Antworten

Die fundamentalistische Antwort auf diese Frage (die lautet: «weil sie den
reinen Islam verlassen haben; — wenn sie zu ihm zuriickkehrten, wiirde
alles ganz anders werden») ist keineswegs die einzige, welche die Muslime
gegeben haben. Es gibt auch eine «modernistische» Antwort. Sie beinhaltet,
dass die Muslime den «Fortschritt» des Westens nicht mitgemacht haben,
obgleich ihre Religion, richtig verstanden, diesen Fortschritt des Wissens



ISLAMISCHE REVOLUTION 189

durchaus befiirworte, ja vorschreibe. Die logische Antwort der «Moder-
nisten» unter den Muslimen ist denn auch gewesen, dass die Muslime bei
den Leuten des Westens «in die Schule gehen» miissten, um «das Gute
aufzunehmen und das Schlechte, das sie dort finden, zuriickzuweisen».

Dieses «modernistische» Programm ist von vielen und bedeutenden
Geistlichen um die Jahrhundertwende befiirwortet und auch praktisch gefor-
dert worden. Doch es hat die erhofften Friichte nicht getragen?. Selten
sind die Schiiler des Westens einerseits gelehrige Schiiler gewesen und
andrerseits gute Muslime geblieben. In der Praxis war es auch keineswegs
einfach, «das Gute» zu iibernehmen und «das Schlechte» zuriickzuweisen.
Es schien sogar oft das Umgekehrte zu geschehen, viel Schlechtes und
Minderwertiges wurde iibernommen, und das wirklich Gute, dessen man
sich bemichtigen wollte, das Geheimnis der westlichen Macht, wurde nicht
«gelernt».

Der Verdacht kam sogar auf, dass die westlichen «Lehrer» absichtlich
all das iibermitteln wollten, was zum Verderb der muslimischen Gesell-
schaften beitrug, «um sie um so sicherer zu beherrschen». Der Verdacht
war nicht einmal ganz so absurd, wie man im Westen gerne glauben
mochte. Es gab einen Opiumkrieg in China; und es gab eine «Entperso-
nalisierung» der muslimischen Untertanen im kolonialen Zeitalter. Wie
weit solche Dinge aus bewusstem oder bloss halbbewusstem Herrsch-
bediirfnis zustande kamen, ist weniger wichtig, als dass sie existierten und
wirkten.

Der Modernismus hat sich schrittweise in Nationalismus gewandelt. Das
heisst in einen, dem Westen entlehnten, Religionsersatz, dessen einziger
Inhalt aus dem Glauben an die eigene Nation bestand, von der angenom-
men wurde, sie werde «aufblithen», sobald der Druck der fremden Herr-
schaft oder Hegemonie von ihr gewichen sei und die «Befreiung» eintrete.
Doch der Nationalismus hat auch enttduscht, sogar in seiner spiteren
sozialisierenden Abwandlung (z. B. unter Nasser), denn auch er hat das
erhoffte Resultat nicht gebracht, nimlich dass die Muslime mindestens
gleichwertig, wenn nicht sogar etwas michtiger wiirden als die Menschen
und Michte westlicher Herkunft, die sie solange beherrscht hatten und es
in indirekter Art und Weise immer noch taten.

Der Fundamentalismus wuchs aus der Enttiuschung
All diese Fehlschldge und bitteren Enttduschungen sind Wasser auf die

fundamentalistische Miihle gewesen. Die Modernisten, die beim Westen
zur Schule gehen wollten, hatten offenbar den falschen Weg beschritten,



190 ISLAMISCHE REVOLUTION

so urteilten immer mehr Muslime und Geistliche. Im Gegenteil, man
musste den Weg zuriick zum Eigenen antreten, zum reinen und urspriing-
lichen Islam, der die wahre Lebensquelle fiir die Muslime sei und der
auch gleich eine Garantie gottlicher Art fiir ihren Erfolg als Gemeinschaft
der Gldubigen, in dieser Welt wie in jener, in sich schliesse.

Ein Gottesbeweis

Nichts ist so erfolgreich wie der Erfolg, vor allem in einer Gesellschaft,
die aus historischen und theologischen Griinden dermassen nach Erfolg
hungert wie die heutigen muslimischen. Als nun Khomeiny seinen grossen
und unerwarteten Erfolg erreichte, dass er namlich den Schah, Abbild aller
«westlichen» Macht und Herrschaft fiir die Iraner, waffenlos niederzwang,
waren alle Iraner erschiittert. Khomeiny und seine «islamische» These
waren also erwiesenermassen «korrekt», so urteilte fast jedermann;
Teheran war auf den Strassen. Die «islamische» These wurde unvermerkt
mit der «fundamentalistischen» gleichgesetzt, obgleich natiirlich die Gebil-
deten wohl wussten, dass es im modernen Islam andere, den fundamen-
talistischen diametral entgegenstehende Thesen und Ansichten gibt.

Khomeiny selbst war zur Stunde seines Triumphes und in den Monaten
der Agitation vorher, bewusst unbestimmt dariiber geblieben, welche
«islamische» Tendenz er eigentlich vertrete. Der Islam sei stets auch «Frei-
heit», sagte er in Neauphle-Le-Chéteau, ja «Demokratie», wenngleich er
bei genauerem Nachfragen die engen Grenzen seiner Toleranzbereitschaft
nie leugnete.

Zwei Dinge waren zwar aus seinen vor Jahren erschienenen Schriften
bekannt, jedoch angesichts der politischen Agitation und Erfolge in Ver-
gessenheit geraten, ndmlich dass der Fiihrer der Islamischen Revolution
unter Islam primir und fast ausschliesslich die Schari’a verstand, das heisst,
das im Friihmittelalter bis aufs einzelnste fein ausgearbeitete Gottesgesetz
der islamischen Gelehrten. Schliesslich war Khomeiny ein Fachmann dieses
Gottesgesetzes und seiner Detailauslegung, wie aus seinen publizierten
Schriften hervorging. Islam bedeutete fiir ihn vor allem anderen, dass dieses
Gottesgesetz moglichst genau befolgt werde, und aus dieser Notwendig-
keit ging fiir ihn hervor — hieraus bestand die relative Originalitit seiner
theologischen Lehre —, dass es die Gottesgelehrten sein sollten, die dieses
Gesetz am besten kennen und auslegen, welche die Leitung der Muslime
iibernehmen sollten, durchaus auch im politischen Sinne; der Gottes-
gelehrte sollte die Herrschaft ausiiben 3.

Was man auch wissen konnte, aber auch im Freudentaumel der ersten
Revolutionstage vergass oder verdrangte, war die kompromisslose Hirte,



ISLAMISCHE REVOLUTION 191

mit der Khomeiny darauf ausging, seine Thesen durchzusetzen. Er hatte
diese Hirte ja gegeniiber dem Schah erwiesen und war fiir sie von den
Iranern, deren Stirke die Kompromisslosigkeit im allgemeinen nicht ist,
dafiir ausserordentlich bewundert worden. Dennoch war die Uberraschung
gross, als sich Khomeiny nach seiner Machtergreifung entschlossen daran
machte, seine Grundideen zu verwirklichen. Widerspruch, oder auch nur
Bedenken und Diskussionen, wollte er sowenig dulden wie die umsichtige
Vorsicht seines ersten Ministerprasidenten, Bazargan, der iibrigens ein
echter muslimischer Modernist ist, kein Fundamentalist, und der darauf
ausging, den Islam und die Moderne, sogar und gerade die moderne Wis-
senschaft, in Einklang zu bringen. Khomeiny hingegen entpuppte sich als
ein straffer Fundamentalist, weil er darauf ausging, alles Westliche, wie er
sagte, «alle westlichen Formen» zuriickzuweisen und sich ganz auf «den
Islam» (so wie er ihn verstand, ndmlich als Gesetz) zu verlassen.

Macht gegen Fortschritt

Theoretisch sind die Fundamentalisten keineswegs gegen den Fortschritt
der Muslime, im Gegenteil, sie unterstreichen bei jeder Gelegenheit, dass
der Islam eine wissenschaftliche und fortschrittliche Religion sei und dass
keinerlei Grund bestehe, weshalb die Muslime unter ihr nicht genau soviel
technologischen und wirtschaftlichen Fortschritt machen sollten wie alle
anderen Volker auch unter ihrem Glauben — oder noch mehr. Was den
sozialen Fortschritt angehe, so werde er in der islamischen Ordnung sogar
gefordert, zum Beispiel durch die Zakat-Vorschriften («Almosensteuer»),
die vorschreiben, dass ein jeder Muslim 2,5 Prozent seiner Gewinne an
die Armen und Bediirftigen abtrete.

Doch bisher ist dies Theorie geblieben. In der Praxis sind die Universi-
taten unter dem Vorwand zu grosser «Westlichkeit» geschlossen worden,
und ihre Wiederer6ffnung unter «muslimischen» Vorzeichen ist bis heute
noch nicht abzusehen. Nach der Meinung der meisten Beobachter handelte
es sich bei dem Vorwurf der «Westlichkeit» um einen Vorwand, weil in
Wirklichkeit die Massnahme durchgefiihrt wurde, um den linksgerichteten
«progressiven» Revolutionsgruppen, den Fedayin und Mujahedin des Vol-
kes, ihre Versammlungsorte und Propagandazentren zu nehmen. Diese
waren in den Geldnden der Technischen Hochschule (Fedayin) und der
Universitat von Teheran (Mujahedin) gelegen. Die Schliessung der Uni-
versititen und der nicht restlos konformen Zeitungen wird als voriiber-
gehende Massnahme verteidigt, die angesichts einer politischen Notlage
hitte getroffen werden miissen. Ob man dies einrdumen will oder nicht,
bleibt jedoch die Tatsache bestehen, dass die Fundamentalisten bisher nir-



192 ISLAMISCHE REVOLUTION

gends, weder in Staaten, in denen sie an der Macht sind (Iran, Pakistan),
noch in solchen, in denen sie wichtige Oppositionspositionen einnehmen
(Agypten, Indonesien, Tunesien, Tiirkei und andere) so etwas wie ein der
Wissenschaft giinstiges Klima zu schaffen vermochten. Sie geben iiberall
ihre theologisch-politischen Zeitschriften apologetischen Inhaltes heraus,
und um diese Zeitschriften sammeln sich Gruppen von Gelehrten und
Theologen. Doch das Geistesklima ist «apologetisch». Das heisst, man
sucht Argumente, um die fundamentalistische These zu verteidigen unter
Verschweigung der Gegenargumente; die Apologetik ist in einem bestimm-
ten Sinne der wissenschaftlichen Haltung entgegengesetzt, weil es der einen
um Uberzeugen und Uberreden von der Richtigkeit einer vorgefassten
Meinung geht, der anderen Haltung um moglichst sachliche Wahrheits-
suche.

Einem {iiberzeugten Fundamentalisten kann es keineswegs leicht fallen,
von der Apologie und Polemik zur «Philosophie» vorzudringen. Das Wort
tragt nicht vergebens in der ganzen muslimischen Geistesgeschichte einen
ketzerischen Schwefelhauch. Die Wahrheitssuche der Philosophie, die in
der Grundhaltung auch jene der Wissenschaft ist, ldsst sich mit der
gegebenen, offenbarten Wahrheit des Korans nur schwer, falls iiberhaupt,
vereinbaren. Wer die Wahrheit besitzt, respektive fest iiberzeugt ist, sie zu
besitzen, kann sie nicht suchen, er kann sie bloss «verteidigen». Hier liegen
die Grundgegebenheiten, die jedenfalls bis heute verhindert haben, dass
die Fundamentalisten sich echter Wissenschaft zuwandten. Sie leben in
einem Universum, das jenem unseres Mittelalters entspricht; die Philo-
sophia kann in ihm nur als die Ancilla Theologiae wirken.

Aus theologischen Griinden, so rechtfertigen die Fundamentalisten sich
vor sich selbst, miissen die islamischen Revolutiondre Macht anstreben. Sie
sehen es ja als ihre Pflicht an, eine muslimische Gesellschaft aufzustellen
und anzufiihren, die sich strikte an die Gesetzes-, Lebens- und Glaubens-
vorschriften der Schari’a hilt. Um dies zu erreichen, miissen sie Macht
erwerben und ausiiben. In der Praxis freilich wird der Machterwerb und
die Machtausiibung, wie so oft unter den Menschen, weitgehend Selbst-
zweck. Jedenfalls beschiftigen die Machtfragen die Geistlichen, die sich
iiberhaupt mit Politik abgeben, offensichtlich in erster Linie. Die Fragen
des Fortschritts, des sozialen wie des wissenschaftlichen, werden dahinter
weit zuriickgestellt. Da der wissenschaftliche Fortschritt, um iiberhaupt
moglich zu werden, einigen Zweifel zulassen muss und der soziale das
Wissen dariiber voraussetzt, dass die herrschenden Krifte nicht immer
restlos gerecht und richtig regieren, laufen beide Tendenzen dem Macht-
streben zuwider. Diesem ist am besten gedient, wenn die Fiktion aufrecht-
erhalten wird, die Regierenden wiissten alles am besten, und sie wiirden



ISLAMISCHE REVOLUTION 193

sich stets so gerecht wie nur denkbar verhalten. In diesem Bereich sind
die tieferen Ursachen der Universitdtschliessung und der Maulkorbe fiir
die Presse zu suchen.

Das reine Machtstreben, das unter der Voraussetzung vor sich geht,
dass die Machthaber von vorneherein und restlos wissen, was fiir sie und
ihre Beherrschten gut und richtig sei, kann man als «faschistisch»
bezeichnen, weil es keinen hoheren Zweck kennt als die Machtausiibung
durch die «Auserwihlten». Ob dies im Namen einer religiosen «Wahrheit»
geschieht oder einer «volkischen», d. h. rassistischen, ist sekundir; was in
der Praxis z#hlt, ist die Tatsache, dass die Machthaber glauben, die Wahr-
heit zu kennen und sich das Recht anmassen, alle «Ungldubigen» zu ihr
zu zwingen. Weshalb in der Tat ein muslimischer Kritiker der Fundamen-
talisten nicht unrecht hat, wenn er sie als «islamische Faschisten»
beschreibt.

Den Faschisten des Islams kann man entgegenhalten, dass der Islam
auf Grund von klar ausgesprochenen koranischen Texten die Freiheit des
religiosen Gehorsams fordert. Zwang zu Religion ist auch fiir den Muslim
widersinnig und ungiiltig (Koran 2/256). Die Gottesgelehrten des Mittel-
alters und in ihrem Gefolge die Fundamentalisten haben sich freilich eine
Lehre von der muslimischen Gemeinschaft zurechtgelegt, die nicht skan-
dalisiert werden diirfe, etwa dadurch, dass ein Ungldubiger seinen Unglau-
ben und Ungehorsam gegeniiber dem Gottesgesetz offen zur Schau trégt,
so dass im Namen der Gemeinschaft gegen derartige Abweichler und
Aussenseiter mit Strafen eingeschritten werden miisse, sobald sie sich
erlaubten, den Gesetzen der Gemeinschaft und ihren Glaubensgrundlagen
offen zuwiderzuhandeln oder zu widersprechen.

Auf Grund einer solchen Lehre kann man, wenn man darauf ausgeht,
jede fanatische Grausamkeit der «Bestrafung» und den peinlichsten der
Gemeinschaft aufgezwungenen Konformismus rechtfertigen. In der Tat
ist «Korruption auf Erden» (freier iibersetzt: «der Versuch, den von Gott
geordneten Kosmos zu korrumpieren») allgemeine Verurteilungsbegriin-
dung geworden, die die Hinrichtung aller moglichen «Schuldigen» legiti-
mierte, wobei die Machthaber selbst darauf ausgingen, die verschiedenen
Arten der «Korruption» moglichst weitgehend zu vermischen; als solche
konnen zahlen: Homosexualitidt sogut wie Ehebruch, Prostitution oder Zu-
hilterschaft wie Zusammenarbeit mit dem Schah auf dem Niveau der hohe-
ren Verwaltung oder jenem der niedrigen Werke der Schergen, Alkohol-
genuss, politischer Mord an Vertretern der Geistlichkeit, Bestechung oder
Teilnahme an Gliicksspielen. Natiirlich hat man auch politischen Gegnern
und Rivalen «Korruption auf Erden» vorgeworfen und nachzuweisen ver-
sucht.



194 ISLAMISCHE REVOLUTION
Gefihrliche Zukunftsperspektiven

Die Enge der fundamentalistischen Machthaber und ihre Unfahigkeit, sich
von ihren Grundvorstellungen zu 16sen, die man als durch ihren Glauben
bedingt auffassen muss, erlauben keine gute Prognose fiir die Zukunft
Irans. Solange die Fundamentalisten die Politik bestimmen, wird es wahr-
scheinlich mit dem Lande weiter bergab gehen, mdoglicherweise soweit,
dass sich das iranische Staatsgefiige iiberhaupt auflost. Ein gutes Stiick
dieses Weges ist bereits zuriickgelegt. Der Krieg mit Irak und das Still-
stehen der Erdolforderung drohen die Auflosung des gesamten Staates, der
seinen bisherigen Zusammenhang, in den letzten Jahrzehnten, in erster
Linie der Tatsache verdankte, dass Teheran das Olgeld besass und ver-
teilte, in jenem Zeitpunkt herbeizufiihren, in dem die Geldreserven ausgehen.
Die gegenwirtigen Geldverhandlungen in der Geiselfrage konnten sogar
anzeigen, dass dieser Zeitpunkt bedrohlich nahe steht.

Eine Auflosung Irans in streitende Gemeinschaften ethnischer, religions-
gemeinschaftlicher und lokaler Natur, die es in der Geschichte des Landes
immer wieder gegeben hat, wenn eine starke Zentralgewalt fehlte, wiirde
unter den heutigen weltpolitischen Gegebenheiten nicht nur fiir Iran, son-
dern fiir die ganze Welt hochst gefdhrlich werden. Die Gefahr besteht
daraus, dass es weder der Sowjetunion noch den Vereinigten Staaten leicht-
fallen diirfte, sich dem Sog eines Machtvakuums in Iran zu entziehen. Das
Land, unmittelbar an der sowjetischen Grenze gelegen und als einziger
Riegel zwischen der Sowjetunion und den Olfeldern des Persischen Golfes
wirkend, kann keine der beiden Supergrossmichte der anderen als Einfluss-
gebiet {iberlassen, und eine jede der beiden wird den Finfluss der anderen
fiirchten und ihm, sobald er sich sichtbar macht, den eigenen entgegenzu-
stellen versuchen. Trédger aber fiir beide konnten nur zu leicht die zersplit-
terten, rivalisierenden Landesteile und Volksgruppen werden.

Dass die Geistlichen fundamentalistischer Denkweise in der Lage sein
konnten, Iran und die iibrige Welt vor diesem drohenden Geschick zu
bewahren, ist unwahrscheinlich. Bis heute haben sie ihr Land auf diesem
Wege immer vorangetrieben, und es sind keinerlei Anzeichen dafiir sicht-
bar, dass sie etwa eingesehen haben konnten, wohin ihr fanatischer Macht-
trieb sie lenkt.

Ablosung durch ein «modernistisches» Experiment?

Es besteht freilich eine kleine Chance, dass die «modernistischen» Muslime
im Falle von besonders gliicklichen Umstédnden doch noch den Kampf



ISLAMISCHE REVOLUTION 195

gegen die fundamentalistischen gewinnen konnten. Das sichtbare Ober-
haupt der Modernisten ist Prisident Bani Sadr. Thm suchen die verschie-
densten Krifte zu helfen, die sich von den Fundamentalisten bedroht fiih-
len. Seine Front reicht von den Kampfgruppen der Linken, Peikar und
Mujahedin, iiber den Basar bis zu den Biirgerlichen der einstigen Natio-
nalen Front und den verbleibenden Technokraten. Auch die iiberlebenden
Armeeoffiziere unterstiitzen ihn 4.

Doch die Islamische Republikanische Partei, die Formation der Funda-
mentalisten, hat seinen Einfluss aus der Regierung, soweit es eine solche
noch gibt, zuriickgedriangt, und im Parlament befinden sich seine Anhédnger
in der Minderheit. Khomeiny ist darauf bedacht, keine der beiden Streit-
parteien ganz fallen zu lassen, wahrscheinlich, weil er sich dadurch seinen
Einfluss als Ziinglein an der Waage am sichersten erhilt. Bani Sadr ver-
sucht seinerseits, sich als der Mann zu profilieren, der den Krieg gegen
Irak fiihrt und ihn zu gewinnen hofft. Sollte ihm dies gelingen, so ist sein
Plan, in einer Position der Stiarke nach Teheran zuriickzukehren und dort
den Aufbau eines islamischen, aber zeitgemissen, den Aufgaben der heu-
tigen Zeit gewachsenen Regimes zu versuchen. Heute kann man weder vor-
aussehen, wie solch ein Regime aussehen wiirde, noch ob Bani Sadr iiber-
haupt je Gelegenheit erhalten konnte, seine Vorstellungen in Wirklichkeit
umzusetzen. Vielleicht kommt es nie dazu, weil die Fundamentalisten so
lange an der Macht bleiben, bis das Land unregierbar geworden sein wird.
Dass die Fundamentalisten selbst das Land retten konnten, das sie bis heute
immer tiefer ins Verderben hineingetrieben haben, scheint beinahe ausge-
schlossen zu sein.

1 Shakib Arslan: Li-madha ta’akhkhar
al-Muslimun wa li-madha tagaddam
ghayruhum? Kairo 1349 d. H. Englisch,
Lahroe 1944, wiedergedruckt in Pakistan
1952: «Our Decline and it’s Causes; a
diagnosis of the symptoms of the down-
fall of Muslims.» Die englische Uber-
setzung geht auf eine malayische zuriick.
Die wortliche Ubersetzung des arabischen
Titels lautet: «Warum sind die Muslime
zuriickgeblieben und warum die Anderen
fortgeschritten?» Der Verfasser, ein Sy-
rier, hat lange Jahre im Exil in Genf ge-
lebt. — 2 Uber die Modernisten ist nach
wie vor grundlegend: H. A. R. Gibb: Mo-
dern Trends in Islam (Chicago 1947), das

der Verfasser selbst als «A critique of
Islamic modernism» beschreibt. — 3 Vgl.
die franzosische Ubersetzung: Ayatollah
Seyyed Ruholla Khomeyni: Pour un
gouvernement Islamique, Fayolle, Paris
1979. Der persische Titel lautet: Welayat-
e-Faghih (= Herrschaft durch den Got-
tesgelehrten). — 4Die Tudeh-Partei je-
doch, das heisst die offizielle Kommuni-
stische Partei Irans, lehnt sich eng an
Khomeiny an, bezeichnet Bani Sadr als
«Agenten Amerikas» und tut was sie ver-
mag, um mit den Fundamentalisten nicht
in Streit zu geraten, obgleich diese die
Partei strikte ablehnen.



	Die islamische Revolution : ein zweiter Blick

