
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 2

Artikel: Niedergang und Ideologien : zur Infrastruktur des Themas "Niedergang"

Autor: Widmer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Widmer

Niedergang und Ideologien
Zur Infrastruktur des Themas «Niedergang»

Ende des 18. Jahrhunderts meinte Kant, die Klage, dass die Welt im argen
liege, sei eigentlich so alt wie die Menschheitsgeschichte selbst. Alle liessen
die Geschichte mit einem goldenen Zeitalter oder Paradieseszustand beginnen.

Doch das Glück verflüchtige sich bald, der Zerfall schleiche sich in
die ursprüngliche Harmonie ein und beschleunige den Niedergang derart,
dass nach Meinung der Unheilspropheten der Weltuntergang unmittelbar
bevorstünde. Neuer dagegen, und fast nur unter Philosophen und
Pädagogen verbreitet, sei die heroische Meinung, dass die Welt unaufhörlich
gerade in umgekehrter Richtung, nämlich vom Schlechten zum Guten,
fortschreite. Diese Meinung könne man nicht aus der Erfahrung schöpfen,
da die Geschichte aller Zeiten allzusehr das Gegenteil beweise1 - was
freilich den Königsberger Philosophen nicht daran hinderte, sich
federführend für diese Richtung einzusetzen.

Die Rückkehr des Niedergangs ins geistige Blickfeld

Ob Kants souveräne Abschätzung der Mehrheitsverhältnisse seinerzeit
zutreffend war, mag man bezweifeln. Immerhin hatte die Aufklärung seit
mehr als einem Jahrhundert der Fortschrittsidee mit unzähligen Traktaten
den Weg gepfadet. Sie erfasste aber zweifelsohne die Verhältnisse in den
vorangehenden Jahrhunderten so richtig, wie sie es für die nächsten
zweihundert Jahre, die eindeutig von den Fortschrittsverfechtern dominiert
wurden, gerade nicht mehr tat. Was nun unsere Zukunft angeht, so ist
heute, verfolgt man jüngste Entwicklungen, mindestens nicht mehr
auszuschliessen, dass sich das proportionale Verhältnis von Fortschrittsoptimisten

und Niedergangspessimisten wieder in Richtung vor-moderner
Grössenordnungen verlagert. Jedenfalls taucht der Begriff «Niedergang»



118 NIEDERGANG

mitsamt verwandten Wörtern wie «Dekadenz» und «Zerfall» in einem
überraschenden Ausmass im politisch-philosophischen bzw. moralisch-ästhetischen

Vokabular auf - und dies nicht zuletzt auch dort, wo man solche
Redeweisen kaum vermuten würde. Als Solschenizyn 1978 eine Rede über
den Niedergang des Westens hielt, erstaunte weniger die Tatsache, dass der
exilierte Russe zu diesem Thema sprach, als vielmehr der frenetische
Applaus, den er ausgerechnet vom studentischen Publikum der Harvard-
Universität erhielt. Oder wenn jüngst in den USA ein Buch mit dem Titel
«Decadence» auf den Markt kam, dann liegt an diesem Faktum erst etwas
Aussergewöhnliches, wenn es im Wochenmagazin «Time» gleich einen
zweiseitigen Essai auslöste.

Freilich: Die Veränderungen im geschichtsphilosophischen Klima sind
vorläufig noch weniger an ausgearbeiteten Vorlagen zum Thema «Niedergang»

abzulesen als vielmehr an all den Präparaten in Form von Fragen,
Zweifeln und Absagen, mit denen die einstmalige Resistenz der
Fortschrittsidee aufgeweicht wird. Die Fortschrittsgläubigkeit braucht nicht
direkt in einen Niedergangsfatalismus umzuschlagen; sie pendelt sich heut-
zutags eher in einem gleichgewichtigen Zustand der Ungewissheit ein. Dass
aber der Fortschrittsidee die Gefolgschaft in einem grossen Ausmass versagt

wird, ist ein Phänomen neueren Datums und signalisiert eine neue
Realität oder genauer: eine neue Wahrnehmung und Deutung der Realität.
Drei Beispiele: Behutsam verfährt der Schweizer Schriftsteller E. Y. Meyer,
wenn er in seinem Roman «Die Rückfahrt» bewusst oder unbewusst an
Piaton anknüpft und die Frage aufwirft, ob sich der Geschichtsverlauf stets
in dieselbe Richtung fortsetzen oder eines Tages wieder rückwärts
einpendeln werde. Einen etwas risikoreicheren Ton schlägt Roger Garaudy
in seinem neusten Buch «Appel aux vivants» an: er hält die Zeit schon
für gekommen, um alle Fortschrittsideologen zu verabschieden. Und wenn
schliesslich die Vorlagen zu einer Spengler-Tagung - wie kürzlich
geschehen - unter dem Titel «Spengler heute» veröffentlicht werden, dann
verströmt schon der Buchdeckel einen gewissen Programmcharakter.

In dieser Situation dürfte es angebracht sein, sich nach dem Gegenteil
der Fortschrittsidee zu erkundigen und einige Gedanken über den
Niedergangsbegriff selbst anzustellen, zumal dieser Begriff alles andere als
eindeutig umgrenzt ist. Der Probleme sind etliche: unzählige Vorgänge werden

in der Geschichte als Niedergang erfahren, beobachtet, gedeutet und
auch missdeutet. Bald ist die Weltgeschichte das Subjekt, bald eine Nation,
bald wird die Sittlichkeit und bald irgendein anderes Gebiet davon erfasst.
Hinzu kommt, dass, wer das Wort «Niedergang» in den Mund nimmt,
Unterschiedliches beabsichtigen kann. Der eine erleidet eine bestimmte
Entwicklung am eigenen Leib und versucht, indem er diese Vorgänge als



NIEDERGANG 119

objektiven Niedergang auslegt, sich über seine subjektive Enttäuschung
hinwegzuhelfen. Ein anderer stuft eine Entwicklung, die er aus unbetroffener

Ferne anschaut, vielleicht nicht ohne Schadenfreude als Niedergang
ein. Wen wundert es, dass schliesslich auch die Ansicht nicht fehlt, die
Idee vom Niedergang sei schlichtwegs eine Illusion? Es hätte keinen Sinn

von einem Niedergang der Weltreiche zu sprechen, meinte Abbé Galliani
in einer formal gewitzten Bemerkung: Denn die Weltreiche seien weder
oben noch unten, also könnten sie auch nicht niedergehen. Sie änderten
bloss ihr jeweiliges Erscheinungsbild2.

Der Niedergangsbegriff verfügt über seine eigene Geschichte. In
gewissen Epochen war er ein gängiges Deutungsmuster, in anderen war er
an den Rand des Bewusstseins abgedrängt. Einige Probleme in diesem

Zusammenhang möchte ich im folgenden beleuchten.

Das Ideal: Paradiesischer Ursprung oder asketische Strenge

Niedergangsvorstellungen orientieren sich an einem Ideal, das in die
Vergangenheit projiziert wird. Doch dieses Ideal ist kein einheitliches, sondern
es gibt mindestens zwei verschiedene Grundtypen. Und hierin liegt ein
erster Hinweis darauf, weshalb es so schwierig ist, jeweils einen Konsens
zu finden, was nun als Niedergang zu gelten habe und was nicht.
Niedergangsvorstellungen können nämlich auf ein «hartes» oder ein «weiches»
Ideal hin ausgerichtet sein. Im «weichen» Typus schweben Idealzustände
wie das Paradies, das goldene Zeitalter oder ein anderes Schlaraffenland
vor. Vor dem Hintergrund dieser Vision einer perfekten Harmonie von
Mensch und Umwelt enthüllt sich die jeweilige Entwicklung als eine Phase
der Mühsal, der gesellschaftlichen Zwänge, des geistigen und materiellen
Mangels. Der «weiche» Typus lässt sich in der jüdisch-christlichen
Überlieferung bis auf das Buch «Genesis» zurückverfolgen. In der griechischen
Antike schlug er sich im Kronos-Mythos nieder.

Im «harten» Typus werden die naturwüchsigen Wilden oder die
asketischen Heiligen zu Vorbildern stilisiert. Sie verkörpern vollkommene
Disziplin, Entsagung und andere sogenannte spartanische Eigenschaften.
Gemessen am Vollkommenheitsvorbild harter Prägung bedeutet der
Niedergang eine bedauernswerte Erschlaffung und Verweichlichung alter
Tugenden. Als Kontrastbild zu urbanen Gesellschaftsformen war dieser

Typus schon immer das Steckenpferd von Kulturkritikern: Rousseau baute
auf ihm seine Gesellschaftskritik auf und - um nur zwei Vertreter zu
nennen - Albrecht von Haller seine «Alpen».

Je nachdem, von welchem Ideal man ausgeht, wird der Verfall unter-



120 NIEDERGANG

schiedlich diagnostiziert. Nehmen wir beispielsweise den Niedergang in der
Moral: Wird eine Entwicklung aus dem Blickwinkel des «harten» Ideals
begutachtet, so setzt der Niedergang dann ein, wenn der asketische Mensch
von seiner strengen Disziplin abrückt und sich in komfortableren Lebensformen

gefällt. Mangelnde Kampfbereitschaft und nachlassendes Machtstreben

gelten als Zerfall. Erfolgt die Beurteilung hingegen aus der Sicht
des «weichen» Ideals, dann liegt der Niedergang moralischer Werte gerade
in grösseren Kampfesgelüsten und einem anwachsenden Machtstreben.
Solche Tendenzen zerstören die gesättigte Harmonie einer paradiesischen
Gemeinschaft.

Niedergangsvorstellungen im Kampf gegen die eigene Analyse

Niedergangskonzeptionen, deren Konsequenzen der Diagnostiker selbst

mittragen muss, die mithin nicht aus unbeteiligter Ferne entworfen werden,

bündeln nicht bloss einen Verfallsprozess von einem Ideal bis zur
jeweihgen Gegenwart, sondern sie enthalten auch prognostische Elemente.
Die bisherigen Erfahrungen fliessen in der Jetzt-Zeit zusammen, die als

Brennpunkt das angesammelte Erfahrungspotential in die Zukunft spiegelt.
Sollte eine fehlgeleitete Entwicklung fortgesetzt werden, dann müsste, wie
das Leitmotiv stets durchklingt, der Niedergang zu seinem Ende kommen
und in den Untergang umschlagen. Das frühere Ideal, in der Jetzt-Zeit
noch bruchstückhaft vorhanden, wäre dannzumal völlig ausgelöscht. Wäre
dieser absolute Endpunkt allerdings schon erreicht, dann könnte freilich
eine Entwicklung, in die man selbst involviert ist, gar nicht mehr als
Niedergang diagnostiziert werden. Niedergangsvorstellungen, die eine
Situationsbestimmung vornehmen, können ihr negatives Ziel, nämlich die totale
Vernichtung der ursprünglichen Norm, logisch gesehen nie erreichen: Das
Ziel muss andauernd in die Ferne verschoben werden.

Es gehört zur Eigentümlichkeit von Niedergangskonzeptionen, dass

exakt in dieser Zeitspanne zwischen Situationsbestimmung und Untergangsprojektion

immer die Möglichkeit angeboten wird, von einer Fehlentwicklung

abzukehren. Ernst von Lasaulx, der angesehene Kulturhistoriker des
19. Jahrhunderts, stellt aufgrund historisch fundierter Kenntnisse fest, dass

der Niedergang eines Volkes dann einsetze, wenn seine Naturkräfte
verbraucht seien. Allein: wie düster die Zukunft auch nach allen bisherigen
Erfahrungen für die westeuropäischen Völker ausschauen mag, so verbietet
sich Lasaulx doch nicht einen sachten Hoffnungsschimmer. Er meint nämlich,

es sei der Freiheit Gottes anheimgestellt, korrigierend in die Geschichte
einzugreifen und für einmal die zwangsläufigen Naturgesetze ausser Kraft



NIEDERGANG 121

zu setzen3. Und Toynbee bietet der letzten noch intakten Kultur, der
abendländischen, auf ähnliche Weise eine Uberlebenschance an: auch

wenn bisher fünfundzwanzig Kulturen allmähUch die von Gott gestellten
Herausforderungen nicht mehr zu bewältigen vermochten und dem Niedergang

verfielen, so klammert sich die von der statistischen Last bedrückte
Hoffnung nichtsdestotrotz an die allenfalls einzigartige Entwicklung der
sechsundzwanzigsten Kultur4. Ein ähnliches Verfahren lässt sich auf der

Metaphernebene bis zu Cicero zurückverfolgen. Er hatte es vorgezogen, in
dem Augenbhck die organische Metaphernkette abzubrechen, als er auf
den zeitgenössischen Zustand des römischen Reiches zu sprechen kam:
statt im Anschluss an Kindheit, Jugend und Erwachsenenalter folgerichtig
das Wort «Greisenalter» zu verwenden, schilderte er sein Rom als «gefestigten

und starken Staat» - als ob die organischen Gesetze auf der Höhe des

Erwachsenenalters zum Stillstand gekommen wären5.
Niedergangsvorstellungen wollen kaum je ein Vademekum für korrektes

Verhalten im Untergang abgeben. Ihre Absicht ist vielmehr, eine Korrektur
des Handelns in der noch verbleibenden Zeitspanne zwischen
Situationsbestimmung und einem drohenden Untergang zu veranlassen. Es ist nicht
besonders erstaunlich, wenn dieser Raum stark von bekümmertem
Zweckpessimismus durchsetzt ist. Zu diesem Mittel wird dann gegriffen, wenn
man sich eine erhöhte kontrafaktische Handlungsmotivierung verspricht,
etwa nach der Maxime: Je düsterer der Ausblick in die Zukunft, desto

grösser die Chance, dass eine Fehlentwicklung korrigiert wird. Versucht
man hingegen, eine Entwicklung, mit der man sich selber nicht identifiziert,

anzuschwärzen, um dadurch eine andere um so glanzvoller
aufpolieren zu können, dann kann der Zweckpessimismus auch zynisch
ausgedacht sein. Als in der Renaissance das Mittelalter als Zeit des Niedergangs

deklariert wurde, um dadurch das Neue des eigenen Zeitalters stärker

hervorzustreichen, mochte man eben auf diesen begrifflichen
Taschenspielertrick nicht verzichten.

Das Wort «Niedergang» kann nur in den Mund nehmen, wer auch den
Gegenbegriff «Aufstieg» - oder um es neuzeitlicher zu sagen: «Fortschritt»,
im Hinterkopf hat. Die beiden Teile des Begriffspaares werden selbstverständlich

nicht gleichwertig verwendet. Mit dem «Niedergang» wird, wie
Kant sich ausdrückte, die Klage, der Pessimismus assoziiert, währenddem
die entgegengesetzte Meinung, also der Aufstieg, eben eine heroische
Meinung ist, die von allen beflügelnden Epitheta des Optimismus getragen
wird. «Niedergang» ist mit einem negativen, «Aufstieg» mit einem positiven

Vorzeichen versehen. Daran hat sich durch all die Jahrhunderte
hindurch kaum etwas geändert. Der Begriff «Niedergang» war schon in der
Antike in seinen griechischen und lateinischen Entsprechungen ebenso



122 NIEDERGANG

negativ aufgeladen wie heute. Aber aus welcher Perspektive man das

Begriffspaar sieht und wie die Gewichte verteilt sind, daran hat sich einiges
geändert.

Als Edward Gibbon im 18. Jahrhundert in seinem epochalen Werk
«Decline and Fall of the Roman Empire» den Gründen für den Niedergang

des römischen Reiches nachforschte, war er als Kind seiner Zeit
im innersten davon überzeugt, dass Niedergangserscheinungen den
kontinuierlichen Triumphzug des Fortschritts nur durch temporäre Rückfälle
verzögern könnten. Es müsste sich die Natur schon, wie er sein Werk mit
optimistischem Ausblick abschliesst, grundsätzlich ändern, bis ein Niedergang

so wuchtig ausfallen würde, dass er das Werk des Fortschritts wieder
auf Null reduzieren könnte. «Wir können nicht bestimmen, nach welcher
Höhe die Menschheit im Aufsteigen zur Vollkommenheit trachten darf;
aber mit Sicherheit lässt sich voraussetzen, dass kein Volk, sofern sich nicht
die Natur grundsätzlich ändert, in seine ursprüngliche Barbarei zurücksinken

wird... Wir dürfen daher der gefälligen Folgerung beistimmen,
dass mit jedem Weltalter wirklicher Reichtum, Glückseligkeit, Kenntnisse
und vielleicht auch Tugend des Menschengeschlechts gestiegen sind und
noch steigen.» 6

Für Gibbon wie für viele seiner aufgeklärten Zeitgenossen galt als
definitive Wahrheit, dass sich das Vollendungswerk des Fortschritts
unaufhaltsam über alle Epochen fortsetzen werde. Niedergänge waren
lediglich temporäre Rückschläge, die bald wieder aufgefangen werden
konnten. Nicht zuletzt wegen der Fragwürdigkeit dessen, was bislang
unangefochten als Fortschritt vereinnahmt wurde, ist der ungebrochene
Fortschrittseuphorismus in letzter Zeit derart ins Abseits geraten, dass er
bestenfalls noch im epigonalen Traditionsbestand einiger doktrinär
unterstützter Scholasten vorkommt. Allenthalben sonst schärfte sich das

bekümmerte Bewusstsein dafür, dass der Fortschritt in seiner Fragilität nur
allzuleicht in einen Niedergang umschlagen kann, dessen Folgen womöglich

irreparabel und keineswegs von einem roboterhaften Fortschrittsschub
wieder ausgelöscht werden. Der Niedergang wird als Widerpart des

Aufstiegs erneut ernstgenommen - von einer Aura des Negativen aber ist und
bleibt er umgeben.

An dieser Tatsache gibt es sowenig zu rütteln wie daran, dass in der
Ästhetik das Hässliche stets das negative Gegenteil des Schönen ist. Dieser
Sachverhalt versetzt den Niedergangsdiagnostiker in eine merkwürdige
Lage. In letzter Konsequenz klammert er sich nämlich an die Hoffnung,
dass sich seine Prognosen als unzutreffend erweisen werden. Denn das

Negative strebt niemand für sich selbst an. Anhand von Johann Jakob
Bachofen, dem konservativen Basler Gelehrten, der wegen seines «Mutter-



NIEDERGANG 123

rechts» jüngst der Vergessenheit entrissen wurde, möchte ich zeigen, wie
in Niedergangsvorstellungen die Hoffnungen des Autors gegen die eigenen
Argumente ankämpfen. In den bewegten Jahren nach den 1848er-Revo-
lutionen schrieb Bachofen, die Völker würden ebenso unaufhaltsam dem

Untergang entgegeneilen wie die Menschen. «Wer könnte in der letzten
Stunde daran denken, den Zeiger der Uhr zurückzusetzen, oder, wenn er
es täte, was hülfe es ihm? Ich habe also, wenn ich heute die Feder ansetze,
um über politische Dinge meine Meinung auszusprechen, die Hoffnung,
durch Belehrung auf den Gang der Ereignisse auch nur im Mindesten
einzuwirken, gänzlich fern gehalten.»1

Bachofen gibt sich resigniert; er ist es vornehmlich, weil er dank seinen
Kenntnissen der römischen Geschichte zu wissen meint, wohin das

Zeitgeschehen treibe. In der römischen Vergangenheit nämlich «muss schöpfen,

wer die Zukunft kennen will. Hier liegt die Quelle wahrer Erkenntnis
und echter Prophezeiung»8. Bachofens Beteuerung, er wolle mit seinen
historischen Studien keinen Einfluss auf den Geschichtsverlauf nehmen,
mutet schon deshalb suspekt an, weil er sie ja aufschreibt und an Leser
richtet. Sie ist es um so mehr, als es ihm beim Geschichtsstudium um -
wie er sagt - «echte Prophezeiung» geht. Diese hat bekanntlich nur einen
Sinn, wenn sie jemand anhört. Und wer prophezeit, erzählt nicht irgend
etwas, sondern er sagt voraus, was für Ereignisse eintreten werden, wobei
in der Prophezeiung eine Handlungsanweisung mitschwingt. Wenn
beispielsweise irgendwo ein Erdbeben vorausgesagt wird, dann sollten die
Einwohner des gefährdeten Gebietes besonders wachsam sein. Bachofen
will allen gegenteiligen Beteuerungen zum Trotz handlungsanweisend wirken.

«Meinem Volke aber wünsche ich, dass es zur rechten Zeit die Wahrheit

erfährt. Es hält die Entscheidung seines Schicksals in seiner eigenen
Hand, es ist Herr über Leben und Tod. Oh, dass es gut wähle! Bei jedem
Umschwung des Rades, bei jeder Wendung der Geschicke dringt die Mahnung

lauter an unser Ohr, einen Augenblick stille zu stehen und nach dem
rechten Wege sich umzusehen. An einem solchen Wendepunkt steht das

heutige Geschlecht.» 9 Bachofens Zwiespalt zwischen seiner Bescheidung,
keinen Einfluss auf das Zeitgeschehen ausüben zu wollen, und seiner
unverkennbar durchschimmernden Hoffnung, doch einen Einfluss
ausüben zu können, erklärt sich aus einem Dilemma, das schon in den
Niedergangsvorstellungen angelegt ist. Der Konflikt beruht auf einem inneren
Widerspruch zwischen Hoffnung und Befürchtung. Und dieser stellt sich
bei jenen Niedergangsreflexionen ein, die sich auf einen Prozess beziehen,
in welchen der Prognostiker selbst miteinbezogen ist. Bachofen versucht,
mit Hilfe antiker Geschichtsverläufe die Niedergangserscheinungen seiner
Zeit zu deuten und deren Verlauf vorauszusehen. Sollte es ihm möglich



124 NIEDERGANG

sein, mit seinen Untersuchungen den diagnostizierten Niedergang
aufzuhalten, so würde die Richtigkeit seiner These, wonach die Völker ebenso
unaufhaltsam ihrem Untergang entgegeneilen wie die einzelnen Menschen,
arg in Mitleidenschaft gezogen. Ist ihm dagegen eine Einflussnahme
verwehrt, so bliebe wohl die Richtigkeit seiner These unangefochten, dagegen
würde dann unweigerlich eintreten, was er weder sich noch seinem Volke
wünschte, und das würde auf ein absurdes «Fiat scientia, pereat mundus»
hinauslaufen.

Der «Aufstieg» steckt voller Erwartung, der «Niedergang» voller Erfahrung

Wenn das Begriffspaar «Aufstieg/Niedergang» nicht gleichwertig verwendet

wird, dann dürfte dies vorwiegend daran liegen, dass die Gewichte
zwischen Erfahrung und Erwartung in den beiden Begriffen verschieden
gelagert sind10. Gewiss, ohne einen Minimalbestand an Erfahrung oder
Erwartung kann man weder von Aufstieg noch von Niedergang sprechen,
stützen sich doch gerade die stärksten Erwartungen auf bisherige
Erfahrungen ab, und diese nähren hinwiederum neue Erwartungen oder, falls
mit negativen Vorstellungen verbunden, Befürchtungen. Allein, im Begriff
«Niedergang» dominiert der Erfahrungsfundus, im «Aufstieg» der
Erwartungsfundus deutlich. Ob Kant es scherzhaft gemeint hat oder nicht: so
falsch war seine Annahme seinerzeit nicht, dass der Glaube an einen
stetigen Fortschritt jeder historischen Erfahrung widerspreche und nur
wegen des unerschöpflichen Erwartungsreservoirs einiger Idealisten nicht
austrockne. Jedenfalls nehmen die Fortschrittstheorien nicht die Vergangenheit

zu ihrem Kronzeugen, sondern die Zukunft oder genauer: das,
was sie von der Zukunft erwarten, und dieses ist notwendigerweise etwas
Neues. Der Erfahrungsbegriff schwingt, was allerdings an der Gesamtlage
nichts ändert, insofern in der Fortschrittsargumentation in einem formalen
Sinn mit, als gerade die Erwartung, dass der Fortschritt ständig anwachse,
seit der frühen Neuzeit durch alle Erfahrung abgestützt zu sein schien.
Niedergangskonzeptionen hingegen berufen sich bei der erstbesten
Gelegenheit auf die Erfahrung, sei es die eigene, sei es die in der Geschichte
überlieferte. Dies hat seine guten Gründe. Wer vom Niedergang spricht,
behauptet immer auf irgendeine Art, dass es früher besser war. Folglich
muss er seine Beweise aus der Geschichte beziehen und die Argumentation
weitgehend historisch ausrichten. In Niedergangstheorien wird dem
geschichtlichen Denken ein viel grösserer Platz eingeräumt als in
Fortschrittskonzeptionen. Seit dem Untergang des römischen Reiches liegt
überdies ein historisches Paradebeispiel vor, das wie kaum ein zweites in
der europäischen Geistesgeschichte nachgewirkt hat und bis heute als



NIEDERGANG 125

Illustrationsmaterial für tatsächliche oder vermeintliche Fehlentwicklungen
herbeigezogen wird.

Die Erwartungen und Befürchtungen, die in Niedergangsvorstellungen
gehegt werden, sind immer mit der bisherigen Erfahrung gekoppelt. Im
Extremfall gleicht das Erfahrungs-/Erwartungsverhältnis einer Sanduhr:
Man sieht, wieviel Sand sich in der oberen Glashälfte befindet, man weiss,
dass und wie rasch der Sand durch die Verengung hindurchsickern und die
untere Hälfte auffüllen wird. Ohne Spenglers Kulturkreislauflehre allzuviel
Zwang antun zu wollen, meine ich, sie sei nach diesem Muster angelegt.
In seinem Werk «Der Untergang des Abendlandes», nach dem Ersten
Weltkrieg mit Bewunderung und Bestürzung aufgenommen, glaubt er, die

Entwicklung der abendländischen Kultur anhand jener Erfahrungen
vorauszeichnen zu können, welche die erloschenen Kulturen durchlaufen
hatten - und dies bis hin zu gewagten zeitlichen Detailangaben, deren
Treffsicherheit manchmal verblüffend ist. Zu Beginn der achtziger Jahre,
wo der Konsens über die Nützlichkeit der Wissenschaften in vielen Bereichen

aufgebrochen ist, kann man, um nur ein Beispiel anzuführen, nicht
ohne ein gewisses Staunen folgende Voraussage von 1918 anhören: «Ich
sage es voraus: Noch in diesem Jahrhundert, dem des wissenschaftlichkritischen

Alexandrinismus, der grossen Ernten, der endgültigen Fassungen,

wird ein neuer Zug von Innerlichkeit den Willen zum Siege der
Wissenschaft überwinden. Die exakte Wissenschaft geht der Selbstvernichtung
durch Verfeinerung ihrer Fragestellungen und Methoden entgegen. Man
hatte zuerst ihre Mittel geprüft - im 18. Jahrhundert, dann ihre Macht -
im 19.; man durchschaut endlich ihre geschichtliche Rolle. Von der Skepsis
aber führt ein Weg zur ,zweiten Religiosität', die nicht vor, sondern nach
einer Kultur kommt. Man verzichtet auf Beweise; man will glauben, nicht
zergliedern. Die kritische Forschung hört auf, ein geistiges Ideal zu sein.» u

Ein anderer Extremfall besteht, wenn sich die Erwartung darauf
ausrichtet, dass zu irgendeiner Stunde Null alle Erfahrungen abgeblockt und
ein neues Zeitalter inthronisiert werde. Bis zu dieser Kehre freilich ist die
Erfahrung omnipräsent und treibt die Entwicklung beschleunigt dem
Untergang entgegen. Solche Erwartungen sind in Lehren beheimatet, in
deren Vorstellung sich die Weltgeschichte auf einer Bühne und die
Heilsgeschichte bzw. - in ihrer säkularisierten Form - die soziale Erlösungsgeschichte

auf einer anderen abspielen. Ein übernatürliches Ereignis, ein
Wunder, eine Revolution heben dann die moribunde Weltgeschichte aus
den Angeln, und die Erlösungsgeschichte fordert ihr alleiniges Recht ein.
Im Mittelalter malte Joachim von Fiore seinen Zeitgenossen ein Bild des
Schreckens und Untergangs vor Augen. Das 12. Jahrhundert trug seiner
Ansicht nach samt und sonders Züge der apokalyptischen Endzeit. Der



126 NIEDERGANG

Untergang der Weltgeschichte stand vor der Tür und wurde auch
herbeigesehnt, weil erst dadurch die vollendete Herrschaft der Heilsgeschichte
ermöglicht wurde12. Nicht unähnlich nahmen sich gewisse
Revolutionsvorstellungen aus, die in der Umgebung der 68er-Linken kultiviert wurden.
Mit der «grossen Weigerung» sollte das revolutionäre «Count-down»
eingeleitet werden, das letztlich gleichfalls von der vagen Hoffnung zehrte,
dass alles besser werde, sei erst einmal der korrupte Kapitalismus eliminiert.

In beiden Fällen ist der Untergang der bestehenden Geschichtsverhältnisse

Bedingung für einen möglichen Neuanfang.
Niedergangskonzeptionen ändern sich im Laufe der Zeit. In ihnen werden

neue Erfahrungen verarbeitet und neue Erwartungen aufgeworfen. Sie

verändern sich aber nicht beliebig. Die neuen Erwartungen, auf die sie
sich ausrichten, werden grösstenteils durch umfassende Sinnangebote und
Ideologien diktiert. Diese geben die Schnittmuster ab, nach welchen sich
die Niedergangsvorstellungen nahtlos in die Uniformität doktrinär
zusammengehaltener Überzeugungen einfügen lassen. Dieser Gedanke soll an
zwei Beispielen veranschaulicht werden.

Nachdem Augustinus, herausgefordert durch die Anklage der Heiden,
dass die Christen den Niedergang des römischen Reiches verursacht hätten,
seine überwältigende Antwort formuliert hatte, wonach im Christentum
der Niedergang eines irdischen Reiches eine zweitrangige Angelegenheit sei,
wurden jene Befürchtungen grundlos, wie sie von den Reichstheologen, wie
sie noch von Ambrosius gehegt worden waren - Befürchtungen nämlich,
dass sich der Niedergang der Kirche im Gleichschritt mit jenem des
römischen Reiches vollziehen würde. Sie mussten der augustinischen Geschichtsphilosophie

mit ihrer neuen Optik weichen13.
Oder innerhalb einer marxistischen Theorie werden alte Niedergangsperspektiven

verbaut und dafür neue erschlossen. Was im Rahmen einer
sogenannt bürgerlichen Geschichtsschreibung als Fortschritt interpretiert
wird, kann von einem marxistischen Standpunkt aus durchaus als

Niedergangssymptom eingeordnet werden. Marx hatte, grob gesagt, die These
aufgestellt, dass der wirtschaftliche Konzentrationsprozess mit seinen

Selbstzerfleischungsmethoden den Kollaps des Kapitalismus einläuten
werde. Seither standen Zuwachsraten, die vornehmlich aus
Unternehmenskonzentrationen und den entsprechenden Rationalisierungsmassnahmen
stammten, als Niedergangsindikatoren zur Verfügung und wurden im
genannten ideologischen Kontext auch dementsprechend gewertet, derweil
die gleichen Daten aus anderer Perspektive als Fortschrittsbeleg verbucht
wurden. Niedergangsreflexionen sind, soviel geht hieraus hervor, in
Ideologien eingebettet, und je nachdem, welches Angebot vorherrscht,
verschiebt sich die Grenze zwischen Fortschritt und Niedergang.



NIEDERGANG 127

Man muss eines festhalten: Primär dirigieren Ideologien und Sinnangebote
von der Antike bis heute Niedergangsvorstellungen in die von ihnen
gewünschte Richtung und rivalisieren miteinander. Sie entscheiden, was
als Niedergang zu gelten hat und was nicht. Seit dem Siegeszug der
Aufklärung kommt aber noch etwas hinzu: die Beschleunigung der Zeit. Nun
wurde es möglich, jedes Interpretationsangebot in zwei Versionen
aufzuspalten, nämlich in eine konservative und eine progressive.

Im Scheitelpunkt von konservativer und progressiver Zeitauffassung

Etwas ausführlicher gesagt: Seitdem die heroische Meinung ihren Platz
gefunden hatte, dass die Welt wider alle bisherige Erfahrung unaufhörlich
zum Bessern fortschreite, seitdem sich dieses unaufhörliche Fortschreiten
selbst zu einer geschichtlichen Kraft, nämlich zur Idee des Fortschritts,
verdichtet hat, seitdem rückten Erfahrung und Erwartung auseinander
und setzten einen Mechanismus der Zweiteilung in Gang. Die zunehmende

Fortschrittserfahrung hatte Erwartungen geweckt, die sich nicht mehr
unmittelbar aus den bisherigen Erfahrungen ableiten liessen, sondern darauf

basierten, dass mit dem eigendynamischen Fortschritt Erwartungen
selbst dann eingelöst würden, wenn alle bisher gemachten Erfahrungen
dagegen sprechen. Der Fortschritt kenne keine anderen Grenzen mehr als
sich selbst, hatte Condorcet triumphiert14. Der Tenor dieser Überzeugung
ist: je weiter man in die Zukunft vorrücke, desto grösser werde die Chance,
einen höheren Vollkommenheitsgrad zu erreichen, je weiter man jedoch in
die Geschichte zurückgehe, desto weniger Wissen könne man vorfinden.
Der bislang vorherrschende natürliche Alterungs- und Veriallsprozess wird
von einem natürlichen Vervollkommnungsprozess abgelöst. Saint-Simon
brachte die umgestülpte Vorstellung prägnant zum Ausdruck: «Die Dichter
haben in ihrer Vorstellung das goldene Zeitalter an der Wiege der Menschheit,

an einer Stätte der Ignoranz und der Rauhheit angesiedelt. Man
müsste jedoch eher das eiserne Zeitalter dorthin verbannen. Das goldene
Zeitalter ist keineswegs hinter uns, sondern es liegt vor uns; es besteht in
der Vervollkommnung der Gesellschaftsordnung. Unsere Väter haben es

nicht gesehen, unsere Kinder dagegen werden es eines Tages erleben. Es
ist an uns, ihnen den Weg zu bahnen.»ls Es hatten sich nun, wie
offensichtlich ist, zwei Lager herausgebildet: Jene, die den Glückszustand an
den Anfang der Geschichte setzten und die anderen, die ihn in die Zukunft
verlegten. Und die Erwartung hatte sich so sehr von dem Erfahrungsfundus
gelöst, dass sich auf der Basis der Erwartung eine Weltanschauung
herstellen liess und auf der Erfahrung die Negativkopie dazu - oder
umgekehrt.

Je mehr Erwartungen sich einstellten, die durch keine Erfahrungen



128 NIEDERGANG

abgedeckt waren, desto mehr müsste sich auch ein neuer Denkstil
herausgebildet haben. Wer solche Erwartungen hegte, die sich kaum noch aus

bisherigen Erfahrungen herleiten liessen, der wählte die Veränderung als

seinen natürlichen Lebensraum. Wer dagegen seinen Erwartungen nur
soviel Spielraum liess, wie die Projektion der angesammelten Erfahrungen in
die nähere Zukunft gestattete, der optierte eher für ein bewahrendes
Fortschreiten den bekannten Leitlinien entlang. Insofern wirkten Erfahrung
und Erwartung entscheidend mit bei der Herausbildung eines konservativen
und progressiven Denkstils in der Neuzeit. Dies lässt sich am deutlichsten
am Auseinanderrücken der Zeitverständnisse erkennen. Der Konservative
baut hauptsächlich auf der Erfahrung auf. Er erklärt die Gegenwart aus
der Vergangenheit, aus dem, was man bereits erfahren hat. Der Progressive
dagegen erwartet viel mehr von der Zukunft. Er beurteilt die Gegenwart
insbesondere im Hinblick auf das, was in einer zukünftigen Gegenwart
noch zu verwirklichen ist. Von Karl Mannheim stammt die klassische
Formulierung: «Der Progressive erlebt die jeweilige Gegenwart als den Anfang
der Zukunft, während der Konservative die Gegenwart als die letzte Etappe
der Vergangenheit erlebt.» 16 Auf diesem unterschiedlichen Zeitverständnis
bauen der konservative und der progressive Denkstil auf: Der Konservative

zieht, um hier nur diese Seite zu skizzieren, das Vertraute dem
Unbekannten vor, er schätzt das Erprobte höher als das Unerprobte, er
bevorzugt konkrete Sachverhalte gegenüber abstrakten, und er findet, das
Neue sei gegenüber dem Bestehenden begründungspflichtig. Solche Optionen

sollen auf konservativer Seite die Vorteilhaftigkeit des Bewahrens und
die entsprechenden Optionen auf progressiver Seite die Vorteilhaftigkeit
des Veränderns untermauern.

Es gibt gewisse Theorien, die von ihrem Inhalt her konservativen oder
progressiven Optionen besser entsprechen als andere. So dominiert in
kommunistischen Ideologien eindeutig das Erwartungsmoment mit seinen
progressiven Optionen, in legitimistischen hingegen das Erfahrungsmoment.

Man würde aber die Wirksamkeit der Beschleunigung verkennen,
wenn man meinte, sie hätte nur alle zeitlichkeitsbezogenen Theorien in
eine konservative und eine progressive Gruppe aussortiert. Dies trifft
gewiss zu; darüber hinaus jedoch wird es innerhalb beider Gruppen möglich,

eine Theorie entweder aus der Perspektive der Vergangenheit oder
im Horizont der Zukunft, entweder aus dem Erfahrenen oder dem Erwarteten

zu interpretieren. Daher weisen kommunistische Theorien ebenso wie
legitimistische oder liberale jeweils, je nach Zeitlichkeitsverständnis, eine
konservative und eine progressive Variante auf - eine Tatsache, die wohl
kaum besser als durch die konservativen Züge vieler kommunistischer
Staatswesen der Gegenwart illustriert werden könnte.



NIEDERGANG 129

Die Beschleunigung unterteilt also zuerst alle Theorien in einen konservativen

und einen progressiven Block. Und innerhalb dieser Blöcke spielt
sich nochmals eine Zweiteilung in eine progressive und eine konservative
Variante ab. Als Beispiel möchte ich die Legitimisten anführen, die zweifellos,

was die erste Ausscheidung betrifft, dem konservativen Lager
zuzuschlagen sind. Nachdem der preussische General Leopold von Gerlach
einigen Basler Konservativen einen Vortrag über legitimistische Politik,
wie sie in Preussen verstanden wurde, gehalten hatte, meinte der Basler
Peter Merian zum Ratsherrn Andreas Heusler: «Weisst du, neben diesen
Herren sind wir doch die reinsten Jakobiner!»17 Im Vergleich zum
rigorosen Legitimitätsdenken im Umkreis der sogenannten Kamarilla nahmen
sich die auf sachte Evolution bedachten Positionen der Basler Konservativen

schon als progressiv aus; die Basler Legitimisten repräsentierten
mithin die progressive Variante im Vergleich zu den preussischen, derweil
sie natürlich im Kontrast zu den Basler Radikalen mitnichten ins progressive

Lager gehörten.

Die Idee von der Beschleunigung der Geschichte

Die Beschleunigung der Geschichte hatte alte Denkvorstellungen aufgebrochen.

Wurde früher die Zeit nur als chronologischer Raster gebraucht, der
alle Ereignisse umschloss, so wurde sie nun selbst zu einem Motor der
Geschichte: sie bringt ständig Neues aus sich hervor und lenkt dadurch
selbst den Verlauf der Geschichte. Montesquieu, als nur einer unter vielen,
meinte diesbezüglich: «Le progrès peut être si grand qu'il change, pour
ainsi dire, tout le génie de la nature humaine.»18 Es kam jetzt, da man sich
dieser neuen Kraft bewusst wurde, darauf an, sich ihrer möglichst geschickt
zu bedienen und die Beschleunigung in die eigene Auffassung
einzubeziehen.

Was die Niedergangsvorstellungen betrifft, so bot die Beschleunigung
die Möglichkeit an, die Verschlechterungen nicht mehr inhaltlich
nachweisen zu müssen, sondern lediglich aus der Sicht der Zeitlichkeit zu
begründen. Auf progressiver Seite läuft diese Argumentationsweise darauf
hinaus, dann von Niedergang zu sprechen, wenn der stetige Zuwachs an
Neuem beträchtlich hinter den Erwartungen herhinkt. Ob eine tatsächliche
Verschlechterung erfolgte, ist dabei solange belanglos, als schon das
Ausbleiben oder verlangsamte Eintreten einer herbeigewünschten Entwicklung

als Niedergang interpretiert wird - also nach dem Motto «Stillstand
gleich Rückstand». Radikal wurde diese Ansicht im 19. Jahrhundert vom
liberalen Staatsrechtler Carl Theodor Welcker ausgedrückt: Ein der



130 NIEDERGANG

Reform «entgegenstehendes conservatives System ist Aufgeben der ersten

Pflicht der Menschheit, ist das grösste Verbrechen an derselben, auch noch
abgesehen davon, dass bei jedem Nichtfortschreiten Rückschreiten
eintritt» 19. Und in der Mitte des 20. Jahrhunderts soll der indische
Ministerpräsident Jawaharlal Nehru bildlich verdeutlicht haben, welches Tempo
an Beschleunigung er erwartete: Auf einer Erde, die sich täglich um ihre
eigene Achse drehe, müsse man sich schon rasch fortbewegen, um nur auf
dem ursprünglichen Platz ausharren zu können.

Von konservativer Seite wird meistens auf das Beschleunigungsargument
nicht eingegangen, oder sonst wird es in Abrede gestellt. Was immer auch
als Fortschritt deklariert wird, so fehlt es nicht an Möglichkeiten, den
vermeintlichen Fortschritt als effektives Abrücken von übergeordneten Normen

und somit als Rückschritt zu überführen. Rousseau schätzte dieses

Verfahren, um den technisch-zivilisatorischen Fortschritt als moralischen
Rückschritt auslegen zu können. Desgleichen verurteilte Chateaubriand
unter Rousseaus Einfluss alle zivilisatorischen Ansätze: «Was erkennen
wir denn im AugenbUck, wo die Geschichte einsetzt? Grosse Nationen
bereits im Niedergang, einen erschreckenden Luxus, verdorbene Sitten,
abstrakte Wissenschaften. ..»20 Geschichte ist, sobald sie als Historie
fassbar wird, Niedergangsgeschichte. Je mehr Wissenschaft und Kunst
blühen, desto mehr würden die natürlichen Kräfte eines Volkes zersetzt.
«Als die Schweizer noch rechtschaffen waren, da wussten sie nichts von
Literatur und Kunst. Als sie aber ihre Sittlichkeit zu verlieren begannen,
da erschienen sie alle, ein Haller, ein Tissot, ein Gessner und Lavater.» 21

Mit stärkerer tagespolitischer Spitze finden sich solche Anklagen bei den
meisten engagierten konservativen Theoretikern. Der Hannoveraner Ernst
Brandes etwa verwarf in seiner Frontstellung gegen Aufklärung und
Französische Revolution gänzlich die Annahme, in den vergangenen
Jahrhunderten hätte insgesamt ein Fortschritt stattgefunden. Dort, wo unleugbar

materielle Verbesserungen erzielt worden seien, da sei der vermeintliche

Fortschritt um den Preis des echten Fortschritts, nämlich einer
sittlich-moralischen Besserung, erkauft worden22.

Beziehen sich mitunter die Niedergangskonzeptionen der Konservativen
auch auf die Beschleunigung, dann liegt ein Rückzug in den Fatalismus
nahe. Sie sind von der Ansicht besessen, die Beschleunigung arbeite gegen
sie und der Fortgang einer verfehlten Entwicklung lasse sich nicht mehr
aufhalten. Als Trost verbleibt zuweilen noch die natürliche Zeit. Denn die
verhassten geschichtlichen Zeitströmungen seien doch nur Truggebilde auf
der Grundlage jener natürlichen Zeit, die früher oder später wieder ihr
Recht einfordern werde. «Viele mögen aufrichtig», um diesmal Bachofen
in seinen zeitkritischen Kommentaren zum «Second Empire» zu zitieren,



NIEDERGANG 131

«über diesen Gang der Dinge weinen, viele sehnsüchtig das Alte
zurückwünschen. Alles umsonst! Wir sind dem Radikalismus und durch ihn
unfehlbar dem napoleonischen Caesarismus verfallen. Dahin geht das Rad
der Zeit in seinem unaufhaltsamen Schwünge; vollendet, übermächtig,
riesengross steht das neue Staatsprinzip da, beinahe bevor man seine
Entstehung bemerkte. Aber die Erde, auf der wir stehen, dreht sich auch mit
unmessbarer Schnelligkeit, ohne dass jemand sich dessen erinnert.» 23 Die
Hoffnung klammert sich letztlich an die Gewissheit, dass es eine Zeit gebe,
die stärker sei als jede Zeitströmung. Vor dem unentrinnbaren Hintergrund
der natürlichen Zeit werde sich einstmals auch die Beschleunigung
totlaufen, und dann würde, so kann man folgern, auch der konservativ-progressive

Raster obsolet und mit ihm die nicht-normbezogenen, sondern
lediglich nach Beschleunigungskriterien angelegten Fortschritts- und
Niedergangsvorstellungen.

Vorderhand indessen könnte der Sachverhalt, dass Niedergangsvorstellungen

ausser nach normbezogenen auch nach Beschleunigungskriterien
entworfen werden, ein Indiz dafür liefern, weshalb ihnen oft eine erhöhte
Aufmerksamkeit geschenkt wird. Denn indem die Vorstellungen jeweils
als konservativ oder progressiv vereinnahmt werden, erlangen sie auch für
solche Kreise ein Interesse, die sich kaum um die anstehenden Probleme
kümmern, die indessen allgemein an politischen Auseinandersetzungen
interessiert sind. Niedergangsvorstellungen sind daher, wen könnte es wundern,

heftig umstritten - und dies nicht bloss als lästiges Kulissengeräusch.
Die Umstrittenheit gehört vielmehr wesensmässig zu diesem Thema. Denn
mit den verschiedenen Ursprungsidealen wurde ein erster und mit dem
Beschleunigungsfaktor ein zweiter Konflikt schon in den Begriff eingebaut.

1 Vgl. Immanuel Kant: Die Religion in- London 1899-1901, v.a. Bd. 4,169. (Über-
nerhalb der Grenzen der blossen Ver- setzung d. Verf.). - 7 Johann Jakob Bach-
nunft (1793), 1. Stück 1. Abt. Akademie- ofen: Politische Betrachtungen über das

ausgäbe Bd. 6(1914), 19f.-2 Vgl.L'Abbé Staatsleben des römischen Volkes. In:
F. Galliani: Correspondance. NouveUe Gesammelte Werke, Bd. 1. Basel 1943,
Edition Bd. 2. Paris 1882, 285 Brief an 27 f. - » Ebd., 28. - 9 Ebd., 29 f. - 10 Vgl.
seine Mutter, Neujahr 1774). - 3Vgl. zu diesen Kategorien: Reinhart Kosel-
Ernst von Lasaulx: Neuer Versuch einer leck: «Erfahrungsraum» und «Erwar-
alten auf die Wahrheit der Tatsachen ge- tungshorizont» - zwei historische
Kategründeten Philosophie der Geschichte. gorien. In: Soziale Bewegung und politi-
München 1856, 93 und 165. - 4 Vgl. Ar- sehe Verfassung. Hg. v. U. Engelhardt
nold Toynbee: A Study of History. Lon- u. a. Stuttgart 1976, 13-33. - u Os-
don 1934 ff. Dt. Kurzfassung: Der Gang wald Spengler: Der Untergang des
der Weltgeschichte. München 1970. - Abendlandes (1918-23). München 1969,
5 Cicero: De re publica 2.3. - «Edward 548.-12 Vgl.Karl Lowith: Weltgeschichte
Gibbon: Decline and Fall of the Roman und Heilsgeschichte. Stuttgart 1953,

Empire (1776 ff.). Hg. v. J. B. Bury. 7 Bde. 136 ff. - 13 Vgl. Franz Georg Maier: Nie-



132 NIEDERGANG

dergang als Erfahrung und Begriff. Die
Zeitgenossen und die Krise Westroms
370-470. In: Niedergang. Hg. v. R. Koselleck

und P. Widmer. Stuttgart 1980, 71 f.
- "Vgl. Condorcet: Esquisse d'un
tableau historique des progrès de l'esprit
humain (1794). Hg. v. W. Alff. Frankfurt
1963, 388. - 15 Henri de Saint-Simon et
August Thierry: De la réorganisation de
la Société Européenne (1814). Lausanne
1967, 83. (Übersetzung d. Verf.). - 16 Karl
Mannheim: Das konservative Denken
(1927). In: Ders.: Wissenssoziologie. Hg.
v. H. Wolff. Neuwied 1964, 439. - 17 Zit.
nach Werner Meyer: Demokratie und
Caesarismus. Konservatives Denken in
der Schweiz zur Zeit Napoleons III. Bern
1975, 29 Anm. 2. - 18 Montesquieu: Pen¬

sées. In: Œuvres complètes, Bd. 1. Paris
1949, Pensées Nr. 579, 1075. - "Carl
Welcker: Art. «Alterthum». In:
Staatslexikon. Hg. v. K. Rotteck und C. Welcker.
Bd. 1. (1834), 508. - 2° François René de
Chateaubriand: Essai sur les révolutions,
Bd. 1. In: Œuvres complètes, Bd. 1. Paris
1826, 27. (Übersetzung d. Verf.).
Chateaubriand hat sich später von diesem
Text grossenteils distanziert; vgl. ebd.
299 f. - 21Ebd. 294 f. (Übersetzung d.

Verf.). - 22Vgl. Ernst Brandes: Betrachtungen

über den Zeitgeist in Deutschland.
Hannover 1808, 206 ff. - 23 Johann Jakob
Bachofen: Neuenburg und die Zukunft
der Schweiz. In: Gesammelte Werke, Bd.
1. Basel 1943, 435.

ÄKAD
Akademikergemeinscrtaft für
Erwachseriertforfbitdung AG
Jungholzstr. 43,8050 Zürich
Tel. 3027666 (bis 20 Uhr)

Studienbeginn jederzeit, unabhängig
von Berufsarbeit und Wohnort.
Maturitätsschule • Höhere Wirtschaftsfach
schule • Handelsschule • Sprachdtplom
schule • Sprachschule • Bildungs

fseminar für die Frau •
äWeiterbildungskurse ,<?$<*****Ä***

o*»̂ <5>*°


	Niedergang und Ideologien : zur Infrastruktur des Themas "Niedergang"

