Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 61 (1981)

Heft: 2

Artikel: Das unauffindbare Dorf : unvereinbare Zielsetzungen, Winsche im
Widerspruch

Autor: Kolakowski, Leszek

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEszEK KOLAKOWSKI

Das unauffindbare Dorf *

Unvereinbare Zielsetzungen, Wiinsche im Widerspruch

Gelegentlich horen wir die Meinung, dass wir uns dank der unglaublichen
Expansion der Informationsmittel in einem riesigen, sich auf die ganze
Oberfldache der Erde erstreckenden Dorf wiedergefunden haben, als hitten
wir, nach der Zerstorung des traditionellen Dorfes, dieses durch einen
«dialektischen» Aufstieg in Spirale im globalen Massstab wiederher-
gestelltl. Diese Meinung ist aber kaum glaubwiirdig, ja, das entgegen-
gesetzte Urteil scheint besser begriindet zu sein: es gibt keine «Spirale»,
es gibt nur eine unwiderstehliche Bewegung in einer Richtung, die von
Jahr zu Jahr die Spuren der Landgemeinschaft verwischt und deren
Erfolge in den Stadtkulturen der industrialisierten Welt hdchst sichtbar
sind. Dieses Dorf-Monstrum, als dessen Bewohner wir uns gelegentlich
imaginieren, ist nicht nur in seiner Technologie das Gegenteil des alten
Dorfes (die bduerliche Okonomie war einst ein vollkommenes Modell des
«recycling», des vielmaligen Materialgebrauchs, die hergebrachte Land-
wirtschaft erzeugte kaum Miill, alles wurde neu benutzt, wihrend das
Beseitigen des Miills eines der peinlichsten Probleme unserer Zivilisation
ist); es handelt sich nicht nur um den schwindelerregenden Rhythmus der
Veridnderungen, der mit den monotonen Zyklen des b#uerlichen Lebens
so deutlich kontrastiert. Es ist vor allem ein eingebildetes, kiinstliches
Dorf, ein zerebraler Ersatz, dessen Unwirklichkeit sich schwer verbergen
lasst, und das zunehmend eine unter verschiedenen ideologischen Formen
verkleidete Nostalgie nach dem «realen» Dorfe zu erzeugen scheint.

* Der «Preis des europiischen Essay» der Charles-Veillon-Stiftung, Lausanne, der
seit sechs Jahren besteht, wurde fiir 1980 dem polnischen Philosophen und Schrift-
steller Leszek Kolakowski zugesprochen. Die Preisverleihung fand am 12. Dezember
im Stadthaus Ziirich statt. Leonhard Reinisch hielt die Laudatio, anschliessend hielt
der Preistriager einen Vortrag, dessen deutsche Fassung er selber besorgt hatte und den
wir hier veroffentlichen.

1 Diese Auffassung wurde zuerst vom jiingst verstorbenen Marshall McLuhan ver-
treten. Anm. d. Red.



104 DAS UNAUFFINDBARE DORF

Der Fernsehempfianger, dank dem wir nunmehr mit wenigen Stunden
Verspitung oder gleichzeitig Tumulte in Japan, Leichen in Iran, die Rede
des amerikanischen Présidenten und einen Fussballmatch in Sidney beob-
achten, macht uns nicht die ganze Welt vertraut, sondern scheint vielmehr
den Unterschied zwischen Wirklichkeit und Fiktion zugunsten der Fiktion
zu verwischen. Diese Kriege, Revolutionen, Leiden und Grauen sind fiir
uns die Western, die Thriller, die interessanten Phantasien der Filmindu-
strie; anstatt nah und vertraut zu sein, verwandelt sich die Realitit in eine
literarische Fiktion; die dichte Masse der visuellen und verbalen Informa-
tionen, die wir vergebens zu assimilieren versuchen, gibt uns weniger Gele-

.genheit oder Ansporn, an den Anliegen der Welt teilzunehmen, und bietet
uns immer mehr eine Welt, mit der wir uns auf eine dsthetische Weise,
d. h. mit ein wenig Vergniigen und ohne Verantwortung, identifizieren.

Da das wirkliche Dorf zuerst eine Welt der personlichen Kontakte, der
unvermittelbaren Bekanntschaften ist, die fiir das Leben wichtig sind,
scheint klar, dass ein planetdres Dorf weder existiert noch je existieren
wird. Der Zusammenbruch des Dorfes und die Beweglichkeit der Lebens-
formen bedeuten nicht nur den fortschreitenden Verlust des relativ dauer-
haften und quasi natiirlichen Milieus der Nachbarschaft, sondern auch
den Zerfall jenes menschlichen Raumes, der einst fiir uns ein Beziehungs-
system darstellte, um welches herum sich unsere Welt stufenweise formte;
die Begriffe selbst des Geburtshauses, des Geburtsortes, der Familie von
mehreren Generationen scheinen auf dem Wege des Verschwindens zu sein
und damit sogar der Begriff der Kindheit. Da wir iiberall sind, sind wir
nirgendwo, unser Raum ist rein cartesianisch, unterschiedslos und unend-
lich, ohne privilegierte Punkte. Es wire vielleicht schwer, diesen Verlust in
den Kategorien der empirischen Soziologie genau zu bestimmen und zu
fassen, er bleibt nichtsdestoweniger wirklich und wirklich erlebt. Man hat
oft die neuen Quartiere der grossen Metropolen beschrieben, die, wenn sie
auch wohl geplant und mit allem, was die Menschen als Komfort brauchen,
gut ausgestattet sind, doch sonderbar tot bleiben, ihren Bewohnern gleich-
giiltig sind, keine Gemeinschaftsformen, keinen geistigen Raum bilden,
keine Einwurzelung ermoglichen.

Da wir in einem geometrischen Unendlichen schweben, ohne zu wissen,
wie wir uns in Beziehung auf eine breitere Ordnung, die uns iibersteigt,
bestimmen, ohne sogar ein Bild von einer Ordnung zu haben, und damit
ohne Regeln sind, die ein Feld unserer «natiirlichen» Verantwortlichkeiten
bestimmen, haben unsere Bediirfnisse die Tendenz, sich endlos auszu-
breiten; die subjektiven Gefiihle der Not haben mit dem, was man schon
hat, wenig zu tun. Da aber die wirklichen Vorrédte nicht unerschopflich
sind, erleiden wir oft peinigenden Hunger inmitten des Uberflusses; das



DAS UNAUFFINDBARE DORF 105

wahre, physiologisch bestimmte Elend, das uns umgibt oder das wir emp-
finden, dndert daran nichts.

Anderseits sind wir — sowohl in politischen Slogans wie in philosophi-
scher Spekulation — Opfer der gleichen Dorf-Nostalgie, die die westliche
Zivilisation seit zwei Jahrhunderten, seit dem Beginn der modernen Urba-
nisierung und Industrialisierung quilt. Vico, der neuerdings nicht ohne
Grund mehr und mehr Aufmerksamkeit findet, hat bereits die perio-
dischen und unvermeidlichen Zusammenbriiche der Zivilisation in den
Kategorien bestimmt, die unter den Rousseauisten und romantischen Kri-
tikern der Modernitdt populdr wurden: das Verschwinden der Autori-
taiten und der Mythen, der Zerfall der spontanen Stammsolidaritét, die
ausschliessliche Beschiftigung aller Menschen, jeder fiir sich, mit ihren
Privatinteressen usw.

Sind wir dazu verurteilt, immer dieselben betriiblichen Klischees von
«Atomisierung», von «Einsamkeit inmitten der Masse», von «Mechani-
sierung des Lebens», von Auflésung der Familien- und Stammesbindungen,
von «Entpersonalisierung» und Entwurzelung, von Verdinglichung und
von verschwindender Gemeinschaft endlos zu wiederholen? Nun, es
scheint, als seien wir dazu wirklich verurteilt; wir erfinden neue Formeln,
um den abgenutzten Wortschatz von Jean-Jacques, von deutschen Roman-
tikern, der Saint-Simonisten, des jungen Marx etwas aufzufrischen. Doch
unser geistiges Leben kreist unaufhorlich um dieselben Triaume, entweder
um die arkadischen Bilder wiederzubeleben oder um sie im verzweifelten
Akt der Herausforderung als kindliche und reaktionire Phantasie abzu-
stossen und zu verabscheuen. Was sonst war die Philosophie, die uns in den
letzten Jahrzehnten erndhrte, als die Neurose der aus dem Paradies Ver-
bannten? — gleichviel ob es sich um ein reales oder ein imaginares Paradies
handelt, als die stets wiederkehrenden Versuche, einem Leben die Stirn
zu bieten, das weder die herkommlichen Mythologien noch das Gefiihl der
nationalen oder Stammesbindungen in eine verstehbare Ordnung zu brin-
gen vermogen und das auf kein allumfassendes Ganzes mehr bezogen ist?

Fluchtpunkte

Die frithe Metaphysik Heideggers schien durch dieses Ziel gedringt zu
sein: dem Menschen, der von seiner Freiheit und Verantwortung zu fliich-
ten versucht und der sich freiwillig in der bequemen Anonymitét auflost,
jenen Menschen entgegenzustellen, der seine Wurzeln im unaussprech-
lichen Sein sucht und durch diese Suche seine eigene unreduzierbare
Existenz bestitigt. Die erste Metaphysik Sartres schien umgekehrt als die



106 DAS UNAUFFINDBARE DORF

verzweifelte Annahme einer solchen Welt, die ausser dem Selbstbetrug,
das Abgleiten in die Uneigentlichkeit und in das Universum der Dinge,
uns nur eine zwecklose Dauer in unserer leeren Freiheit bietet, ohne Hoff-
nung auf eine Verwurzelung oder Identifizierung mit einer realen Gemein-
schaft. _ '

Da jeder seine eigene Zeit aus seiner unbegrenzten Freiheit produziert
(oder «sich zeitigt»), kann keine gemeinsame Zeit entstehen, um uns den
Rahmen fiir ein miterlebtes Schicksal zu schaffen. Die Gemeinschaft hélt
sich also in Form einer triigerischen Flucht im Schutzraum des In-sich-
seins, der Dinglichkeit zusammen, und die menschlichen Begegnungen
werden hauptsiichlich durch die Begierde beherrscht, sich den Anderen
anzueignen. Nachdem er seine Existenzphilosophie aufgegeben hatte, ver-
suchte Sartre, das Bild einer Gemeinschaft zu zeichnen, die sich immer
wieder neu in einem revolutiondren Entwurf bildet und die, ohne je eine
fixierte Gestalt anzunehmen (Restbestand seiner alten Kimpfe gegen die
«Verdinglichung»), ihren Teilnehmern nichtsdestoweniger eine Art Identi-
tdt gibt. Das scheint leider abermals eine Illusion zu sein. Da die Revo-
lIution definitionsgemiss ein Prozess der Auflosung der institutionellen
Formen des Soziallebens darstellt, kann sie sich keineswegs als eine
dauernde Lebensweise stabilisieren; und wenn es auch wahr ist, dass im
Gange dieses Prozesses aktive Gruppen ein starkes kollektives Identitéts-
gefiihl erreichen, ist ebenso wahr, dass es sich nur um kurze Perioden der
Euphorie handelt, auf welche im Mass der Wiederherstellung der Institu-
tionen unausweichlich bittere Enttduschungen folgen. Die Revolution als
eine dauerhafte psychologische Identifizierung, der sie nachjagen, kann
nur eine Chim#re Halbwiichsiger sein.

Dieser Wille, zu einer in unmittelbaren Beziehungen real erlebten
Gemeinschaft zu gehoren, diese Triume vom Leben, in welchem die Men-
schen ohne Vermittlung der Institutionen miteinander verkehren, wurden
oft als definitionsgemdss reaktiondr gebrandmarkt, als vergebliche Ver-
suche, die moderne Zivilisation fiir nichtig zu erkliren und eine imaginére
Zuflucht in der frohen Barbarei zu finden. Nun, seien sie reaktiondr oder
nicht, diese Traume sind bei uns méchtiger denn je und zeigen sich unter
verschiedensten ideologischen Masken. Ubrigens: zu glauben, dass das
Adjektiv «reaktiondr» nicht nur deskriptiv ist (indem es eine Idee der
Riickkehr zu den alten und schon iiberwundenden Formen einschliesst),
sondern ein negatives Werturteil impliziert, erlaubt nicht anzunehmen, dass
es einen Fortschritt gibt; man muss iiberdies glauben, dass es nichts ausser
dem Fortschritt gibt. Man setzt ja voraus, dass an eine Riickkehr denken
notwendig heisst, an etwas Schlechteres zu denken. Um das Wort «reaktio-
ndr» automatisch mit diesem zusidtzlichen Sinn auszustatten, muss man



DAS UNAUFFINDBARE DORF 107

eine ganze Theorie des unvermeidlichen, unaufhorlichen Fortschritts an-
nehmen, eine Theorie, deren Gewissheit — milde gesagt — weit davon ent-
fernt ist, unerschiittert zu sein.

Die romantische Wiedergeburt

Hier ein Beispiel dieser Verwirrung. Als Adorno die Heideggersche Meta-
physik angriff, brachte er diesen Willen, zu den «Wurzeln» zuriick-
zukehren, in Beziehung mit der nazistischen Ideologie von «Blut und
Boden»; angenommen, dass diese Beziehung zutrifft, stellt sie doch nur
ein Drittel der Wahrheit dar, und die iibriggebliebenen zwei Drittel lassen
sich folgendermassen beschreiben. Zuerst: was anderes bot uns Adorno
selber in dieser Hinsicht an, ausser der pauschalen Verdammung der indu-
striellen und biirokratischen Zivilisation, die uns in ihren «verdinglichten»
Gestaltungen gefangenhilt? Ausser dem Lob einer Kultur der feudalen
Eliten? Und - das ist der dritte Teil — denkt man den spektakulidren Erfolg
dieser Ideologie, sei er auch im geschichtlichen Massstab von kurzer
Dauer, erfihrt man die Versuchung, darin gleichfalls eine monstrds bar-
barische Wiedergeburt derselben romantischen Sehnsucht zu sehen, der-
selben Suche nach einer verlorenen Communio, nach den «organischen»
Bindungen (um das suggestive und irrefithrende Wort der ganzen post-
rousseauistischen Tradition zu benutzen). Die romantischen Quellen des
Nazismus wurden wiederholt erforscht und analysiert. Es ist nicht genug
zu sagen, dass die unverhiillte Grausamkeit dieser Ideologie, ihre offene
Barbarei und ihre quasi universelle Verurteilung sie” ohnmachtig und
erfolglos machten. Die romantische Inspiration, die einst zu ihrer Ent-
stehung beigetragen hat, ist noch lebendig und kann in der heutigen poli-
tischen Phraseologie sowohl der Linken als auch der Rechten oft gefunden
werden: man sieht sie auch in den Unruhen der Jugend in entwickelten
Lindern, mogen diese Unruhen gelegentlich in grotesk dummen Ideen und
in verzweifelt «gegenproduktiven» Aktionen zum Ausdruck kommen. Die
Suche nach neuen Formen der Religiositit, der Erfolg vieler charismati-
scher Sekten, die Exploration der Tiefen und der Legenden des ewig
geheimnisvollen Orients, verschiedenerlei Techniken der kollektiven Psy-
chotherapie — das sind Symptome des gleichen sonderbaren Malaise, das
mit dem vagen Gefiihl intim verbunden ist, die Fahigkeit und den Ort der
sogenannten «unmittelbaren Kommunikation» verloren zu haben. Dass
dadurch ein breites Feld fiir allerart Scharlatanerie und Betriigerei gedffnet
war, braucht man nicht zu beweisen, der Umstand aber, dass menschliche
Bediirfnisse sich leicht durch die Handler mit falschen Arzneien ausbeuten
lassen, bestitigt, wie echt und dringlich diese Bediirfnisse sind.



108 DAS UNAUFFINDBARE DORF

Diese Sehnsucht nach dem Eldorado der jetzt fehlenden «Konvivialitét»,
des Bei-sich-seins dauert und entwickelt sich aber unter sozialen und
psychologischen Umstidnden, die von jenen, welche einst die romantische
Revolte in Europa verursacht haben, weit abweichen; diese Veréinderungen
verleihen ihr einen widerspruchsvollen Charakter.

Auf einer Seite erzeugen das unwiderstehliche Wachstum der sozialen
und Okonomischen Funktionen des Staates, die unerbittliche, teilweise
durch die technologische Entfaltung und die demographische Expansion
geforderte Bewegung zur Konzentration der wichtigsten Entscheidungen
in den Machtzentren (ich habe demokratische Linder im Auge, nicht
- kommunistische oder militdrische Despotismen) ein weitverbreitetes
Gefiihl der Machtlosigkeit des Einzelnen und unaufhorliche Klagen iiber
die «grosse Verwaltung». Es ist wohl eine allgemeine Ansicht, dass die
Formen der Mitbestimmung, die den Menschen im System der représen-
tativen Demokratie geboten werden, wenig erfolgreich sind, dass alle
Kanile der Einflussnahme durch die etablierten Apparate blockiert sind,
und alle diese Apparate die gleiche fast naturwiichsige Tendenz haben,
Leviathan zu ndhren und zu verstarken. Man weiss es, ohne dass jemand
eine durchfiihrbare Alternative vorzuschlagen wiisste.

Leviathan — ersehnt, verwiinscht

Andererseits verdankt Leviathan seine Lebendigkeit uns selber; nicht nur,
weil er notig, ja unentbehrlich ist, sondern weil wir an ihn Forderungen
stellen, die verhdngnisvoll zu seinem Anwachsen beitragen. Allerorts in
der zivilisierten Welt beobachtet man eine Riickkehr zur «selbstverschul-
deten Unmiindigkeit», das Gegenstiick des Wohlfahrtsstaates. Unbemerkt
gewOhnen wir uns an den Gedanken, dass es die Pflicht und die Kompe-
tenz des Staates und seiner allméchtigen Biirokratie ist, das Gliick zu ver-
teilen, dass der Staat fiir alles, dessen wir beraubt sind oder beraubt zu
sein scheinen, verantwortlich ist. Der Staat soll sich um alle Aspekte mei-
nes Lebens sorgen: um meine Arbeit, meine Gesundheit, meinen Korper,
meine Ehe. Diese Unmiindigkeit, die immerfort zu wachsen scheint, bringt
eine offenbare totalitdire Gefahr mit sich; wenn das Bediirfnis der voll-
kommenen Sicherheit, die der Staat uns zu liefern verpflichtet ist, als
hochster Wert gilt und Oberhand iiber alle anderen gewinnt, werden wir
bereit, uns mit Leib und Seele verstaatlichen zu lassen: der Staat iiber-
nimmt die volle Verantwortung fiir unser Leben. Das ist aber gerade das
Prinzip des Totalitarismus: Verstaatlichung von allem, die menschlichen
Wesen eingeschlossen, und die Verheissung der Sicherheit als Preis fiir



DAS UNAUFFINDBARE DORF 109

die vollkommene Unterordnung, fiir den totalen Verzicht auf personliches
Geistesleben mit seiner unvermeidlichen Ungewissheit.

Kurz, wir werden zwischen zwei unversohnbaren Begierden zerrissen:
wir wollen weniger und weniger Staat, dessen Aufsicht und zudringliche
Einmischung in unsere Sachen uns drgert und der uns unsere Schwachheit
schmerzlich erfahren lasst; gleichzeitig wollen wir mehr und mehr Staat,
der uns gegen alle Misserfolge — mogen sie von der Natur, der Gesellschaft
oder uns selber kommen — schiitzen, uns eine vollige Sicherheit geben, sich
um unsere Interessen kiimmern, unsere partikuldre Sache gegen alle ande-
ren verteidigen soll.

Diese schizophrene Einstellung driickt sich vielleicht am besten in den
«ultralinken» Ideologien aus, die uns versprechen, dass, wenn einmal ihre
Bekenner zur Macht kommen, alles in der Gesellschaft geplant und gleich-
zeitig alles spontan sein wird.

Analoge, vielleicht weniger infantil gefasste, mehr oder weniger unter
nebelhaften Losungen verborgene Widerspriiche finden wir jedoch in den
Ideologien fast aller politischen Bewegungen — einige Extremisten aus-
genommen. Die Botschaften der grossen Parteien, die in Europa den
Raum des politischen Lebens ausfiillen, verbinden gewohnlich — von rhe-
torischen Unterschieden abgesehen — zwei verhdngnisvoll unvereinbare
Verheissungen. Einerseits sagen sie uns: «Alle anderen mochten euer
Leben von oben durch biirokratische Anordnungen regulieren; wir sind
die einzigen, die danach streben, dass ihr selber, das Volk, iiber alle Ange-
legenheiten, die euch betreffen, entscheidet; kurz, wir wollen, dass die
Gesellschaft ihr eigener Herr seil» Andererseits versprechen sie uns, dass
der durch ihre Partei gesteuerte Staat alle Interessen aller sozialen Grup-
pen beschirmen, sich um die Armen und Kinder, um die Schulen und
Krankenhduser besorgen, die berechtigten Anspriiche der Mittelklasse und
der Arbeiter fordern, energisch gegen Arbeitslosigkeit und Inflation usw.
kéampfen wird.

Im Grenzfall scheinen die politischen Ideologien uns mehr und mehr
eine Gesellschaft zu versprechen, die das anarchistische Paradies mit dem
totalitdren Paradies harmonisch in Einklang bringt: der Staat wird nichts
und wird alles sein, er wird sich erfolgreich um alles sorgen, und er wird
die ganze Macht den Menschen iibergeben; jeder von uns wird wie ein
Kind in der Wiege geschiitzt und jeder wird unbegrenzte Freiheit der indi-
viduellen Entfaltung, der personlichen «Verwirklichung» usw. geniessen.

Wir stellen fest, dass in den letzten Jahrzehnten die Parteien graduell
aufhdren oder aufzuhoren scheinen, das zu sein, was sie einst waren: poli-
tischer Ausdruck bestimmter Interessengruppen oder gesellschaftlicher
Schichten. Mehr und mehr erheben sie den Anspruch darauf, die Bediirf-



110 DAS UNAUFFINDBARE DORF

nisse der gesamten Gesellschaft zu vertreten, im Dienste aller zu stehen, die
Wohlfahrt aller und alle Inspirationen zu fordern. Dass ihre Sprache
dadurch immer unbestimmter, ihre Slogans immer nebuldser werden, ist
der unvermeidliche Preis dafiir. Das betrifft auch die Parteien der soge-
nannten eurokommunistischen Richtung, bei denen der Anruf an den
riicksichtslosen Klassenkampf stufenweise durch den Begriff des National-
interesses ersetzt wird. Daraus folgt, dass ausser einigen Extremen — d. h.
kommunistischen Parteien des Moskauer Ritus, fundamentalistisch marxi-
stische Sekten, explizit faschistische und rassistische Gruppen — alle Par-
teien verzweifelt nach ihrer Identitdt suchen und dass keine genau weiss,
was sie eigentlich ist.

Wort und Gehalt

Auf der ideologischen Ebene sind wir somit Zeugen todlicher Schlachten
zwischen bedeutungslosen Wortern, die nur als Kampfappelle oder als
Shibolet wirken; sie mogen der Unterscheidung zwischen rivalisierenden
Gruppen dienen, ihr verstiandlicher Gehalt ist verlorengegangen. Die Poli-
tiker sind nicht fihig, Giiter wie «soziale Gerechtigkeit», «Gleichheit»,
«das Volk», «Freiheit der Initiative», «Lebensqualitdt» usw. zu definieren.
Solche Ausdriicke sind soweit niitzlich, als sie als konventionelle Zeichen
oder als Fahnen gelten, die zwischen den feindlichen Truppen unterschei-
den lassen; sonst aber sind sie fast gehaltlos. Es gibt natiirlich wirkliche
Unterschiede zwischen politischen Organisationen, es gibt aber kaum
Ubergédnge von der téglichen Politik, in welcher Konflikte real sind, zu
den hohlen allgemeinen Ideen.

Es wird ofters bemerkt, dass die festgesetzten politischen Teilungen, die
wir meistens aus dem 19.Jahrhundert oder von der Periode des Ersten
Weltkrieges ererbt haben und die weiterhin die Parteistrukturen und ihre
Sprachvorrite bestimmen, nicht mehr den wesentlichen und dringenden
Fragen unserer Welt und den wirklichen, wenn auch schlecht artikulierten
Interessen im Welt- oder Nationalmassstab entsprechen und dass die
bestehenden politischen Formationen bereit sind, zu zerplatzen. Sie iiber-
leben trotzdem, nicht nur, weil sie durch ihre Feindschaft selbst einander
unterstiitzen, sondern weil die Versuche der Umgruppierung, wenn sie
auch hdufig sind, bisher fehlschlugen; unfidhig, klare Alternativen vor-
zuschlagen, halten sie an denselben Allgemeinheiten fest. Mehr noch, man
hat kaum das Recht, dariiber in Form eines Vorwurfs oder einer Anklage
zu reden, weil Vorwiirfe unter solchen Umstinden nur im Rahmen
eines besseren Vorschlags gerechtfertigt sind.

Das Gefiihl, in eine intellektuelle Sackgasse geraten zu sein, scheint



DAS UNAUFFINDBARE DORF 111

sehr verbreitet, wenn wir von den in veraltete Formeln eingesperrten
Fanatikern absehen. Politische Umgestaltungen und Unruhen, Revolutio-
nen und Biirgerkriege in der Dritten Welt interessieren uns hauptsichlich
wegen ihrer Rolle in internationalen Konflikten; sonst bedeuten die ideo-
logischen Symbolismen kaum etwas: ob es «Islam» oder «wissenschaft-
licher Sozialismus» (oder beides gleichzeitig) genannt wird, macht keinen
grossen Unterschied; das wird als Zeichen der politischen Biindnisse wahr-
genommen. Es mag sich fiir die Teilnehmer, oder einige unter ihnen, anders
verhalten, aber auch hier bezeugt die Distanz zwischen solchen Etiketten
und den wirkenden Kriften, wie es den sozialen Realititen an Mitteln
des Selbstausdrucks gebricht. Man spricht oft von der «Krise» der parla-
mentarischen Institutionen, von ihrer Unfdhigkeit, neuen Lebensformen
Ausdruck zu verschaffen, und zweifellos ist etwas Wahres an dieser Kritik.
Da aber bis jetzt die Alternative der parlamentarischen Institutionen nur
diktatorische Ordnung ist, bleibt solche Kritik entweder fruchtlos oder,
falls sie keine anderen Formen mitbringt, die der Gesellschaft die gleichen
biirgerlichen Freiheiten und den gleichen rechtlichen Schutz sichern, ver-
starken sie nur totalitdre Triume.

Die demokratischen Bewegungen in despotischen Regimen — ob kom-
munistischen oder antikommunistischen — sind von diesem Standpunkt aus
in einer viel besseren, ja in bequemer Lage: sie mogen ihre Anspriiche
unzweideutig ausdriicken. Sagen sie: «Wir wollen freie Wahlen, Wort-
und Pressefreiheit, Freiheit, uns fiir politische oder gewerkschaftliche
Zwecke zu organisieren, rechtliche Garantien gegen Polizei» usw., dann
weiss jeder, worum es sich handelt; es gibt kaum Zweifel iiber den Gehalt
solcher Forderungen.

Erklart man statt dessen, dass «die Entfremdung aufgehoben» oder die
«soziale Gerechtigkeit errichtets werden soll, dann manipuliert man mit
Wortern, deren einziger Gebrauch darin besteht, dass sie das Gefiihl der
Unzufriedenheit und der Frustriertheit fiir irgendwelche nicht enthiillten
politischen Zwecke kanalisiert. Wo findet sich in der Tat diese grausame
Entfremdung, die ein edler Brutus aus ihrem Versteck herausholen und
erdolchen konnte? Versucht man solche allméchtigen, weil jedes klaren
Gehaltes beraubten Worter in bestimmte machbare Vorschlige umzu-
setzen, findet man sich sofort vor einer unmessbaren Menge komplizierter,
wechselseitig voneinander abhingiger Probleme, die unlosbar scheinen.

Ideale und Kompromisse

Es wissen ja fast alle, dass es keinen universellen Schliissel, keine radikale
Formel gibt, der die Weltprobleme 16st, denen wir erfolglos die Stirn zu



112 DAS UNAUFFINDBARE DORF

bieten versuchen, dass die altliberale Idee, nach der alles sich am besten
ordnen wird, wenn sich jeder gesondert um seine eigenen Anliegen kiim-
mert, nicht mehr ernstgenommen werden kann; dass das Ideal der Anarchi-
sten — vollige Selbstverwaltung der produktiven Einheiten — falls es ver-
wirklichbar wire, notwendig die Okonomie der unbegrenzten Konkurrenz
des vorigen Jahrhunderts bedeuten miisste, alle ihre destruktiven Wir-
kungen inbegriffen: extreme Ungleichheit, Krisen, Massenbankrott, riesige
Arbeitslosigkeit, Elend; und dass das entgegengesetzte Ideal eines Staates,
der alles nationalisiert und dem die Verantwortung fiir alles iiberwiesen
wurde, sich nur in Gestalt einer totalitiren Sklaverei herstellen lasst.

Was bleibt, wenn wir diese Ideale beiseite lassen, sind mehr oder weniger
‘ungeschickte Kompromisse zwischen unverséhnbaren Anspriichen, deren
Quelle letzten Endes in unserem Suchen nach einander ausschliessenden
Zielen liegt: eine vollstindige Sicherheit und gleichzeitig einen grenzen-
losen Raum fiir individuelle Entfaltung zu geniessen. Das ist es gerade,
was wir nie gleichzeitig haben werden.

Es ist auch leicht, dariiber einig zu sein, dass das Bediirfnis der globalen
Losungen immer dringender wird, und dass die grossten Gefahren sich nur
im Weltmassstab beseitigen oder mildern lassen: es eriibrigt sich, die offen-
sichtlichen Griinde dafiir aufzuzdhlen. Es wirkt auch dusserst unwahr-
scheinlich, dass solche Losungen wihrend der Zeit, die uns vor dieser
oder jener von den Wissenschaftlern angekiindigten Apokalypse bleibt,
erfolgreich angewandt werden konnten. Kaum eine Woche vergeht, ohne
dass wir in der Presse neue Unbheil verkiindende Prophezeiungen lesen, die
uns Kenner liefern: entweder kommt eine neue Eiszeit — wogegen wir
hilflos sind — oder, umgekehrt, die von Menschen verursachte Temperatur-
erhohung wird eine langsam fortschreitende, aber unerbittliche Flut brin-
gen; es wird vorausgesehen, dass wir einmal durch die Luftverschmutzung,
dann durch die Rodung der Wilder im Amazonasgebiet ersticken werden;
einmal ist es die Uberbevolkerung allein, dann die wachsende Wiiste, die
uns durch Hunger dezimieren wird.

Auch abgesehen vom Weltkrieg gibt es eine Menge moglicher Szenarios
einer allumfassenden Katastrophe; die iiberwiegende Mehrheit der hoch-
gebildeten Leute, von anderen ganz zu schweigen, hat keine Mittel, ihre
Wahrscheinlichkeit zu priifen oder ihre Argumente abzuw#igen. Wir leben
ja in der Epoche des Glaubens, dass die Wissenschaft uns erlésen oder
vernichten kann; und unserer Ohnmacht, sie zu iiberwachen, sind wir uns
wohl bewusst. Es geniigt zu denken, dass man heute ein ausgebildeter
Physiker sein muss, um die international bindende Definition des Meters zu
verstehen.

In demokratischen Landern wird die Bevolkerung ermuntert, in allgemei-



DAS UNAUFFINDBARE DORF 113

nen Abstimmungen Entscheidungen zu treffen, iiber deren Folgen sich die
Kompetentesten heftig streiten, und es ist nicht verwunderlich, dass die
Beweggriinde der tatsichlich getroffenen Entscheidungen mit diesen
Debatten der Experten wenig zu tun haben. Man darf sich nur trosten,
dass in solchen Fillen die Chancen einer guten Entscheidung (d. h. einer
solchen, deren Erfolge den Erwartungen entsprechen) vielleicht nicht
geringer sind, wenn sie eher durch populdre Stimmungen als durch die
Meinungen der Experten begriindet ist.

Entscheidungsprozesse

Das ist noch evidenter, wenn es sich um «globale Losungen» handelt:
wer sind, um sie vorzuschlagen, die unfehlbaren Experten, und wie vor
allem konnen die andern, die auf solchen Titel keinen Anspruch haben,
sie wihlen? Die leistungsfahigsten demokratischen Mechanismen kdnnen
leicht die mittelmissigen Fiihrer berufen — was der Sinn selbst des Wortes
«mittelméssig» suggeriert und was die Erfahrung bestdtigt. Die despo-
tischen Mechanismen berufen mittelméssige und kriminelle Fiihrer noch
leichter, wenn es sich auch gewohnlich um eine andere und gefdhrlichere
Mittelmassigkeit handelt. Dass eine pluralistische und offene Gesellschaft
mehr Chancen — freilich keine Garantie! — hat, wichtige Entscheidungen
aufgrund rationaler Pramissen zu treffen und vor allem ihre Irrtiimer zu
korrigieren, wozu die despotische Gesellschaft unfzhig ist, scheint sich von
selbst zu verstehen. Eine totalitdre Ordnung ist dennoch nicht ohne Vor-
zuge: sie verspricht uns die Sicherheit um den Preis des Servilismus und
des Verzichts auf die Teilnahme an den 6ffentlichen Angelegenheiten; sie
befreit uns von der Pflicht, eigene Meinungen oder Ideen zu haben, sie
Iullt uns im Ozean der Liige ein — ist aber erwiesen, dass man notwendig
besser in der Wahrheit als in der Liige lebt?

Dass die sozialen Krifte, die den totalitaren Drang férdern, sich letzten
Endes nicht siegreich erweisen, ist eine Wette, die sich auf das Vertrauen
gegeniiber einem hinreichend entwickelten Freiheitsbediirfnis stiitzt, eher
als eine durch unvoreingenommene Rechnung begriindete Voraussage. Es
gibt gewisse Umstidnde, die zugunsten des totalitdiren Drucks spielen und
andere, die dagegen wirken. Unter den ersteren — wenn man den sowjeti-
schen Expansionismus beiseite 1dsst — finden sich alle 6konomischen Impe-
rative, die zur wachsenden Konzentration der Macht im Staatsmechanismus
beitragen, soweit dieser Mechanismus sowohl fiir die Ausnutzung und
Verteilung der wichtigen begrenzten Giiter wie Land, Rohstoffe, Pflanzen,
Energiequellen, als auch fiir die allgemeine «Gesundheit» der Okonomie
verantwortlich ist. Als kréftiger psychologischer Faktor gehort dazu auch



114 DAS UNAUFFINDBARE DORF

die bereits erwdhnte Unmiindigkeit, unsere Gewohnheit, die Sicherheit als
oberstes Gut anzusehen und vom Staat die Rezepte fiir Gliick, die Heil-
mittel gegen alle kollektiven und privaten Ubel zu erwarten, und ihn zu
verdammen, falls er uns solche Mittel nicht bei jeder Gelegenheit liefert.

Kontrdre Krifte

Es gibt jedoch michtige Krifte, die in entgegengesetzter Richtung wirken;
damit werden nicht nur alle die abscheulichen Eigentiimlichkeiten des
Totalitarismus gemeint, seine bedriickende, liignerische und anti-kulturelle
Natur, sondern auch sein unheilbares 6konomisches Ungeniigen, das die
Erfahrung erwiesen hat und das an seine politische Struktur gebunden ist.
Auch der wachsende Widerstand gegen die Allmacht des Staates wirkt im
gleichen Sinn, wenn er auch gelegentlich in infantilen, ja barbarischen For-
men zum Ausdruck kommt. Als unmessbarer, aber psychologisch wichtiger
Faktor wirkt ebenfalls der Wille, eine mdglichst breite Chance des person-
lichen Lebens und Ausdrucks zu geniessen, den keine Autoritit regulieren
darf. :

Alle diese einander entgegengesetzten Krafte haben ihre Gefahren, jede
die ihre. Die Suche nach dem unauffindbaren Dorf erzeugt, wenn sie mit
dem Glauben an die Allmacht des Staates verbunden wird, die unter den
verschiedenen «ultralinken» Stromungen verbreitete Illusion, dass es mog-
lich ist, eine Sozialtechnik anzuwenden, die eine konfliktlose Gesellschaft
herbeifiihrt, mit anderen Worten, die Briiderlichkeit durch schiere Gewalt
und biirokratische Massnahmen institutionalisiert. Anderseits stolpern
unter den Umstidnden, in denen sich der Sozialismus so eindeutig mit der
Verherrlichung der Biirokratie identifiziert hat, die Fiirsprecher der
Dezentralisierung unter den Liberalen und Konservativen iiber soziale und
okologische Imperative, die kein Spiel von Angebot und Nachfrage zu
regeln vermag, und die immer zahlreicher werden. Es ist vorstellbar, dass
in einem Land radikale liberale Losungen, die eine riesige Arbeitslosigkeit
verursachen, durch ein schnelles Produktivititswachstum belohnt wiirden;
da sie aber aus offenbaren sozialen Griinden unanwendbar sind, miissen
die Regierungen Kompromisslosungen suchen, die immer unsicher und
lahm sind.

Kurz: von beiden Seiten sind die radikalen Arzneien schlimmer als die
Krankheit, die sie heilen sollen, wihrend die nichtradikalen Teillosungen
notwendigerweise provisorisch sind und unfihig, die Sehnsucht nach einer
endgiiltig erlosten Welt zu stillen. Ein #hnlicher Widerspruch zwischen
dem Suchen nach Sicherheit und nach Freiheit ldsst sich in den nationa-



DAS UNAUFFINDBARE DORF 115

listischen Bewegungen und Ideen beobachten. Man muss freilich unter-
scheiden zwischen den wirklich unterdriickten Volkern, denen eine dussere
Gewalt nicht erlaubt, ihre eigene Kultur zu entwickeln, den Unterdriickern,
den ethnischen Minderheiten in demokratischen Landern und den Stamm-
einheiten, die kein wohlausgeformtes geschichtliches Bewusstsein haben,
wie wir es in Europa kennen, aber geniigend differenzierbar sind. Man
bemerkt jedoch parallele Tendenzen in sonst ganz undhnlichen Zusténden.
Die kulturelle Gemeinschaft, die Nation, wird mit dem Staat identifiziert;
wenn einmal den nationalen Werten der Vorrang vor allen anderen gegeben
ist, endet die Identifizierung natiirlicherweise in der Vergottlichung des
Staates, dem das Eigentumsrecht iiber die Einzelnen zusteht. Wir sehen
einerseits bizarre Nationalismen, die sich um einen Staat ohne jede eth-
nische Homogenitit kristallisieren, anderseits Protektionismus und kultu-
rellen Isolationismus unter Umsténden, in denen keine wirkliche politische
Oppression wirkt — als bestiinde die nationale Freiheit in der Vermehrung
der Zollamter und Grenzposten! Wiederum sieht man, wie die Fata Mor-
gana einer «organischen» oder «naturwiichsigen» Solidaritédt sich zwanglos
in die Verherrlichung der bedriickenden Tribalismen umsetzen lasst.

Sogar okologische Bewegungen sind von entsprechenden Zweideutig-
keiten nicht frei. Wenn sie sich in allgemeinen Losungen ausdriicken, die
das Bediirfnis des Schutzes der Natur gegen Verodung betonen, wer wiirde
nicht beistimmen? Wenn es sich aber um wirkliche Optionen handelt, ver-
mehren sich die Probleme. Man darf nicht gleichzeitig verlangen: «Stoppt
den Bau der Atomkraftwerke!» und «Gebt uns endlose Quellen billiger
Energie!» Man sollte klar sagen: «Wir sind bereit, mit weniger auszukom-
men — weniger Nahrungsmittel, Reisen, Heizung, weniger von allem.» Das
ist nicht eben was man hort. Eher tont es so: «Ihr, der Staat, seid ver-
pflichtet, uns alle Energie zu liefern, die wir brauchen, aber ohne Gefahr
und ohne die schone Landschaft zu verderben; jetzt erfindet mal etwas.»

Da wir es aber hier — wie jedesmal — mit einer Entscheidung zu tun
haben, die sich auf eine rationale Berechnung des Risikos, der Kosten, des
technischen Potentials und allen sozialen Folgen der mdglichen Entschliisse
stiitzen muss, driickt Okologie, falls sie nur eine Ideologie ist, oft den
gleichen Infantilismus aus, der einerseits an die Allmacht des Staates
glaubt und anderseits sich den Staat gerne vom Hals schaffen mochte.

Kein Staatsmann, keine politische Bewegung darf sich erlauben, den
Biirgern in relativ reicher Gesellschaft zu sagen: «Ihr habt zuviel, ihr konn-
tet euch miihelos mit weniger zufrieden geben.» Die einzelnen kénnen und
sollen das sagen, wenn es notig ist. Die Kirchen konnen das auch tun und
tun es gelegentlich, ohne grossen Erfolg. Sonst verfiigt man iiber ein
bequemes Wort «Konsumzwang», das einen vagen moralischen Vorwurf



116 DAS UNAUFFINDBARE DORF

suggeriert und das wir solange gebrauchen diirfen, bis man versucht, es
in genau bestimmte soziale Vorschldge zu iibertragen.

Niemand kann voraussehen, was sich aus der Konfrontation dieser kraf-
tigen, aber entgegengesetzten Tendenzen in den nichsten Jahrzehnten
ergeben wird. Wir fiihlen, dass die iiberkommenen Ideologien, die poli-
tischen Parteien und Gruppen nicht mehr den durch die gegenwirtige
Demographie und Technologie gestellten Anforderungen entsprechen und
dass sie auf die riesigen, vielleicht wachsenden Disproportionen zwischen
verschiedenen Gebieten des Planeten keine iiberzeugende Antwort geben
konnen. Auch fithlen wir, dass unsere Mechanismen der reprisentativen
Demokratie diesen Anforderungen nicht angepasst sind, wenn sie auch
das Beste sind, das wir dem Despotismus entgegenstellen mogen. Andere
funktionsfiahige Formen der reprasentativen Regierung sind noch nicht vor-
geschlagen, geschweige denn erprobt worden. Es ist begreifbar, dass, falls
sie auftauchen, jede der heute kollidierenden Krifte dazu beitragen wird,
wenngleich wir keine «Synthesen» erwarten diirfen, die auf andere Weise
zustande kdmen, als es in der ganzen menschlichen Geschichte bisher der
Fall war, ndmlich durch dramatische Konvulsionen.

Produkte )
fir weltweite
Mdrkte

Unser Programm umfasst
folgende Gebiete: Textil-
elektronik; Webereivorbe-
reitung; Rundsteuerung;
Verkehrselektronik; Fern-
meldetechnik und Infor-
matik; Elektrochemische
Mess- und Regeltechnik.
Unsere Tatigkeit ist stark
exportorientiert. Etwa %
der Produkte gehen ins
Ausland. Derbedeutendste
Absatzraum ist die EG.
Zellweger Uster-Vertretun-
gen gibt es in rund hun-
dert Landern der Welt.

00.2.23 D

Zellweger Uster AG
CH-8610 Uster/Schweiz)




	Das unauffindbare Dorf : unvereinbare Zielsetzungen, Wünsche im Widerspruch

