Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 11

Artikel: Nietzsches Suche nach der Wahrheit
Autor: Bindschedler, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIA BINDSCHEDLER

Nietzsches Suche nach der Wahrheit

Nietzsches Name ist in unserem Jahrhundert oft missbraucht und mit
irrigen Vorstellungen verbunden worden. Aber es haben sich auch von den
bedeutendsten Denkern unserer Zeit — ich erinnere nur an Karl Jaspers
und Martin Heidegger — viele mit Nietzsche auseinandergesetzt und die
Vermittlung seines Werks als eine wesentliche Aufgabe betrachtet. Neue
Editionen, eine wissenschaftliche Gesamtausgabe, eine umfangreiche Bio-
graphie, sind in den letzten Jahren entstanden. Die Diskussion um
Nietzsche hat neu begonnen.

Wer sich intensiv mit Nietzsches Gedanken beschiftigt, der staunt iiber
den Reichtum und die Aufgeschlossenheit seines Geistes, vor allem aber
iiber die Aufrichtigkeit, mit der dieser Mensch, Schritt fiir Schritt her-
kommliche Vorurteile iiberwindend, sich der Wahrheit zu nahern ver-
suchte. «Nietzsches Suche nach der Wahrheit» ist deshalb das Thema un-
serer Ausfilhrungen —, wobei wir uns nicht beirren lassen wollen durch
Nietzsches wiederholte Aussagen, dass es die Wahrheit nicht gebe, so
wenig wie ewige Wahrheiten, aeternae veritates, im Sinne der platonischen
Ideen. «Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art
von lebendigen Wesen nicht leben konnte», sagt Nietzsche beispielsweise 1.

Aber kann man iiberhaupt etwas suchen, an dessen Existenz man nicht
glaubt? «Tu ne me chercherais pas, si tu ne m’avais pas déja trouvé» (du
wiirdest mich nicht suchen, wenn du mich nicht bereits gefunden hittest),
dieses Wort Pascals, das ein &lteres Wort des Kirchenvaters Augustinus
wieder aufnimmt, liegt uns im Sinn, wenn wir die eben gedusserte Frage
stellen. Je nachdem wir diese Frage beantworten, ist der Titel unseres Vor-
trags vielleicht falsch gewahlt. — Vielleicht aber befinden wir uns mit dem
Thema, das uns beschiftigt, auf einem jener «Holzwege», von denen wir,
nicht zuletzt durch Heidegger, wissen, dass auch sie fiir den Suchenden ihre
Bedeutung haben und ihn mindestens den Wald, durch den sie fiihren,
erfahren lassen. Die Wahrheit kann man nicht suchen, wie man einen be-
stimmten Gegenstand sucht, den man einmal vor Augen gehabt und danach
verloren hatte, jedoch auch nicht wie einen bisher unentdeckten Stern, den
zwar noch niemand gesehen hat, dessen Existenz man aber berechnen



940 NIETZSCHES WAHRHEIT

konnte. Nietzsches Ausserungen, dass es die Wahrheit nicht gebe, verwirren
uns nicht mehr und nicht weniger als die Aussage jenes Kreters, der gesagt
haben soll: «Alle Kreter sind Liigner.» Beginnen wir also am Anfang un-
seres «Holzweges» !

Der junge Nietzsche

Leben und Denken des jungen Nietzsche scheinen zur Hauptsache von
zweierlei Antriebskréften bestimmt zu sein: einmal vom Eifer fiir philo-
logisch genaue Erkenntnis — in jedem Bereich des wissenschaftlich Erfass-
baren — und sodann von der Begeisterung fiir die Kunst.

Die Philologie war die strenge Disziplin, der sich der Gymnasiast, Stu-
dent und junge akademische Lehrer zunéchst einmal unterwarf, und deren
Ethos er weiterhin verpflichtet blieb. Der ethische Aspekt der Philologie,
namlich die Tugend der Redlichkeit, der intellektuellen Rechtschaffenheit,
blieb in Nietzsche wirksam, auch noch in jener spéteren Zeit, da er samt-
liche moralischen Werte kritisch iiberpriifte, ihr Herkommen, ihre
«Genealogie», ans Licht zog und damit ihre Giiltigkeit relativierte. «Wenn
durch Ubung in einer langen Geschlechterkette genug Feinheit, Tapferkeit,
Vorsicht und Miissigung aufgesammelt ist, so strahlt die Instinkt-Kraft
dieser einverleibten Tugend auch noch ins Geistigste aus — und jenes
seltene Phinomen wird sichtbar, die intellektuelle Rechtschaffenheit» 2. So
schreibt Nietzsche noch wihrend der Arbeit an seinem letzten geplanten
Hauptwerk, im Friihjahr 1888.

Diese philologische, aber auch im naturwissenschaftlichen Bereich giil-
tige Tugend der intellektuellen Rechtschaffenheit ist nach Nietzsche das
letzte Ergebnis der christlichen Moral und jahrhundertelangen Gewissens-
priifung, die Nietzsche in anderer Hinsicht doch so hart angegriffen hatte
und die sich nach ihm zuletzt gegen die christliche Lehre selber wenden
musste. Die intellektuelle Rechtschaffenheit fiihrt notwendig in jene
erbarmungslose «Schule des Verdachts», die vor keinem der iiberlieferten
Werte haltmacht und die Menschheit zuletzt mit dem Problem des
Nihilismus konfrontiert — dem Problem, dem Nietzsche nicht ausgewichen
ist, das er aber im Riickgriff auf eine andere «Tugend» oder Kraft zu 16sen
versuchte.

Die zweite bewegende Kraft, die wir einleitend genannt haben, die bereits
das Werk des jungen Nietzsche mitbestimmt und auf die er spéter auf neue
Weise zuriickkommt, ist die Begeisterung fiir die Kunst. Wir denken dabei
in erster Linie an Nietzsches Verhiltnis zur Musik und zur antiken Tra-
godie, aber auch zur Wort-Kunst im allgemeinen, zu Rhetorik und Dich-



NIETZSCHES WAHRHEIT 941

tung aller Gattungen, schliesslich zur Architektur und zur grossen Malerei.
«Die Kunst ... ist ... das grosse Stimulans des Lebens»3. Dieses Wort
Nietzsches behilt bis in seine Spitzeit Bekenntnischarakter.

Ist ein Stimulans aber nicht etwas Drogendhnliches, etwas, was einen
«normalen» Bewegungsablauf veridndert, vielleicht verfalscht? Auf der
Ebene von Nietzsches Denken stellt sich die Frage: Ist die Kunst als Anreiz
zum Leben nicht vielleicht dem Ideal der unbedingten Wahrhaftigkeit, der
intellektuellen Rechtschaffenheit, entgegengesetzt ? Fiihrte ohne die Kunst
ein redliches Denken, ein kritisches Denken von der Strenge, die Nietzsche
von sich verlangte, nicht auf dem raschesten Weg zum Nihilismus und zur
Selbstvernichtung ?

Tatsichlich zeigt sich in Nietzsches gesamtem Werk ein erschiitterndes
Ringen darum, die Spannung zwischen Kunstbegeisterung und Wahrheits-
liebe auszuhalten und beide im Denken zur Ubereinstimmung zu bringen.
In meinem Buch «Nietzsche und die poetische Liige»* habe ich darzu-
stellen versucht, wie in verschiedenen Etappen seiner Entwicklung Nietz-
sche als Denker sich einerseits mit dem seit der Antike als «Liigner» ver-
schrieenen Dichter, aber andrerseits auch mit dem Kiinstler als dem Ver-
mittler einer elementaren Seinswirklichkeit auseinandersetzt.

In seiner Friihzeit glaubte Nietzsche in der antiken Tragddie eine Kunst-
form gefunden zu haben, die das urspriingliche Wesen der Welt, von
Nietzsche mit Schopenhauer als «Wille» bezeichnet, in seiner ganzen
unmenschlichen Schrecklichkeit offenbarte und zugleich durch die Maske
des schonen Seins verklirte, ja rechtfertigte. «An der Vernichtung des Indi-
viduums», sagt Nietzsche in «Die Geburt der Tragddie aus dem Geist der
Musik», «an den einzelnen Beispielen einer solchen Vernichtung wird uns
nur das ewige Phdnomen der dionysischen Kunst deutlich gemacht, die den
Willen in seiner Allmacht gleichsam hinter dem principio individuationis,
das ewige Leben jenseits aller Erscheinung und trotz aller Vernichtung
zum Ausdruck bringt. Die metaphysische Freude am Tragischen ist eine
Ubersetzung der instinctiv unbewussten dionysischen Weisheit in die
Sprache des Bildes: der Held, die hochste Willenserscheinung, wird zu
unserer Lust verneint, weil er doch nur Erscheinung ist und das ewige
Leben des Willens durch seine Vernichtung nicht beriihrt wird» 5. Mit
seiner enthusiastischen Bewunderung der Tragodie, die er «aus dem Geiste
der Musik» entstanden glaubte, und mit seiner Bejahung der Welt als Tra-
godie versuchte Nietzsche den schopenhauerischen und eigenen Pessimis-
mus zu iiberwinden und die intellektuell folgerichtige Verurteilung der
Welt zu vermeiden S.

Der junge Nietzsche bedurfte noch zweier Gottheiten, des Dionysos und
des Apollon, um das Widerspriichliche der Welt als Tragddie zu verstehen,



942 NIETZSCHES WAHRHEIT

wie ja auch Schopenhauer zwei Grundbegriffe gebrauchte, «Wille» und
«Vorstellung». Aber schon beim jungen Nietzsche liegen die Akzente
anders als bei Schopenhauer. Der dionysische «Wille» wird nicht verneint,
sondern bejaht.

Wahrheit-Suche

In der Ubergangszeit zu seinem Spiatwerk versucht Nietzsche immer mehr,
dem Dualismus in der philosophischen Erfassung der Welt zu entgehen und
eine einheitliche Grund-Formel, wenn man so sagen darf, fiir die dem
Weltprozess zu Grunde liegende Wahrheit zu finden. Allerdings muss er
dabei zuerst einmal die langwierige «Schule des Verdachts» durchlaufen,
die jede Einzelwahrheit vorsichtig priift und relativiert. «Das Pathos, dass
man die Wahrheit habe», sagt Nietzsche in «Menschliches, Allzumensch-
liches>», «gilt jetzt sehr wenig im Verhdltnis zu jenem freilich milderen und
klangloseren Pathos des Wahrheit-Suchens, welches nicht miide wird, um-
zulernen und neu zu priifen» 7. Nietzsche sagt dies zwar im Hinblick auf
jene, wie er meint, vergangenen Zeiten der schonungslosen Kampfe, wie
man sie im Zeitalter der Inquisition und der Reformation gegeneinander
fiihrte, weil man die Wahrheit zu haben glaubte. Aber man kann das
«mildere Pathos» des Wahrheit-Suchens auch auf Nietzsche selbst, auf
seine damaligen Schriften und ihren leiseren Ton beziehen, wenn man diese
neueren Werke mit dem enthusiastischen und kdmpferischen Stil der «Ge-
burt der Tragddie» und der «Unzeitgemdissen Betrachtungen» vergleicht.

Nietzsche hat, hierbei vor allem den franzosischen Moralisten folgend,
eine lange Zeit der Untersuchung und Analyse menschlicher «Wahrheiten»
gewidmet und in diesen Gebieten eine Fiille feinster psychologischer Ein-
sichten gewonnen. Um den Menschen und seine doch sehr relativen
«Werte» genauer kennenzulernen, lohnt es sich, Nietzsches sogenannt
«kritischen» Schriften zu lesen, vor allem «Menschliches, Allzumensch-
liches», aber auch «Morgenrite», «Die frohliche Wissenschaft» sowie noch
die spateren Ausfithrungen zur «Genealogie der Moral» und «Jenseits von
Gut und Bose». Das Wort «Genealogie» ist insofern bezeichnend, weil
Nietzsche als Historiker und Philologe grundsitzlich einem menschlichen
«Wert» oder einer bestimmten «Wahrheit» nicht Seinscharakter, sondern
Werdenscharakter und darum auch Un-Wert, Un-Wahrheit, zuschreibt.
Die Frage nach der Genealogie schldgt von selbst schon eine nihilistische
Zielrichtung vor. .

Vielleicht ldsst sich sagen, dass Nietzsche als unbestechlicher Kritiker
der verschiedenen «geborenen» und darum auch sterblichen Wahrheiten



NIETZSCHES WAHRHEIT 943

nach dem «Wesen von Wahrheit> nicht gefragt habe, wie dies Martin
Heidegger in bezug auf das Verhiltnis von Kunst und Wahrheit bei
Nietzsche feststellt. «In dieser grundsitzlichen, Entsetzen erregenden
Frage», sagt Heidegger, «<kommt Nietzsche gleichwohl nicht zur eigent-
lichen Wahrheit im Sinne einer Eriorterung des Wesens des Wahren» 8,
Und weiter: «Dass in Nietzsches Denken die Frage nach dem Wesen der
Wahrheit ausbleibt, ist ein Versdumnis eigener Art, das, wenn je, nicht ihm
allein und nicht erst ihm zur Last gelegt werden konnte. Dieses ,V ersdum-
nis‘ geht seit Platon und Aristoteles iiberall durch die ganze Geschichte der
abendlindischen Philosophie»°. Heidegger sieht Nietzsche am Ende jener
langen Kette von abendldndischen Denkern, welche die Wahrheitsfrage mit
derjenigen nach der Erkenntnis von «Seiendem» verbunden —, vielleicht
verwechselt haben.

Gleichwohl wollen wir Nietzsche auf seiner Suche nach der Wahrheit
bis in seine Spitzeit hinein folgen. Die Kritik der herkommlichen Werte
und die Verzweiflung iiber die sich wandelnden «Wahrheiten» fiihren
geradlinig in den Nihilismus. Dies hat Nietzsche klar erkannt, wobei er
wohl wusste, dass nicht er allein, sondern bedeutende Vorldufer, Zeit-
genossen und vielleicht eine noch kommende Generation von Wissenschaf-
tern fiir die Heraufkunft des Nihilismus mitverantwortlich wiren. Der
europdische Nihilismus, der Nihilismus iiberhaupt, kiindigte sich als Schick-
sal an. Aber Nietzsche wollte nicht beim Nihilismus stehen bleiben; er
wollte ihn {iberwinden. Warum ?

Zundchst konnte man sagen: aus dsthetischen Griinden. In tieferem
Sinne aber dréngte ihn auch sein Gewissen, sein ethisch verankertes Suchen
nach der Wahrheit, zu einer Uberwindung der aufreizend naheliegenden,
vielleicht allzu billigen, nihilistischen Konsequenzen eines nur kritisch-
wissenschaftlichen Denkens.

Die Rechtfertigung der Welt aus dsthetischen Griinden ist schon fiir den
jungen Philologen Nietzsche ein, ihn in Gegensatz zu namhaften Fach-
kollegen bringendes Anliegen; und die Auseinandersetzung, nicht allein
mit dem Kunstwerk, sondern mit der Welt als Kunstwerk, wird den Denker
Nietzsche bis in seine spiteste Zeit in Atem halten. Bereits in der «Geburt
der Tragddie aus dem Geiste der Musik» steht der vielzitierte Satz: «Denn
nur als dsthetisches Phianomen ist das Dasein und die Welt ewig gerecht-

fertigt» 1°, Das Dasein in seiner grauenvollen Vermischung von Geburt
und Vernichtung, von Kampf und Untergang allen individuellen Lebens,
wire fiir den sensiblen, den mit-leidenden Menschen im schopenhaue-
rischen Sinne stricte zu verneinen, wenn es nicht den Schein des Schénen
hitte. — Den «Schein», also eine Art von verkldarender Liige, iiber einem
ganz anders gearteten «wahren Wesen» ?



944 NIETZSCHES WAHRHEIT

Schopenhauers Dualismus von Welt als zu verneinender Wille und Welt
als zu bejahende Vorstellung, das heisst Kunstwerk, konnte Nietzsche nicht
befriedigen. Er suchte nach einer einheitlichen Wahrheit, welche das
Leben, die Welt, als Ganzes zu rechtfertigen vermochte. Eine Wahrheit, die
dem allgemeinen Willen innerhalb der Welt ebenso Rechnung triige, wie
dem gldnzenden Aspekt des als Kunstwerk vorgestellten Daseins.

Die Formel, die der spidtere Nietzsche fiir diese einheitliche Wahrheit
verwendet, lautet «Wille zur Macht». Wir wollen uns hier nicht auf die von
den Philologen diskutierte Frage einlassen, ob Nietzsches geplantes letztes
Hauptwerk wirklich hétte «Der Wille zur Macht» heissen sollen, oder ob es
einen andern Titel erhalten hitte. Relevant sind fiir uns jene Fragmente, da
Nietzsche den Ausdruck «Wille zur Macht» gebraucht, und die Vielfalt
der Aspekte, unter denen der Ausdruck bei Nietzsche erscheint.

Zuniachst gilt es, den Begriff «Wille zur Macht» zu kldren und vor Miss-
verstandnissen zu schiitzen, wie sie der Sprachgebrauch ohne Bezug auf
Nietzsche veranlassen konnte. Das Wort «Wille», als ein Grundphinomen
des Daseins verstanden, verbindet Nietzsche zunzchst mit Schopenhauer.
Es findet sich im Friihwerk Nietzsches bereits sehr haufig, freilich und dies
anders als bei Schopenhauer, im Bedeutungsfeld dessen, was Nietzsche das
«Dionysische» nennt — und verherrlicht.

Im Gegensatz sowohl zu Nietzsche, wie zu Schopenhauer, sind wir durch
den Sprachgebrauch zumeist gewohnt, das Wort «Wille» im Zusammen-
hang mit einer bestimmten Person zu denken. Der Gldubige jiidischer,
christlicher oder mohammedanischer Herkunft verbindet «Willen» in
seiner starksten Bedeutung mit dem Glauben an einen personlichen Gott.
Auch fiir ihn ist Wille als «Wille Gottes» ein Grundph@nomen des Daseins,
eine mehr oder weniger weitgehende Erkldrung fiir das Geschehen in der
Welt, eine Wahrheit, hinter die man nicht zuriickfragen darf.

Im Bereich des Menschlichen wird «Wille», nach dem geldufigen Sprach-
gebrauch, ebenfalls in einer engen Verbindung mit dem Personlichkeits-
begriff gedacht. Der Wille erfiahrt demzufolge eine moralische Bewertung:
er kann gut oder bose genannt werden, sofern namlich der menschlichen
Person, dem Tréager des Willens, eine gewisse Freiheit zugestanden wird.

Auch die «Macht», das zweite Hauptwort in Nietzsches «Formel», hat
primér eine theologische Bedeutung. Der Gldubige spricht von der «Macht
Gottes», wie vom «Willen Gottes», wobei beide Attribute in einer mono-
theistischen Religion aufs engste zusammengehoren. Ein Gott, der wollte,
aber nicht die Macht hitte, seinen Willen auszufiihren, 1dsst sich nur im
Polytheismus vorstellen. In der Person des Einzigen Gottes sind Wille und
Macht vereinigt, die Macht freilich dem Willen untergeordnet. Es ldsst sich
zum Beispiel denken, dass Gott die Macht hitte, die Welt in einer zweiten



NIETZSCHES WAHRHEIT 945

Sintflut untergehen zu lassen, dies aber nicht will. Hingegen ldsst sich nicht
denken, dass der einzige Herr und Gott etwas wollte, es aber nicht ver-
mochte.

Im menschlichen Bereich wird «Macht» meist in einem eingeschrinkten
Sinne verstanden und auf politische und soziale Verhéltnisse bezogen.
Auch diese menschliche Macht erfiahrt, wie der menschliche Wille, ver-
schiedenartige moralische Bewertungen. Sie kann als «segensreich» oder
«verhéngnisvoll» gelten. Von manchen wird «Macht» generell als «bdse»,
oder mindestens als «gefihrlich», das heisst mit einer natiirlichen Neigung
zum Bosen hin bezeichnet.

Von diesen gewohnten Vorstellungen, die wir mit den Worten «Wille»
und «Macht» verbinden, haben wir uns zu distanzieren, ohne sie freilich
ganz zu vergessen, wenn wir begreifen wollen, was alles Nietzsche mit dem
Ausdruck «Wille zur Macht» zu deuten versucht. Sein Streben zunichst,
eine einzige «Wahrheit» zu finden, die der Fiille aller Erscheinungen
gerecht wiirde, hat seine Wurzeln in der monotheistischen christlichen
Religion, in der er erzogen wurde, aber auch in der ihm bekannten Suche
der vorsokratischen Philosophen nach einer Arche, einem einzigen An-
fangs- und Grundprinzip der Welt. Auch an Spinozas natura naturans darf
im Hinblick auf Nietzsches Suche nach einem allgemein wirkenden Prinzip,
einer in der Welt sich offenbarenden «Wahrheit», erinnert werden (dabei
diirfen uns Nietzsches in den nachgelassenen Fragmenten wiederholt ge-
dusserten Angriffe gegen den «Monismus» iiber sein eigenes Grundstreben
nicht hinwegtduschen).

Das Stichwort «Wille» hat Nietzsche, wie bereits gesagt, von seinem
Lehrmeister und «Erzieher» Schopenhauer iibernommen. Doch hier zeigt
sich schon friilh ein Unterschied zwischen den beiden Denkern, den
Nietzsche spidter so formuliert: «Es gibt kein ,Wollen‘, sondern nur ein
Etwas-Wollen: man muss nicht das Ziel auslosen aus dem Zustand» 1;
und: «Man hat den Charakter des Willens weggestrichen, indem man den
Inhalt, das Wohin? heraus substrahiert hat —: das ist im hochsten Grade
bei Schopenhauer der Fall: das ist ein blosses leeres Wort, was er ,Wille‘
nennt» 12,

Etwas wollen

Was ist nun dieses «Etwas», «Etwas-Wollen», auf das hin sich Nietzsches
Suche nach der Wahrheit zuspitzt? Bevor wir diese Frage voreilig beant-
worten, miissen wir uns klar machen, dass Nietzsche das Suchen nach der
Wabhrheit selbst, von der Philologie her, als ein Interpretieren-Wollen



946 NIETZSCHES WAHRHEIT

auffasst. «Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen» 13, sagt Nietzsche.
Der Suchende selbst driickt einer Erkenntnis den Stempel der Wahrheit
auf. Demnach ist Wahrheit ein Geschaffenes, «Gemachtes», nicht eine
ewige Idee im Sinne Platos oder ein ¢ én einei, etwas, das eh und je gewesen
ist, im Sinne des Aristoteles. Nach Nietzsche ist die Wahrheit als Inter-
pretation ein Willens-Produkt.

Hierzu ist zu bemerken: Wohl sucht der gewissenhafte Philologe bei der
Interpretation eines schwierigen Textes nach der «richtigen», das heisst
objektiv wahren Lesart und Deutung (was immer in einer historischen
Wissenschaft unter «objektiv» verstanden werden soll). Aber wie oft muss
sich auch der redlich bemiihte Philologe, gerade bei einer besonders
«guten», «schonen» und von andern beiféllig aufgenommenen Interpre-
tation fragen: Vielleicht habe ich diese Interpretation nicht wirklich aus
dem Text heraus «gefunden», sondern selbst in den Text hinein gelegt?!

Das historisch geschulte philologische Gewissen leitet, wenn es nicht
irgend einmal tiibertont wird, vielfach einen regressus in infinitum ein,
mit eventuell nihilistischer Konsequenz. Nietzsche fragte deshalb schon
frith nach dem «Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben» und
entschied sich «unzeitgemiss» fiir das «Lebens. Freilich gilt dies, so
miissen wir festhalten, nicht in bezug auf sein personliches Leben, das er
sich vielmehr mit seinem ruhelosen Suchen und mit der Entdeckung hochst
unbequemer «Wahrheiten» denkbar erschwert hat. Doch gerade auch der
«unbeschwertere» Philologe, im Vergleich zu Nietzsche, entscheidet sich,
wenn er sich nicht in uferlosem Suchen verlieren will, in Wirklichkeit des
oftern, ihm selber wohl selten bewusst, «fiir das Leben», das heisst zu
Gunsten einer ihm sympathischen und fruchtbar scheinenden Theorie.

In diesem Zusammenhang ist zu erwdahnen, dass unldngst in der Neuen
Ziircher Zeitung ein Aufsatz des ETH-Professors Heinrich Zollinger
erschienen ist, in welchem sich der Naturwissenschafter mit der psycho-
linguistischen Theorie von der «Schwierigkeit der Verneinung» ausein-
andersetzt 4. Zollinger zeigt an einem Beispiel, dass auch der Chemiker
viel grossere innere Schwierigkeiten zu liberwinden hat, wenn es gilt, ein
Experiment durchzufiihren, das lediglich der Falsifikation, der Wider-
legung einer bestimmten Annahme, dienen soll, als wenn er ein Experi-
ment durchzufiihren hat, welches die Bestédtigung einer Hypothese erwei-
sen konnte. Offenbar bestehen auch fiir den Naturwissenschafter gewisse
psychologische Barrieren gegen das «Unfruchtbare», gegen die seine
Titigkeit und damit vielleicht auch sein Leben storende «Verneinung» —,
worliber er sich aber meistens nicht Rechenschaft ablegt.

Die Wendung «fiir das Leben», die Nietzsche bewusst formuliert, ver-
rit uns, welche Richtung er bereits als junger Gelehrter verfolgt, im Augen-



NIETZSCHES WAHRHEIT 947

blick, da er sich von andern Philologen und Historikern, wenigstens in
der piddagogischen Theorie, zu unterscheiden beginnt. Nicht kritische,
historisch-philologische Wissenschaft allein, deren Schulweg er kennt und
deren Methode und «Tugend» er auch bis zuletzt verpflichtet bleiben
wird — deren mogliche nihilistische Folgen er aber voraussieht —, nicht
diese Wissenschaft ist Nietzsches eigentliches Ziel, sondern eine Art von
«Biologie», von Bildung und Forderung des menschlichen Lebens, zu
deren wichtigsten Hilfsmitteln er schon damals die Kunst zahlt.

Das Wort «Macht» gehort fiir Nietzsche in das Bedeutungsfeld von
«Kunst». Das Kunstwerk bezeugt einen Herrschaftsanspruch des gestal-
tenden Willens iiber das Chaos. Der gestaltende Wille aber offenbart
sich Nietzsche nicht nur im Bereich des menschlichen Kunstschaffens,
wofiir ihm die antiken Tragddiendichter — und Richard Wagner — zunéchst
die bedeutendsten Repridsentanten waren, sondern zunehmend auch, was
vor allem die nachgelassenen Aufzeichnungen bezeugen, im Bereich des
aussermenschlichen Lebens. In den Formen, in denen sich organisches
Dasein darstellt, sieht Nietzsche das Werk eines Baumeister-Willens, eines
kiinstlerischen Willens, allgemein eines Willens «zur Macht». Denn
Macht ist das, was man kann, ebenso, wie Kunst das ist, was man kann.
Der primér kiinstlerische Aspekt des Machtbegriffes bei Nietzsche ldsst
uns verstehen, warum er die politischen und sozialen Aspekte der «Macht»
— die wir im allgemeinen in den Vordergrund stellen —, etwa die politischen
und sozialen Machtverschiebungen in seiner eigenen Zeit, nur am Rande
beleuchtet.

Wille zur Macht ist fiir Nietzsche in erster Linie Wille des Lebens zur
Form, und zwar zu immer neuen Formen, da die einzelnen individuellen
und vielleicht auch artgemissen Formen vergidnglich sind. Die darwini-
stische Evolutionstheorie seiner Zeit hat Nietzsche in dem Sinn iiber-
nommen und zugleich abgewandelt, als er einen méachtigen Gestaltungs-
willen im Leben unaufhorlich am ‘Werk sah. Dass der Mensch in seiner
gegenwirtigen Gestalt nicht das letzte Ziel der Evolution zu sein braucht,
war fiir ihn evident. So dréngte sich fiir Nietzsches spekulativen Geist der
«Ubermensch» als eine neue, erstrebenswerte Lebensform auf, wobei er
allerdings die Selektionstheorie der Naturwissenschafter nicht gelten lassen
wollte und den Ubermenschen ins Planungsfeld des menschlichen Willens
und Verstandes, das heisst der Erziehung riickte.

Die Ewige Wiederkehr

Der Traum vom Ubermenschen, diese Hoffnung auf einen wahren Fort-
Schritt, wurde fiir Nietzsche aber, noch ehe er das Bild des Ubermenschen



948 NIETZSCHES WAHRHEIT

deutlicher hitte entwerfen konnen !5, durchkreuzt von der Vision einer
Ewigen Wiederkehr aller Dinge. Dieser grauenvollste Gedanke fiir jeden,
der an den Unzuldnglichkeiten der gegenwirtigen Lebensformen und
Zustdnde leidet, war ihm eines Tages, nicht weit von Sils Maria, in den
Sinn gekommen und hatte Besitz von ihm ergriffen.

Nietzsche wehrte sich, wie ein leidendes Tier, gegen diesen Gedanken
und nahm ihn doch an, weil er ihm «wahr» schien, notwendig schien.
Wissenschaftlich schien er ihm wahr wegen des Satzes von der Erhaltung
der Energie, den Nietzsche allerdings nie, auch als er bei den Natur-
wissenschaftern Hilfe suchte, als «Beweismittel» zu Ende fithren konnte.
Ethisch schien er ihm notwendig, weil ein Ja zum Leben auch eine Beja-
hung aller Daseinsstadien in alle Ewigkeit forderte. Das Ja zum Leben,
der Amor Fati, war das ethische Gebot, das Nietzsche auch nach der
Kritik der meisten andern moralischen «Werte», auch noch jenseits von
Gut und Bose, fiir Pflicht hielt.

Bereits in «Menschliches, Allzumenschliches» findet sich diese ethische
Grundhaltung Nietzsches ausgedriickt, wie er sie sich auch spiter noch,
sogar in iibersteigertem Masse, bewahrt hat. «Damals lernte ich erst»,
sagt Nietzsche in der 1886 in Sils Maria geschriebenen Vorrede zum
zweiten Buch von «Menschliches, Allzumenschliches», «jenes einsiedle-
rische Reden, auf welches sich nur die Schweigendsten und Leidendsten
verstehn: ich redete, ohne Zeugen oder vielmehr gleichgiiltig gegen Zeugen,
um nicht am Schweigen zu leiden, ich sprach von lauter Dingen, die mich
nichts angingen, aber so, als ob sie mich etwas angingen. Damals lernte
ich die Kunst, mich heiter, objektiv, neugierig, vor allem gesund und
boshaft zu geben —, und bei einem Kranken ist dies, wie mir scheinen will,
sein ,guter Geschmack'? Einem feineren Auge und Mitgefiihl wird es trotz-
dem nicht entgeh’n, was vielleicht den Reiz dieser Schriften ausmacht —,
dass hier ein Leidender und Entbehrender sei. Hier soll das Gleichgewicht,
die Gelassenheit, sogar die Dankbarkeit gegen das Leben aufrechterhalten
werden, hier waltet ein strenger, stolzer, bestindig wacher, bestindig reiz-
barer Wille, der sich die Aufgabe gestellt hat, das Leben wider den
Schmerz zu verteidigen und alle Schliisse abzuknicken, welche aus
Schmerz, Enttiuschung, Uberdruss, Vereinsamung und andrem Moor-
grunde gleich giftigen Schwidmmen aufzuwachsen pflegens16. — Die
Annahme des Wiederkunftsgedankens in Nietzsches spiterer Zeit bedeu-
tete die hochste Leistung des Willens, das Leben wider den Schmerz zu
verteidigen.

Logisch schliessen sich der Wiederkunftsgedanke und das Ziel vom
Ubermenschen, iiberhaupt die Evolutionstheorie, aus. Aber Nietzsche ver-
sucht verzweifelt, die beiden Gedanken zu vereinigen, spricht von der



NIETZSCHES WAHRHEIT 949

Ewigen Wiederkehr als vom «grossen ziichtenden Gedanken». Der Mensch
soll so weit gebracht werden, dass er den Gedanken der Ewigen Wieder-
kehr aushilt, ja wiinscht.

Bevor wir Nietzsche wegen dieser Unlogik (Jaspers spricht von der
«Bodenlosigkeit» von Ubermensch- und Wiederkunftslehre) verurteilen, ist
etwa zu bedenken, dass auch der Calvinist, der streng an Determination
glaubt, sich in Wirklichkeit alle Miihe gibt, erfolgreich zu handeln, um
gewissermassen zu «beweisen», dass er ein Auserwihlter, ein zum Erfolg
Pridestinierter, sei. Das Fatum, an das man glaubt, doch noch in den
eigenen Griff zu bekommen, scheint ein ur-menschliches Verlangen zu
sein. Der evangelische Bericht von der Erhorung jener kananiischen Frau,
die um Hilfe fiir ihre Tochter bat und die auf Jesu ablehnende Aussage,
das «Brot» sei fiir die «Kinder» (Israels) und nicht fiir die «Hunde»
bestimmt, erwiderte: Ja, aber die Brosamen unter dem Tisch kdmen doch
auch den «Hiindlein» zugute ...17, dieser Bericht scheint eine Bestitigung
dafiir, dass Prédestination das Uberraschende, den hartnickig glaubenden
Willen, nicht immer ausschliesst.

Aber fruchtbarer fiir die Nachwelt als Nietzsches paradoxe Gedanken
iiber Ewige Wiederkehr und Ubermensch erweist sich doch wohl seine
Deutung des Lebens als Wille zur Macht, das ist als Manifestation eines
allgemeinen gestaltenden Willens. Wir werden darauf zuriickkommen.

Naturwissenschaft

Curt Paul Janz hat in seiner Nietzsche-Biographie gesagt, es sei «vielleicht
die Tragoddie» von Nietzsches Leben gewesen, dass er nicht Naturwissen-
schaften studiert habe, wie er dies vor seiner Berufung nach Basel, aber
auch spiter wieder, beabsichtigt hatte!8. Aber die Naturwissenschaften
seiner Zeit hitten Nietzsche wohl nicht das geboten, was er in ihnen suchte.
Als tragisch kénnte man es bezeichnen, dass Nietzsche noch nicht mit den
Resultaten konfrontiert wurde, welche die heutigen Naturwissenschaften
dem philosophischen Geist zur «Verarbeitung» anbieten. Relativitits-
theorie, Kernphysik, Astrophysik und vor allem die Ergebnisse der heu-
tigen Molekularbiologie wiren der «Stoff» gewesen, an dem sich Nietzsches
suchender Geist wirklich hitte entflammen konnen —, nicht die Ent-
deckungen in Chemie und Physik des 19.Jahrhunderts, noch die Abstam-
mungslehre Darwins, so sehr sich Nietzsche auch von ihr hatte anregen
(und zu Widerspruch herausfordern) lassen.

Der Ernst, mit dem Nietzsche indessen an den Entdeckungen der
Naturwissenschafter seiner Zeit teilnahm, zeigt sich in der Kritik, die er



950 NIETZSCHES WAHRHEIT

an diesen Forschern iibt: «Ihnen fehlt die Leidenschaft in diesen Dingen,
das Leiden an ihnens; und: «Man muss das Verhdngnis . . . an sich selbst
erlebt, man muss an ithm fast zugrunde gegangen sein, um hier keinen
Spass mehr zu versteh’'n — (die Freigeisterei unsrer Herren Naturforscher
und Physiologen ist in meinen Augen ein Spass)», sagt Nietzsche in «Der
Antichrist»1°. Nietzsche sah voraus, dass die Naturwissenschafter zur
Heraufkunft des Nihilismus das Ihrige beitragen wiirden, ohne sich dar-
iiber Gedanken zu machen. Nicht nur das im Philologentum und im Histo-
rizismus sich auswirkende verfeinerte christliche «Gewissen», das als
Methode in eine schlechte Unendlichkeit miindet, sondern auch die
Methoden der naturwissenschaftlichen Forschung haben ihren destruk-
tiven Aspekt, der einer nihilistischen Weltanschauung Vorschub leistet.

In seinem fortschrittsgldubigen Jahrhundert war Nietzsche einer der
wenigen, der die Folgen wissenschaftlicher Entdeckungen iiberhaupt mit
Sorge bedachte — wie einst die katholische Kirche die Entdeckungen eines
Kopernikus und Galilei. — Aber iiber den Schatten seines stets suchenden,
sich nie beruhigenden Geistes konnte Nietzsche nicht springen. So wandte
er sich eine Zeitlang vor allem biologischen Phinomenen zu, um in ihnen
die «Wahrheit» zu finden, die ihm das Leben als Ganzes erkldren helfen
sollte.

«Eine Vielheit von Kriiften, verbunden durch einen gemeinsamen
Erndhrungs-Vorgang, heissen wir ,Leben‘», sagt Nietzsche in einem nach-
gelassenen Fragment und fahrt fort: «Zu diesem Ernihrungs-Vorgang, als
Mittel seiner Ermoglichung, gehort alles sogenannte Fiihlen, Vorstellen,
Denken, d.h. 1. ein Widerstreben gegen alle anderen Krifte; 2. ein
Zurechtmachen derselben nach Gestalt und Rhythmus; 3. ein Abschitzen
in bezug auf Einverleibung oder Abscheidung»29. Mit diesen trockenen
Worten sucht der spite Nietzsche das Leben zu charakterisieren. Auffal-
lend ist aber auch in der sonst niichternen Beschreibung der Begriff des
«Zurechtmachens nach Gestalt und Rhythmusy. Nietzsche kann sich die
einzelnen Lebewesen nicht anders vorstellen, als dass sie durch einen
kiinstlerischen Willen geschaffen und eine Zeitlang erhalten werden. Die-
sen kiinstlerischen Willen nennt er immer haufiger «Wille zur Macht»,
wobei «zur Macht» sowohl die Intention zu einer bestimmten Form,
Organisation, wie auch zur Herrschaft iiber andere, konkurrierende Lebe-
wesen bedeutet. Die Beispiele, die Nietzsche in diesem Zusammenhang
anfiihrt, sind zu zahlreich, als dass wir sie alle zitieren konnten.

Wir miissen zusammenfassen. Das Tragische in Nietzsches Bestreben,
Natur-Vorginge zu verstehen, liegt nicht darin, dass er nicht Naturwissen-
schaften studiert hat und darum leichthin als Dilettant auf diesen Gebieten
bezeichnet werden kann. Nietzsche hitte ja aus gesundheitlichen Griinden,



NIETZSCHES WAHRHEIT 951

vor allem wegen der Schwiche seiner Augen, kaum die Voraussetzungen
dafiir gehabt, naturwissenschaftliche Erkenntnis durch praktisches Expe-
rimentieren selber zu fordern. Ausserdem bedurfte es bekanntlich des gei-
stigen und physischen Einsatzes mehrerer Generationen von Forschern, um
all die Erkenntnisse ans Licht zu bringen, die heute, rund hundert Jahre
nach Nietzsches Suche nach der Wahrheit oder nach einer einheitlichen
Lebenserkldrung, gewissermassen «auf dem Tisch» liegen.

Nietzsche konnte zum Beispiel nur vermuten, dass es «Atome» im her-
kommlichen Sinne so wenig gebe, wie gewisse moralische und metaphy-
sische aeternae veritates (ewige Wahrheiten oder Ideen), die er als
Irrtiimer oder als willkiirliche, bloss «niitzliche» Interpretationen entlarvte.
Heute hingegen weiss jeder «Idiot» (ich verstehe das Wort natiirlich in der
alten Bedeutung von «Laie»), dass das Atom spaltbar ist, dass auf Grund
von berechenbaren Relationen zwischen Masse und Energie, bei der Zer-
trimmerung von Atomen gewaltige Energiemengen freigelegt werden und
dass ausserdem immer noch neue «kleinste Teilchen» sich finden lassen,
die man vorsichtshalber nicht mehr «Atome», unteilbare Wesenheiten,
sondern nur noch «Partikeln», Teilchen, nennt.

Auf dem Gebiet der Biologie hat Nietzsche geglaubt, mit der Formel
«Wille zur Macht» so etwas wie den Schliissel zum Leben gefunden zu
haben. Heute kann jeder, der es will, in populdren Darstellungen etwas
iiber den genetischen Code, die Doppel-Helix, die Reproduktion der
Matrix, die genaue Wiedergabe der Information im Sinne des Erbguts
usw. lesen. — Was wire wohl geschehen, wenn ein Biologe Nietzsche
berichtet hétte, dass ein Virus in eine fremde Zelle eindringen und diese
zur Weitergabe des dem Virus eigenen Code zwingen konne? — Hitte er
triumphierend ausgerufen: «Da habt ihr’s: Leben ist Wille zur Macht und
nichts ausserdem!»? Oder hitte ihn die geradezu bestiirzende Ubereinstim-
mung zwischen mikrobiologischer Erkenntnis und seiner eigenen philo-
sophischen Interpretation des Lebens vielleicht zu neuem Verdachtschop-
fen, zu neuem Nachdenken, Umwerten und Suchen veranlasst?

Nietzsche hat es sich bei seiner ruhelosen Suche nach der Wahrheit ja
niemals leicht gemacht. Bestétigungen waren ihm oft verdichtig, was sich
etwa in seiner nicht ohne weiteres verstdndlichen Polemik gegen die
Anhinger Darwins zeigt. Wir erinnern uns auch an den Zwerg, den
Zarathustra eine Zeitlang auf seiner Schulter getragen hat und der zu
Zarathustras Verkiindigung der Ewigen Wiederkehr nur «verichtlich
murmelt»: «Alles Gerade liigt. Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit selber
ist ein Kreis» 21, Statt sich iiber die Bestdtigung seines Gedankens durch
den Zwerg zu freuen, wird Zarathustra zornig: «Mache dir es nicht zu
leicht! Oder ich lasse dich hocken, wo du hockst, Lahmfuss —!/> Wer den



952 NIETZSCHES WAHRHEIT

«abgriindlichen» Gedanken, den Gedanken mit dem «grossten Schwer-
gewicht», als den Zarathustra die Wiederkunftslehre bezeichnet, nur mit
«verachtlichem Murmeln», als Binsenwahrheit gewissermassen, aus-
spricht, ist ein hochst lidstiger Zeuge, ein unbrauchbarer Begleiter auf dem
existenzbedrohenden Pfad der Wahrheitssuche.

Der Zwerg auf Zarathustras Schultern

Dennoch ist es vielleicht kein Zufall, dass Nietzsche gerade im Zusammen-
hang mit dem Wiederkunftsgedanken die symbolische Gestalt des Zwerges
auf den Schultern Zarathustras eingefiihrt hat. Gerade, weil dieser
Gedanke fiir Nietzsche zunichst so schwer ertriglich war, dass er ihn nur
in heroischer Selbstiiberwindung zu bejahen vermochte, musste ihn der
Verdacht irritieren, die Wiederkunftslehre, diese elitire «Wahrheit»,
konnte auch einen ganz banalen Aspekt haben. «A4lle Wahrheit ist krumm.»
Der bittere, das Ethos des Wahrheits-Suchers verh6hnende Neben-
geschmack dieser Aussage braucht nicht nur einen Propheten zu ver-
drgern. — Eine allzu plausibel scheinende Bestitigung seiner Willen-zur-
Macht-Interpretation des Lebens durch die heutige Biologie — etwa auch
durch die Ergebnisse der Krebs-Forschung — hitte Nietzsche vielleicht in
Bestiirzung versetzt. Allerdings fragt es sich auch, ob Nietzsches Impe-
rativ: «<Mache dir es nicht zu leicht!»> nicht auch seine verhingnisvolle
Seite hat. Ein Gedanke ist nicht mehr oder weniger «wahr», im Masse,
wie er schwieriger oder gar unertréglich ist. Die philologische Empfehlung,
im Zweifelsfalle der Lectio difficillior, der schwierigeren Lesart, den Vor-
zug zu geben, ist nicht immer am Platze. Nietzsches Vorbehalte in bezug
auf die Leidensunfihigkeit der Naturwissenschafter erschwerte ihm viel-
leicht den Dialog nicht nur mit den «Zwergen», sondern auch mit den
Naturwissenschaftern.

In der heutigen natur-philosophischen Diskussion wird sich Nietzsches
Wiederkunftsgedanke kaum verwerten lassen, oder nur im Sinne einer
Wiederkehr von Ahnlichem, nicht des Gleichen oder gar des Selben. Der
Astrophysiker etwa, der die — heute wieder sehr umstrittene — These ver-
tritt, das Weltall dehne sich nach dem beriihmten Ur-Knall ins Unermess-
liche aus, um sich schliesslich wieder zusammenzuziehen, so dass das ganze
Spektakel von vorne beginnen konnte —, selbst dieser Astrophysiker wird
niemals Nietzsches Lehre von der Wiederkehr des Gleichen in allen Ein-
zelheiten («dieses Spinnennetzes», «dieses Mondscheins> zum Beispiel)
bestitigen wollen.

Was die Biologie betrifft, so wird heute das Lebendige vom Nicht-



NIETZSCHES WAHRHEIT 953

Lebendigen vor allem dadurch unterschieden, dass das Lebendige sich
reproduzieren kann. Durch Information, durch Ubermittlung eines
bestimmten Codes, wird immer wieder das Gleiche hervorgebracht. Also
konnte man, in Anlehnung an Nietzsche, sagen: Das Lebendige in seiner
«bejahenden» Kraft strebt tatséchlich in gewissem Sinne nach der «Wie-
derkunft des Gleichen». — Aber andrerseits, da bei der Wiedergabe der
Information irgend einmal Fehler passieren, wird gerade die Ewige Wie-
derkunft des Gleichen durchkreuzt. Und sind diese folgenschweren Fehler
nur als bloss zuféllige «Druckfehler» im «Text» zu deuten? Sind Mutatio-
nen und das Entstehen neuer Arten nur als Zufille oder Unfille im Leben
zu verstehen, wie der Biologe Jaques Monod vermutet? Oder entspringen
sie der Absicht irgend eines schaffenden Geistes, was wiederum den kiinst-
lerischen, den dionysischen oder auch apollinischen Aspekt des allem zu
Grunde liegenden «Willens zur Macht» bewahrheitete? Oder wire dieser
schaffende Geist am Ende wieder im Sinne des christlichen Schopfer-
Gottes zu deuten, von dem sich Nietzsches bauender und organisierender
«Wille» im Grunde nur durch das Fehlen des Person- und Subjektbegriffes
unterscheidet —, anders gesagt, dadurch, dass er als eine Vielheit von
«Willenspunktationen» 22 aufgefasst werden kann?

Die Kombinationsmoglichkeiten von modernen wissenschaftlichen
Erkenntnissen mit Nietzscheschen Gedanken sind so vielfdltig und ver-
wirrend, dass demjenigen, der heute iiber das «Leben», seinen Ursprung,
seine Verwandlungsfihigkeit — und iiber Nietzsche — nachdenkt, schwindlig
werden kann. Verwirrend ist die Situation auch darum, weil sich die
Terminologie der Biologen heute derjenigen der Philologen bzw. Lingui-
sten gendhert hat. «Code», «Information», «Ubertragungsfehler» usw. sind
ja Begriffe aus dem sprachlichen Bereich. — Und ausserdem haben diese
Begriffe etwas mit «gesteuerter» Befehlsgewalt, vielleicht also mit Wille zur
Macht, zu tun.

Es gibt einen Weg von Nietzsche iiber Albert Camus zu Monods «Le
hasard et la nécessité» 23, seiner biologisch-philosophischen Lehre von
Zufall und Notwendigkeit. Es gibt aber vielleicht auch einen Weg von
Nietzsche zu einer neuen, in mancher Beziehung reineren und aufrichti-
geren christlichen Theologie. Ich denke dabei an gewisse Vertreter des
Christentums in unserem Jahrhundert, etwa an Albert Schweitzer oder
auch an Hans Kiing, der sich in seinem Buch «Existiert Gott?» 2% eingehend
mit Nietzsche auseinandergesetzt hat. — «Das Christentum ist jeden Augen-
blick noch moglich . . .», sagt Nietzsche in einem nachgelassenen Frag-
ment2S. Der Satz gibt zu denken, wie ein Funke, aus dem Feuer aus-
brechen kann. — Allerdings denkt Nietzsche hiebei an ein Christentum
ohne «die unverschimten Dogmen», wie er sagt, an eine Erfahrung von



954 NIETZSCHES WAHRHEIT

«Gliick» inmitten einer Welt des Leidens, dhnlich, wie sie auch der
Buddhismus vermitteln kann.

Wenn der Nobelpreistriger Werner Arber in einem Basler Vortrag
iiber «Naturwissenschaften und Ethik», 1979, den Wunsch &dusserte, die
Geisteswissenschafter, Philosophen und Theologen mdochten sich um das
Verstandnis der heutigen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, insbeson-
dere der Biologie, bekiimmern, so konnte man sagen: die heutige Natur-
wissenschaft verlange nach einem neuen Nietzsche. Das «Buch des
Lebens», das die Erforscher des genetischen Codes vielleicht zu entziffern
beginnen, miisste gelesen werden, wie der Philologe seinen Text liest. Der
erste Schritt auf dem Weg zur Erkenntnis und zum verantwortungsbewuss-
ten Handeln beginnt beim richtigen Lesen. Denn Lesen, legere, ist die
Voraussetzung fiir das Intelligere.

Sollte sich allerdings als Interpretation des «Gelesenen» die Formel
«Wille zur Macht» immer mehr als richtige Interpretation aufdriangen, so
stellte sich fiir den intelligenten und reflektierenden Menschen die schwie-
rige Frage, wie er als Teil des Naturganzen sich von einem allgemeinen
Erhaltungsprinzip distanzieren konnte, das er moralisch vielleicht ver-
urteilt. — Dass im politischen, sozialen und privaten menschlichen Bereich
der Wille zur Macht, nun auch im banalen Sinn, sich allzu oft als Realitit
erweist, braucht kaum noch gesagt zu werden.

Zum Schluss mochte ich einen Satz des Physikers und Astronomen
Steven Weinberg anfiihren, der sein Buch «Die ersten drei Minuten — Der
Ursprung des Universums» mit folgenden Worten beendet: «Das Bestre-
ben, das Universum zu verstehen, hebt das menschliche Leben ein wenig
iiber eine Farce hinaus und verleiht ihm einen Hauch von tragischer
Wiirde» 2¢. Dieser Satz stammt nicht von Nietzsche; aber er entspricht in
erstaunlicher Weise dem Ethos von Nietzsches Suche nach der Wahrheit.

(Vortrag, gehalten im Rahmen des Nietzsche-Kolloquiums in Sils Maria, 20. 8. 1980.)

1 Werke 3, 844, ed. Schlechta. — 2 Krit.
Gesamtausgabe, ed. Colli u. Montinari,
VII 3, 106. -3 Werke 3, 692, ed. Schlechta,
u. ofter. — 4 Basel 1954. — 5 Werke 1, 92,
ed. Schlechta. — ¢ Dazu spiter aus dem
Nachlass, Werke 3, 693, ed. Schlechta. —
7Werke 1, 727, ed. Schlechta. -8 M. Heid-
egger, Nietzsche, Bd. 1, Pfullingen 1961,
S.174 f. — 2 Ebda. — °*Werke 1, 40, ed.
Schlechta. — 1* Werke 3, 674, ed. Schlech-
ta. — 2Werke 3, 750, ed. Schlechta. —
13 Werke 3, 903, ed. Schlechta. - 14 H. Zol-

linger, Logik und Psychologie in der Ent-
wicklung wissenschaftlicher Erkenntnisse,
NZZ vom 9. 7. 1980, Nr. 157, S.47. -
15 Ernst Benz bedauert in seiner religions-
geschichtlichen Studie «Der dreifache
Aspekt des Ubermenschen» (Eranos-
Jahrbuch XXVIII, 1960, und in: Urbild
und Abbild, Leiden 1974) die vorwiegend
negativen, von der Kritik des Vergange-
nen bestimmten Ziige von Nietzsches Bild
des Ubermenschen. Es ist aber zu beden-
ken, dass Nietzsches padagogischer Eifer



NIETZSCHES WAHRHEIT 955

gelahmt wurde einerseits durch den Wie-
derkunftsgedanken, andererseits durch
gewisse darwinistische Begriffe (Uber-
leben-des-Stidrkeren usw.), deren Richtig-
keit er zwar bezweifelte, die er aber den-
noch in seine eigenen Uberlegungen mit-
einbezog. — 16 Werke 1, 741, ed. Schlechta.
— 17 Mark. 7, 25-30; Matth. 15, 22-28. —
18 C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, Bd. 1,
Miinchen/Wien 1978, S. 319. — 1* Werke 2,
1169, ed. Schlechta. — 20 Werke 3, 874, ed.
Schlechta. — 2t Werke 2, 408, ed. Schlech-
ta. — 22 Werke 3, 685, ed. Schlechta: «Die
Ausdrucksmittel der Sprache sind un-

brauchbar, um das ,Werden‘ auszudriik-
ken: es gehort zu unserm unabldslichen
Bediirfnis der Erhaltung, bestindig eine
grobere Welt von Bleibendem, von ,Din-
gen‘ usw. zu setzen ... Es gibt keinen
Willen: es gibt Willens-Punktationen, die
bestindig ihre Macht mehren oder ver-
lieren.» — 23], Monod, Le hasard et la
nécessité, essai sur la philosophie natu-
relle de la biologie moderne, Paris 1970.
— 24 Miinchen 1978. — 25 Krit. Gesamtaus-
gabe, ed. Colli u. Montinari, VIII 2,
S. 404. — 26 New York 1977, deutsch von
F. Griese, Miinchen 1977, S. 213.

Confiserie am Paradeplatz

=

Auserlesene Pralinés
und eine grosse Auswahl an

Ziircher
Confiserie-Spezialitiiten

=

Hauptbahnhof Ziirich
Stadelhoferplatz  Shop-Ville
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt

Airport-Shopping Kloten




	Nietzsches Suche nach der Wahrheit

