
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 11

Artikel: Nietzsches Suche nach der Wahrheit

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria Bindschedler

Nietzsches Suche nach der Wahrheit

Nietzsches Name ist in unserem Jahrhundert oft missbraucht und mit
irrigen Vorstellungen verbunden worden. Aber es haben sich auch von den
bedeutendsten Denkern unserer Zeit - ich erinnere nur an Karl Jaspers
und Martin Heidegger - viele mit Nietzsche auseinandergesetzt und die

Vermittlung seines Werks als eine wesentliche Aufgabe betrachtet. Neue
Editionen, eine wissenschaftliche Gesamtausgabe, eine umfangreiche
Biographie, sind in den letzten Jahren entstanden. Die Diskussion um
Nietzsche hat neu begonnen.

Wer sich intensiv mit Nietzsches Gedanken beschäftigt, der staunt über
den Reichtum und die Aufgeschlossenheit seines Geistes, vor allem aber
über die Aufrichtigkeit, mit der dieser Mensch, Schritt für Schritt
herkömmliche Vorurteile überwindend, sich der Wahrheit zu nähern
versuchte. «Nietzsches Suche nach der Wahrheit» ist deshalb das Thema
unserer Ausführungen -, wobei wir uns nicht beirren lassen wollen durch
Nietzsches wiederholte Aussagen, dass es die Wahrheit nicht gebe, so

wenig wie ewige Wahrheiten, aeternae veritates, im Sinne der platonischen
Ideen. «Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art
von lebendigen Wesen nicht leben könnte», sagt Nietzsche beispielsweise1.

Aber kann man überhaupt etwas suchen, an dessen Existenz man nicht
glaubt? «Tu ne me chercherais pas, si tu ne m'avais pas déjà trouvé» (du
würdest mich nicht suchen, wenn du mich nicht bereits gefunden hättest),
dieses Wort Pascals, das ein älteres Wort des Kirchenvaters Augustinus
wieder aufnimmt, liegt uns im Sinn, wenn wir die eben geäusserte Frage
stellen. Je nachdem wir diese Frage beantworten, ist der Titel unseres
Vortrags vielleicht falsch gewählt. - Vielleicht aber befinden wir uns mit dem
Thema, das uns beschäftigt, auf einem jener «Holzwege», von denen wir,
nicht zuletzt durch Heidegger, wissen, dass auch sie für den Suchenden ihre
Bedeutung haben und ihn mindestens den Wald, durch den sie führen,
erfahren lassen. Die Wahrheit kann man nicht suchen, wie man einen
bestimmten Gegenstand sucht, den man einmal vor Augen gehabt und danach
verloren hatte, jedoch auch nicht wie einen bisher unentdeckten Stern, den
zwar noch niemand gesehen hat, dessen Existenz man aber berechnen



940 NIETZSCHES WAHRHEIT

konnte. Nietzsches Äusserungen, dass es die Wahrheit nicht gebe, verwirren
uns nicht mehr und nicht weniger als die Aussage jenes Kreters, der gesagt
haben soll: «Alle Kreter sind Lügner.» Beginnen wir also am Anfang
unseres «Holzweges»

Der junge Nietzsche

Leben und Denken des jungen Nietzsche scheinen zur Hauptsache von
zweierlei Antriebskräften bestimmt zu sein: einmal vom Eifer für
philologisch genaue Erkenntnis - in jedem Bereich des wissenschaftlich Erfassbaren

- und sodann von der Begeisterung für die Kunst.
Die Philologie war die strenge Disziplin, der sich der Gymnasiast,

Student und junge akademische Lehrer zunächst einmal unterwarf, und deren
Ethos er weiterhin verpflichtet blieb. Der ethische Aspekt der Philologie,
nämlich die Tugend der Redlichkeit, der intellektuellen Rechtschaffenheit,
blieb in Nietzsche wirksam, auch noch in jener späteren Zeit, da er sämtliche

moralischen Werte kritisch überprüfte, ihr Herkommen, ihre
«Genealogie», ans Licht zog und damit ihre Gültigkeit relativierte. «Wenn
durch Übung in einer langen Geschlechterkette genug Feinheit, Tapferkeit,
Vorsicht und Mässigung aufgesammelt ist, so strahlt die Instinkt-Kraft
dieser einverleibten Tugend auch noch ins Geistigste aus - und jenes
seltene Phänomen wird sichtbar, die intellektuelle Rechtschaffenheit» 2. So

schreibt Nietzsche noch während der Arbeit an seinem letzten geplanten
Hauptwerk, im Frühjahr 1888.

Diese philologische, aber auch im naturwissenschaftlichen Bereich gültige

Tugend der intellektuellen Rechtschaffenheit ist nach Nietzsche das

letzte Ergebnis der christlichen Moral und jahrhundertelangen Gewissensprüfung,

die Nietzsche in anderer Hinsicht doch so hart angegriffen hatte
und die sich nach ihm zuletzt gegen die christliche Lehre selber wenden
müsste. Die intellektuelle Rechtschaffenheit führt notwendig in jene
erbarmungslose «Schule des Verdachts», die vor keinem der überlieferten
Werte haltmacht und die Menschheit zuletzt mit dem Problem des

Nihilismus konfrontiert - dem Problem, dem Nietzsche nicht ausgewichen
ist, das er aber im Rückgriff auf eine andere «Tugend» oder Kraft zu lösen
versuchte.

Die zweite bewegende Kraft, die wir einleitend genannt haben, die bereits
das Werk des jungen Nietzsche mitbestimmt und auf die er später auf neue
Weise zurückkommt, ist die Begeisterung für die Kunst. Wir denken dabei
in erster Linie an Nietzsches Verhältnis zur Musik und zur antiken
Tragödie, aber auch zur Wort-Kunst im allgemeinen, zu Rhetorik und Dich-



NIETZSCHES WAHRHEIT 941

tung aller Gattungen, schliesslich zur Architektur und zur grossen Malerei.
«Die Kunst ist das grosse Stimulans des Lebens»3. Dieses Wort
Nietzsches behält bis in seine Spätzeit Bekenntnischarakter.

Ist ein Stimulans aber nicht etwas Drogenähnliches, etwas, was einen
«normalen» Bewegungsablauf verändert, vielleicht verfälscht? Auf der
Ebene von Nietzsches Denken stellt sich die Frage: Ist die Kunst als Anreiz
zum Leben nicht vielleicht dem Ideal der unbedingten Wahrhaftigkeit, der
intellektuellen Rechtschaffenheit, entgegengesetzt Führte ohne die Kunst
ein redliches Denken, ein kritisches Denken von der Strenge, die Nietzsche

von sich verlangte, nicht auf dem raschesten Weg zum Nihilismus und zur
Selbstvernichtung

Tatsächlich zeigt sich in Nietzsches gesamtem Werk ein erschütterndes

Ringen darum, die Spannung zwischen Kunstbegeisterung und Wahrheitsliebe

auszuhalten und beide im Denken zur Übereinstimmung zu bringen.
In meinem Buch «Nietzsche und die poetische Lüge»4 habe ich
darzustellen versucht, wie in verschiedenen Etappen seiner Entwicklung Nietzsche

als Denker sich einerseits mit dem seit der Antike als «Lügner»
verschrieenen Dichter, aber andrerseits auch mit dem Künstler als dem
Vermittler einer elementaren Seinswirklichkeit auseinandersetzt.

In seiner Frühzeit glaubte Nietzsche in der antiken Tragödie eine Kunstform

gefunden zu haben, die das ursprüngliche Wesen der Welt, von
Nietzsche mit Schopenhauer als «Wille» bezeichnet, in seiner ganzen
unmenschlichen Schrecklichkeit offenbarte und zugleich durch die Maske
des schönen Seins verklärte, ja rechtfertigte. «An der Vernichtung des

Individuums», sagt Nietzsche in «Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der
Musik», «an den einzelnen Beispielen einer solchen Vernichtung wird uns
nur das ewige Phänomen der dionysischen Kunst deutlich gemacht, die den

Willen in seiner Allmacht gleichsam hinter dem principio individuations,
das ewige Leben jenseits aller Erscheinung und trotz aller Vernichtung
zum Ausdruck bringt. Die metaphysische Freude am Tragischen ist eine

Übersetzung der instinctiv unbewussten dionysischen Weisheit in die
Sprache des Bildes: der Held, die höchste Willenserscheinung, wird zu
unserer Lust verneint, weil er doch nur Erscheinung ist und das ewige
Leben des Willens durch seine Vernichtung nicht berührt wird»5. Mit
seiner enthusiastischen Bewunderung der Tragödie, die er «aus dem Geiste
der Musik» entstanden glaubte, und mit seiner Bejahung der Welt als
Tragödie versuchte Nietzsche den schopenhauerischen und eigenen Pessimismus

zu überwinden und die intellektuell folgerichtige Verurteilung der
Welt zu vermeiden 6.

Der junge Nietzsche bedurfte noch zweier Gottheiten, des Dionysos und
des Apollon, um das Widersprüchliche der Welt als Tragödie zu verstehen,



942 NIETZSCHES WAHRHEIT

wie ja auch Schopenhauer zwei Grundbegriffe gebrauchte, «Wille» und
«Vorstellung». Aber schon beim jungen Nietzsche liegen die Akzente
anders als bei Schopenhauer. Der dionysische «Wille» wird nicht verneint,
sondern bejaht.

Wahrheit-Suche

In der Übergangszeit zu seinem Spätwerk versucht Nietzsche immer mehr,
dem Dualismus in der philosophischen Erfassung der Welt zu entgehen und
eine einheitliche Grund-FormeZ, wenn man so sagen darf, für die dem
Weltprozess zu Grunde liegende Wahrheit zu finden. Allerdings muss er
dabei zuerst einmal die langwierige «Schule des Verdachts» durchlaufen,
die jede Einzelwahrheit vorsichtig prüft und relativiert. «Das Pathos, dass

man die Wahrheit habe», sagt Nietzsche in «Menschliches, Allzumenschliches»,

«gilt jetzt sehr wenig im Verhältnis zu jenem freilich milderen und
klangloseren Pathos des Wahrheit-Suchens, welches nicht müde wird,
umzulernen und neu zu prüfen»1. Nietzsche sagt dies zwar im Hinblick auf
jene, wie er meint, vergangenen Zeiten der schonungslosen Kämpfe, wie
man sie im Zeitalter der Inquisition und der Reformation gegeneinander
führte, weil man die Wahrheit zu haben glaubte. Aber man kann das

«mildere Pathos» des Wahrheit-Suc/zens auch auf Nietzsche selbst, auf
seine damaligen Schriften und ihren leiseren Ton beziehen, wenn man diese

neueren Werke mit dem enthusiastischen und kämpferischen Stil der «Geburt

der Tragödie» und der «Unzeitgemässen Betrachtungen» vergleicht.
Nietzsche hat, hierbei vor allem den französischen Moralisten folgend,

eine lange Zeit der Untersuchung und Analyse menschlicher «Wahrheiten»
gewidmet und in diesen Gebieten eine Fülle feinster psychologischer
Einsichten gewonnen. Um den Menschen und seine doch sehr relativen
«Werte» genauer kennenzulernen, lohnt es sich, Nietzsches sogenannt
«kritischen» Schriften zu lesen, vor allem «Menschliches, Allzumenschliches»,

aber auch «Morgenröte», «Die fröhliche Wissenschaft» sowie noch
die späteren Ausführungen zur «Genealogie der Moral» und «Jenseits von
Gut und Böse». Das Wort «Genealogie» ist insofern bezeichnend, weil
Nietzsche als Historiker und Philologe grundsätzlich einem menschlichen
«Wert» oder einer bestimmten «Wahrheit» nicht Seinscharakter, sondern
Werdenscharakter und darum auch Un-Wert, Un-Wahrheit, zuschreibt.
Die Frage nach der Genealogie schlägt von selbst schon eine nihilistische
Zielrichtung vor.

Vielleicht lässt sich sagen, dass Nietzsche als unbestechlicher Kritiker
der verschiedenen «geborenen» und darum auch sterblichen Wahrheiten



NIETZSCHES WAHRHEIT 943

nach dem «Wesen von Wahrheit» nicht gefragt habe, wie dies Martin
Heidegger in bezug auf das Verhältnis von Kunst und Wahrheit bei
Nietzsche feststellt. «In dieser grundsätzlichen, Entsetzen erregenden
Frage», sagt Heidegger, «kommt Nietzsche gleichwohl nicht zur eigentlichen

Wahrheit im Sinne einer Erörterung des Wesens des Wahren»6.
Und weiter: «Dass in Nietzsches Denken die Frage nach dem Wesen der
Wahrheit ausbleibt, ist ein Versäumnis eigener Art, das, wenn je, nicht ihm
allein und nicht erst ihm zur Last gelegt werden könnte. Dieses Versäumnis'

geht seit Piaton und Aristoteles überall durch die ganze Geschichte der
abendländischen Philosophie» 9. Heidegger sieht Nietzsche am Ende jener
langen Kette von abendländischen Denkern, welche die Wahrheitsfrage mit
derjenigen nach der Erkenntnis von «Seiendem» verbunden -, vielleicht
verwechselt haben.

Gleichwohl wollen wir Nietzsche auf seiner Suche nach der Wahrheit
bis in seine Spätzeit hinein folgen. Die Kritik der herkömmlichen Werte
und die Verzweiflung über die sich wandelnden «Wahrheiten» führen
geradlinig in den Nihilismus. Dies hat Nietzsche klar erkannt, wobei er
wohl wusste, dass nicht er allein, sondern bedeutende Vorläufer,
Zeitgenossen und vielleicht eine noch kommende Generation von Wissenschaftern

für die Heraufkunft des Nihilismus mitverantwortlich wären. Der
europäische Nihilismus, der Nihilismus überhaupt, kündigte sich als Schicksal

an. Aber Nietzsche wollte nicht beim Nihilismus stehen bleiben; er
wollte ihn überwinden. Warum?

Zunächst könnte man sagen: aus ästhetischen Gründen. In tieferem
Sinne aber drängte ihn auch sein Gewissen, sein ethisch verankertes Suchen
nach der Wahrheit, zu einer Überwindung der aufreizend naheliegenden,
vielleicht allzu billigen, nihilistischen Konsequenzen eines nur
kritischwissenschaftlichen Denkens.

Die Rechtfertigung der Welt aus ästhetischen Gründen ist schon für den
jungen Philologen Nietzsche ein, ihn in Gegensatz zu namhaften
Fachkollegen bringendes Anliegen; und die Auseinandersetzung, nicht allein
mit dem Kunstwerk, sondern mit der Welt als Kunstwerk, wird den Denker
Nietzsche bis in seine späteste Zeit in Atem halten. Bereits in der «Geburt
der Tragödie aus dem Geiste der Musik» steht der vielzitierte Satz: «Denn
nur als ästhetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt»

10. Das Dasein in seiner grauenvollen Vermischung von Geburt
und Vernichtung, von Kampf und Untergang allen individuellen Lebens,
wäre für den sensiblen, den mit-leidenden Menschen im schopenhauerischen

Sinne stricte zu verneinen, wenn es nicht den Schein des Schönen
hätte. - Den «Schein», also eine Art von verklärender Lüge, über einem
ganz anders gearteten «wahren Wesen»



944 NIETZSCHES WAHRHEIT

Schopenhauers Dualismus von Welt als zu verneinender Wille und Welt
als zu bejahende Vorstellung, das heisst Kunstwerk, konnte Nietzsche nicht
befriedigen. Er suchte nach einer einheitlichen Wahrheit, welche das

Leben, die Welt, als Ganzes zu rechtfertigen vermöchte. Eine Wahrheit, die
dem allgemeinen Willen innerhalb der Welt ebenso Rechnung trüge, wie
dem glänzenden Aspekt des als Kunstwerk vorgestellten Daseins.

Die Formel, die der spätere Nietzsche für diese einheitliche Wahrheit
verwendet, lautet «Wille zur Macht». Wir wollen uns hier nicht auf die von
den Philologen diskutierte Frage einlassen, ob Nietzsches geplantes letztes

Hauptwerk wirklich hätte «Der Wille zur Macht» heissen sollen, oder ob es

einen andern Titel erhalten hätte. Relevant sind für uns jene Fragmente, da
Nietzsche den Ausdruck «Wille zur Macht» gebraucht, und die Vielfalt
der Aspekte, unter denen der Ausdruck bei Nietzsche erscheint.

Zunächst gilt es, den Begriff «Wille zur Macht» zu klären und vor
Missverständnissen zu schützen, wie sie der Sprachgebrauch ohne Bezug auf
Nietzsche veranlassen könnte. Das Wort «Wille», als ein Grundphänomen
des Daseins verstanden, verbindet Nietzsche zunächst mit Schopenhauer.
Es findet sich im Frühwerk Nietzsches bereits sehr häufig, freilich und dies
anders als bei Schopenhauer, im Bedeutungsfeld dessen, was Nietzsche das

«Dionysische» nennt - und verherrlicht.
Im Gegensatz sowohl zu Nietzsche, wie zu Schopenhauer, sind wir durch

den Sprachgebrauch zumeist gewohnt, das Wort «Wille» im Zusammenhang

mit einer bestimmten Person zu denken. Der Gläubige jüdischer,
christlicher oder mohammedanischer Herkunft verbindet «Willen» in
seiner stärksten Bedeutung mit dem Glauben an einen persönlichen Gott.
Auch für ihn ist Wille als «Wille Gottes» ein Grundphänomen des Daseins,
eine mehr oder weniger weitgehende Erklärung für das Geschehen in der
Welt, eine Wahrheit, hinter die man nicht zurückfragen darf.

Im Bereich des Menschlichen wird «Wille», nach dem geläufigen
Sprachgebrauch, ebenfalls in einer engen Verbindung mit dem Persönlichkeitsbegriff

gedacht. Der Wille erfährt demzufolge eine moralische Bewertung:
er kann gut oder böse genannt werden, sofern nämlich der menschlichen
Person, dem Träger des Willens, eine gewisse Freiheit zugestanden wird.

Auch die «Macht», das zweite Hauptwort in Nietzsches «Formel», hat
primär eine theologische Bedeutung. Der Gläubige spricht von der «Macht
Gottes», wie vom «Willen Gottes», wobei beide Attribute in einer
monotheistischen Religion aufs engste zusammengehören. Ein Gott, der wollte,
aber nicht die Macht hätte, seinen Willen auszuführen, lässt sich nur im
Polytheismus vorstellen. In der Person des Einzigen Gottes sind Wille und
Macht vereinigt, die Macht freilich dem Willen untergeordnet. Es lässt sich
zum Beispiel denken, dass Gott die Macht hätte, die Welt in einer zweiten



NIETZSCHES WAHRHEIT 945

Sintflut untergehen zu lassen, dies aber nicht will. Hingegen lässt sich nicht
denken, dass der einzige Herr und Gott etwas wollte, es aber nicht
vermöchte.

Im menschlichen Bereich wird «Macht» meist in einem eingeschränkten
Sinne verstanden und auf politische und soziale Verhältnisse bezogen.
Auch diese menschliche Macht erfährt, wie der menschliche Wille,
verschiedenartige moralische Bewertungen. Sie kann als «segensreich» oder
«verhängnisvoll» gelten. Von manchen wird «Macht» generell als «böse»,
oder mindestens als «gefährlich», das heisst mit einer natürlichen Neigung
zum Bösen hin bezeichnet.

Von diesen gewohnten Vorstellungen, die wir mit den Worten «Wille»
und «Macht» verbinden, haben wir uns zu distanzieren, ohne sie freilich
ganz zu vergessen, wenn wir begreifen wollen, was alles Nietzsche mit dem
Ausdruck «Wille zur Macht» zu deuten versucht. Sein Streben zunächst,
eine einzige «Wahrheit» zu finden, die der Fülle aller Erscheinungen
gerecht würde, hat seine Wurzeln in der monotheistischen christlichen
Religion, in der er erzogen wurde, aber auch in der ihm bekannten Suche
der vorsokratischen Philosophen nach einer Arche, einem einzigen
Anfangs- und Grundprinzip der Welt. Auch an Spinozas natura naturans darf
im Hinblick auf Nietzsches Suche nach einem allgemein wirkenden Prinzip,
einer in der Welt sich offenbarenden «Wahrheit», erinnert werden (dabei
dürfen uns Nietzsches in den nachgelassenen Fragmenten wiederholt
geäusserten Angriffe gegen den «Monismus» über sein eigenes Grundstreben
nicht hinwegtäuschen).

Das Stichwort «Wille» hat Nietzsche, wie bereits gesagt, von seinem
Lehrmeister und «Erzieher» Schopenhauer übernommen. Doch hier zeigt
sich schon früh ein Unterschied zwischen den beiden Denkern, den
Nietzsche später so formuliert: «Es gibt kein ,Wollen', sondern nur ein
Etwas-Wollen: man muss nicht das Ziel auslösen aus dem Zustand»11;
und: «Man hat den Charakter des Willens weggestrichen, indem man den

Inhalt, das Wohin? heraus substrahiert hat —: das ist im höchsten Grade
bei Schopenhauer der Fall: das ist ein blosses leeres Wort, was er ,Wille'
nennt»12.

Etwas wollen

Was ist nun dieses «Etwas», «Etwas-Wollen», auf das hin sich Nietzsches
Suche nach der Wahrheit zuspitzt? Bevor wir diese Frage voreilig
beantworten, müssen wir uns klar machen, dass Nietzsche das Suchen nach der
Wahrheit selbst, von der Philologie her, als ein Interpretieren-Wollen



946 NIETZSCHES WAHRHEIT

auffasst. «Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen»13, sagt Nietzsche.
Der Suchende selbst drückt einer Erkenntnis den Stempel der Wahrheit
auf. Demnach ist Wahrheit ein Geschaffenes, «Gemachtes», nicht eine

ewige Idee im Sinne Piatos oder ein ti èn etnei, etwas, das eh und je gewesen
ist, im Sinne des Aristoteles. Nach Nietzsche ist die Wahrheit als

Interpretation ein Willens-Produkt.
Hierzu ist zu bemerken: Wohl sucht der gewissenhafte Philologe bei der

Interpretation eines schwierigen Textes nach der «richtigen», das heisst

objektiv wahren Lesart und Deutung (was immer in einer historischen
Wissenschaft unter «objektiv» verstanden werden soll). Aber wie oft muss
sich auch der redlich bemühte Philologe, gerade bei einer besonders

«guten», «schönen» und von andern beifällig aufgenommenen Interpretation

fragen: Vielleicht habe ich diese Interpretation nicht wirklich aus
dem Text heraus «gefunden», sondern selbst in den Text hinein gelegt?!

Das historisch geschulte philologische Gewissen leitet, wenn es nicht
irgend einmal übertönt wird, vielfach einen regressus in infinitum ein,
mit eventuell nihilistischer Konsequenz. Nietzsche fragte deshalb schon
früh nach dem «Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben» und
entschied sich «unzeitgemäss» für das «Leben». Freilich gilt dies, so
müssen wir festhalten, nicht in bezug auf sein persönliches Leben, das er
sich vielmehr mit seinem ruhelosen Suchen und mit der Entdeckung höchst
unbequemer «Wahrheiten» denkbar erschwert hat. Doch gerade auch der
«unbeschwertere» Philologe, im Vergleich zu Nietzsche, entscheidet sich,
wenn er sich nicht in uferlosem Suchen verlieren will, in Wirklichkeit des

öftern, ihm selber wohl selten bewusst, «für das Leben», das heisst zu
Gunsten einer ihm sympathischen und fruchtbar scheinenden Theorie.

In diesem Zusammenhang ist zu erwähnen, dass unlängst in der Neuen
Zürcher Zeitung ein Aufsatz des ETH-Professors Heinrich Zollinger
erschienen ist, in welchem sich der Naturwissenschafter mit der psycho-
linguistischen Theorie von der «Schwierigkeit der Verneinung»
auseinandersetzt14. Zollinger zeigt an einem Beispiel, dass auch der Chemiker
viel grössere innere Schwierigkeiten zu überwinden hat, wenn es gilt, ein

Experiment durchzuführen, das lediglich der Falsifikation, der Widerlegung

einer bestimmten Annahme, dienen soll, als wenn er ein Experiment

durchzuführen hat, welches die Bestätigung einer Hypothese erweisen

könnte. Offenbar bestehen auch für den Naturwissenschafter gewisse
psychologische Barrieren gegen das «Unfruchtbare», gegen die seine

Tätigkeit und damit vielleicht auch sein Leben störende «Verneinung» -,
worüber er sich aber meistens nicht Rechenschaft ablegt.

Die Wendung «für das Leben», die Nietzsche bewusst formuliert, verrät

uns, welche Richtung er bereits als junger Gelehrter verfolgt, im Augen-



NIETZSCHES WAHRHEIT 947

blick, da er sich von andern Philologen und Historikern, wenigstens in
der pädagogischen Theorie, zu unterscheiden beginnt. Nicht kritische,
historisch-philologische Wissenschaft allein, deren Schulweg er kennt und
deren Methode und «Tugend» er auch bis zuletzt verpflichtet bleiben
wird - deren mögliche nihilistische Folgen er aber voraussieht -, nicht
diese Wissenschaft ist Nietzsches eigentliches Ziel, sondern eine Art von
«Biologie», von Bildung und Förderung des menschlichen Lebens, zu
deren wichtigsten Hilfsmitteln er schon damals die Kunst zählt.

Das Wort «Macht» gehört für Nietzsche in das Bedeutungsfeld von
«Kunst». Das Kunstwerk bezeugt einen Herrschaftsanspruch des
gestaltenden Willens über das Chaos. Der gestaltende Wille aber offenbart
sich Nietzsche nicht nur im Bereich des menschlichen Kunstschaffens,
wofür ihm die antiken Tragödiendichter - und Richard Wagner - zunächst
die bedeutendsten Repräsentanten waren, sondern zunehmend auch, was
vor allem die nachgelassenen Aufzeichnungen bezeugen, im Bereich des

aussermenschlichen Lebens. In den Formen, in denen sich organisches
Dasein darstellt, sieht Nietzsche das Werk eines Baumeister-Willens, eines

künstlerischen Willens, allgemein eines Willens «zur Macht». Denn
Macht ist das, was man kann, ebenso, wie Kunst das ist, was man kann.
Der primär künstlerische Aspekt des Machtbegriffes bei Nietzsche lässt

uns verstehen, warum er die politischen und sozialen Aspekte der «Macht»

- die wir im allgemeinen in den Vordergrund stellen -, etwa die politischen
und sozialen Machtverschiebungen in seiner eigenen Zeit, nur am Rande
beleuchtet.

Wille zur Macht ist für Nietzsche in erster Linie Wille des Lebens zur
Form, und zwar zu immer neuen Formen, da die einzelnen individuellen
und vielleicht auch artgemässen Formen vergänglich sind. Die darwini-
stische Evolutionstheorie seiner Zeit hat Nietzsche in dem Sinn
übernommen und zugleich abgewandelt, als er einen mächtigen Gestaltungswillen

im Leben unaufhörlich am Werk sah. Dass der Mensch in seiner
gegenwärtigen Gestalt nicht das letzte Ziel der Evolution zu sein braucht,
war für ihn evident. So drängte sich für Nietzsches spekulativen Geist der
«Übermensch» als eine neue, erstrebenswerte Lebensform auf, wobei er
allerdings die Selektionstheorie der Naturwissenschafter nicht gelten lassen
wollte und den Übermenschen ins Planungsfeld des menschlichen Willens
und Verstandes, das heisst der Erziehung rückte.

Die Ewige Wiederkehr

Der Traum vom Übermenschen, diese Hoffnung auf einen wahren Fort-
Schritt, wurde für Nietzsche aber, noch ehe er das Bild des Übermenschen



948 NIETZSCHES WAHRHEIT

deutlicher hätte entwerfen können15, durchkreuzt von der Vision einer
Ewigen Wiederkehr aller Dinge. Dieser grauenvollste Gedanke für jeden,
der an den Unzulänglichkeiten der gegenwärtigen Lebensformen und
Zustände leidet, war ihm eines Tages, nicht weit von Sils Maria, in den
Sinn gekommen und hatte Besitz von ihm ergriffen.

Nietzsche wehrte sich, wie ein leidendes Tier, gegen diesen Gedanken
und nahm ihn doch an, weil er ihm «wahr» schien, notwendig schien.
Wissenschaftlich schien er ihm wahr wegen des Satzes von der Erhaltung
der Energie, den Nietzsche allerdings nie, auch als er bei den
Naturwissenschaftern Hilfe suchte, als «Beweismittel» zu Ende führen konnte.
Ethisch schien er ihm notwendig, weil ein Ja zum Leben auch eine Bejahung

aller Daseinsstadien in alle Ewigkeit forderte. Das Ja zum Leben,
der Amor Fati, war das ethische Gebot, das Nietzsche auch nach der
Kritik der meisten andern moralischen «Werte», auch noch jenseits von
Gut und Böse, für Pflicht hielt.

Bereits in «Menschliches, Allzumenschliches» findet sich diese ethische

Grundhaltung Nietzsches ausgedrückt, wie er sie sich auch später noch,
sogar in übersteigertem Masse, bewahrt hat. «Damals lernte ich erst»,
sagt Nietzsche in der 1886 in Sils Maria geschriebenen Vorrede zum
zweiten Buch von «Menschliches, Allzumenschliches», «jenes einsiedlerische

Reden, auf welches sich nur die Schweigendsten und Leidendsten
verstehn: ich redete, ohne Zeugen oder vielmehr gleichgültig gegen Zeugen,
um nicht am Schweigen zu leiden, ich sprach von lauter Dingen, die mich
nichts angingen, aber so, als ob sie mich etwas angingen. Damals lernte
ich die Kunst, mich heiter, objektiv, neugierig, vor allem gesund und
boshaft zu geben —, und bei einem Kranken ist dies, wie mir scheinen will,
sein ,guter Geschmack'? Einem feineren Auge und Mitgefühl wird es trotzdem

nicht entgeh'n, was vielleicht den Reiz dieser Schriften ausmacht -,
dass hier ein Leidender und Entbehrender sei. Hier soll das Gleichgewicht,
die Gelassenheit, sogar die Dankbarkeit gegen das Leben aufrechterhalten
werden, hier waltet ein strenger, stolzer, beständig wacher, beständig
reizbarer Wille, der sich die Aufgabe gestellt hat, das Leben wider den
Schmerz zu verteidigen und alle Schlüsse abzuknicken, welche aus
Schmerz, Enttäuschung, Überdruss, Vereinsamung und andrem
Moorgrunde gleich giftigen Schwämmen aufzuwachsen pflegen»16. - Die
Annahme des Wiederkunftsgedankens in Nietzsches späterer Zeit bedeutete

die höchste Leistung des Willens, das Leben wider den Schmerz zu
verteidigen.

Logisch schliessen sich der Wiederkunftsgedanke und das Ziel vom
Übermenschen, überhaupt die Evolutionstheorie, aus. Aber Nietzsche
versucht verzweifelt, die beiden Gedanken zu vereinigen, spricht von der



NIETZSCHES WAHRHEIT 949

Ewigen Wiederkehr als vom «grossen züchtenden Gedanken». Der Mensch
soll so weit gebracht werden, dass er den Gedanken der Ewigen Wiederkehr

aushält, ja wünscht.
Bevor wir Nietzsche wegen dieser Unlogik (Jaspers spricht von der

«Bodenlosigkeit» von Übermensch- und Wiederkunftslehre) verurteilen, ist
etwa zu bedenken, dass auch der Calvinist, der streng an Determination
glaubt, sich in Wirklichkeit alle Mühe gibt, erfolgreich zu handeln, um
gewissermassen zu «beweisen», dass er ein Auserwählter, ein zum Erfolg
Prädestinierter, sei. Das Fatum, an das man glaubt, doch noch in den
eigenen Griff zu bekommen, scheint ein ur-menschliches Verlangen zu
sein. Der evangelische Bericht von der Erhörung jener kananäischen Frau,
die um Hilfe für ihre Tochter bat und die auf Jesu ablehnende Aussage,
das «Brot» sei für die «Kinder» (Israels) und nicht für die «Hunde»
bestimmt, erwiderte: Ja, aber die Brosamen unter dem Tisch kämen doch
auch den «Hündlein» zugute ...17, dieser Bericht scheint eine Bestätigung
dafür, dass Prädestination das Überraschende, den hartnäckig glaubenden
Willen, nicht immer ausschliesst.

Aber fruchtbarer für die Nachwelt als Nietzsches paradoxe Gedanken
über Ewige Wiederkehr und Übermensch erweist sich doch wohl seine

Deutung des Lebens als Wille zur Macht, das ist als Manifestation eines

allgemeinen gestaltenden Willens. Wir werden darauf zurückkommen.

Naturwissenschaft

Curt Paul Janz hat in seiner Nietzsche-Biographie gesagt, es sei «vielleicht
die Tragödie» von Nietzsches Leben gewesen, dass er nicht Naturwissenschaften

studiert habe, wie er dies vor seiner Berufung nach Basel, aber
auch später wieder, beabsichtigt hatte18. Aber die Naturwissenschaften
seiner Zeit hätten Nietzsche wohl nicht das geboten, was er in ihnen suchte.
Als tragisch könnte man es bezeichnen, dass Nietzsche noch nicht mit den
Resultaten konfrontiert wurde, welche die heutigen Naturwissenschaften
dem philosophischen Geist zur «Verarbeitung» anbieten. Relativitätstheorie,

Kernphysik, Astrophysik und vor allem die Ergebnisse der
heutigen Molekularbiologie wären der «Stoff» gewesen, an dem sich Nietzsches
suchender Geist wirklich hätte entflammen können -, nicht die
Entdeckungen in Chemie und Physik des 19. Jahrhunderts, noch die
Abstammungslehre Darwins, so sehr sich Nietzsche auch von ihr hatte anregen
(und zu Widerspruch herausfordern) lassen.

Der Ernst, mit dem Nietzsche indessen an den Entdeckungen der
Naturwissenschafter seiner Zeit teilnahm, zeigt sich in der Kritik, die er



950 NIETZSCHES WAHRHEIT

an diesen Forschern übt: «Ihnen fehlt die Leidenschaft in diesen Dingen,
das Leiden an ihnen»; und: «Man muss das Verhängnis an sich selbst

erlebt, man muss an ihm fast zugrunde gegangen sein, um hier keinen
Spass mehr zu versteh'n - (die Freigeisterei unsrer Herren Naturforscher
und Physiologen ist in meinen Augen ein Spass)», sagt Nietzsche in «Der
Antichrist»19. Nietzsche sah voraus, dass die Naturwissenschafter zur
Heraufkunft des Nihilismus das Ihrige beitragen würden, ohne sich
darüber Gedanken zu machen. Nicht nur das im Philologentum und im
Historizismus sich auswirkende verfeinerte christliche «Gewissen», das als

Methode in eine schlechte Unendlichkeit mündet, sondern auch die
Methoden der naturwissenschaftlichen Forschung haben ihren destruktiven

Aspekt, der einer nihilistischen Weltanschauung Vorschub leistet.
In seinem fortschrittsgläubigen Jahrhundert war Nietzsche einer der

wenigen, der die Folgen wissenschaftlicher Entdeckungen überhaupt mit
Sorge bedachte - wie einst die katholische Kirche die Entdeckungen eines

Kopernikus und Galilei. - Aber über den Schatten seines stets suchenden,
sich nie beruhigenden Geistes konnte Nietzsche nicht springen. So wandte
er sich eine Zeitlang vor allem biologischen Phänomenen zu, um in ihnen
die «Wahrheit» zu finden, die ihm das Leben als Ganzes erklären helfen
sollte.

«Eine Vielheit von Kräften, verbunden durch einen gemeinsamen
Ernährungs-Vorgang, heissen wir ,Leben'», sagt Nietzsche in einem
nachgelassenen Fragment und fährt fort: «Zu diesem Ernährungs-Vorgang, als
Mittel seiner Ermöglichung, gehört alles sogenannte Fühlen, Vorstellen,
Denken, d.h. 1. ein Widerstreben gegen alle anderen Kräfte; 2. ein
Zurechtmachen derselben nach Gestalt und Rhythmus; 3. ein Abschätzen
in bezug auf Einverleibung oder Abscheidung»20. Mit diesen trockenen
Worten sucht der späte Nietzsche das Leben zu charakterisieren. Auffallend

ist aber auch in der sonst nüchternen Beschreibung der Begriff des

«Zurechtmachens nach Gestalt und Rhythmus». Nietzsche kann sich die
einzelnen Lebewesen nicht anders vorstellen, als dass sie durch einen
künstlerischen Willen geschaffen und eine Zeitlang erhalten werden. Diesen

künstlerischen Willen nennt er immer häufiger «Wille zur Macht»,
wobei «zur Macht» sowohl die Intention zu einer bestimmten Form,
Organisation, wie auch zur Herrschaft über andere, konkurrierende
Lebewesen bedeutet. Die Beispiele, die Nietzsche in diesem Zusammenhang
anführt, sind zu zahlreich, als dass wir sie alle zitieren könnten.

Wir müssen zusammenfassen. Das Tragische in Nietzsches Bestreben,
Natur-Vorgänge zu verstehen, liegt nicht darin, dass er nicht Naturwissenschaften

studiert hat und darum leichthin als Dilettant auf diesen Gebieten
bezeichnet werden kann. Nietzsche hätte ja aus gesundheitlichen Gründen,



NIETZSCHES WAHRHEIT 951

vor allem wegen der Schwäche seiner Augen, kaum die Voraussetzungen
dafür gehabt, naturwissenschaftliche Erkenntnis durch praktisches
Experimentieren selber zu fördern. Ausserdem bedurfte es bekanntlich des

geistigen und physischen Einsatzes mehrerer Generationen von Forschern, um
all die Erkenntnisse ans Licht zu bringen, die heute, rund hundert Jahre
nach Nietzsches Suche nach der Wahrheit oder nach einer einheitlichen
Lebenserklärung, gewissermassen «auf dem Tisch» liegen.

Nietzsche konnte zum Beispiel nur vermuten, dass es «Atome» im
herkömmlichen Sinne so wenig gebe, wie gewisse moralische und metaphysische

aeternae veritates (ewige Wahrheiten oder Ideen), die er als

Irrtümer oder als willkürliche, bloss «nützliche» Interpretationen entlarvte.
Heute hingegen weiss jeder «Idiot» (ich verstehe das Wort natürlich in der
alten Bedeutung von «Laie»), dass das Atom spaltbar ist, dass auf Grund
von berechenbaren Relationen zwischen Masse und Energie, bei der
Zertrümmerung von Atomen gewaltige Energiemengen freigelegt werden und
dass ausserdem immer noch neue «kleinste Teilchen» sich finden lassen,
die man vorsichtshalber nicht mehr «Atome», unteilbare Wesenheiten,
sondern nur noch «Partikeln», Teilchen, nennt.

Auf dem Gebiet der Biologie hat Nietzsche geglaubt, mit der Formel
«Wille zur Macht» so etwas wie den Schlüssel zum Leben gefunden zu
haben. Heute kann jeder, der es will, in populären Darstellungen etwas
über den genetischen Code, die Doppel-Helix, die Reproduktion der

Matrix, die genaue Wiedergabe der Information im Sinne des Erbguts
usw. lesen. - Was wäre wohl geschehen, wenn ein Biologe Nietzsche
berichtet hätte, dass ein Virus in eine fremde Zelle eindringen und diese

zur Weitergabe des dem Virus eigenen Code zwingen könne? - Hätte er

triumphierend ausgerufen: «Da habt ihr's: Leben ist Wille zur Macht und
nichts ausserdem!»? Oder hätte ihn die geradezu bestürzende Übereinstimmung

zwischen mikrobiologischer Erkenntnis und seiner eigenen
philosophischen Interpretation des Lebens vielleicht zu neuem Verdachtschöpfen,

zu neuem Nachdenken, Umwerten und Suchen veranlasst?
Nietzsche hat es sich bei seiner ruhelosen Suche nach der Wahrheit ja

niemals leicht gemacht. Bestätigungen waren ihm oft verdächtig, was sich
etwa in seiner nicht ohne weiteres verständlichen Polemik gegen die
Anhänger Darwins zeigt. Wir erinnern uns auch an den Zwerg, den
Zarathustra eine Zeitlang auf seiner Schulter getragen hat und der zu
Zarathustras Verkündigung der Ewigen Wiederkehr nur «verächtlich
murmelt»: «AUes Gerade lügt. Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit selber
ist ein Kreis» 21. Statt sich über die Bestätigung seines Gedankens durch
den Zwerg zu freuen, wird Zarathustra zornig: «Mache dir es nicht zu
leicht! Oder ich lasse dich hocken, wo du hockst, Lahmfuss -!» Wer den



952 NIETZSCHES WAHRHEIT

«abgründlichen» Gedanken, den Gedanken mit dem «grössten
Schwergewicht», als den Zarathustra die Wiederkunftslehre bezeichnet, nur mit
«verächtlichem Murmeln», als Binsenwahrheit gewissermassen,
ausspricht, ist ein höchst lästiger Zeuge, ein unbrauchbarer Begleiter auf dem
existenzbedrohenden Pfad der Wahrheitssuche.

Der Zwerg auf Zarathustras Schultern

Dennoch ist es vielleicht kein Zufall, dass Nietzsche gerade im Zusammenhang

mit dem Wiederkunftsgedanken die symbolische Gestalt des Zwerges
auf den Schultern Zarathustras eingeführt hat. Gerade, weil dieser
Gedanke für Nietzsche zunächst so schwer erträglich war, dass er ihn nur
in heroischer Selbstüberwindung zu bejahen vermochte, müsste ihn der
Verdacht irritieren, die Wiederkunftslehre, diese elitäre «Wahrheit»,
könnte auch einen ganz banalen Aspekt haben. «Alle Wahrheit ist krumm.»
Der bittere, das Ethos des Wahrheits-Suchers verhöhnende
Nebengeschmack dieser Aussage braucht nicht nur einen Propheten zu
verärgern. - Eine allzu plausibel scheinende Bestätigung seiner Willen-zur-
Macht-Interpretation des Lebens durch die heutige Biologie - etwa auch
durch die Ergebnisse der Krebs-Forschung - hätte Nietzsche vielleicht in
Bestürzung versetzt. Allerdings fragt es sich auch, ob Nietzsches Imperativ:

«Mache dir es nicht zu leicht!» nicht auch seine verhängnisvolle
Seite hat. Ein Gedanke ist nicht mehr oder weniger «wahr», im Masse,
wie er schwieriger oder gar unerträglich ist. Die philologische Empfehlung,
im Zweifelsfalle der Lectio difficillior, der schwierigeren Lesart, den Vorzug

zu geben, ist nicht immer am Platze. Nietzsches Vorbehalte in bezug
auf die Leidensunfähigkeit der Naturwissenschafter erschwerte ihm
vielleicht den Dialog nicht nur mit den «Zwergen», sondern auch mit den
Naturwissenschaftern.

In der heutigen natur-philosophischen Diskussion wird sich Nietzsches
Wiederkunftsgedanke kaum verwerten lassen, oder nur im Sinne einer
Wiederkehr von Ähnlichem, nicht des Gleichen oder gar des Selben. Der
Astrophysiker etwa, der die - heute wieder sehr umstrittene - These
vertritt, das Weltall dehne sich nach dem berühmten Ur-Knall ins Unermess-
liche aus, um sich schliesslich wieder zusammenzuziehen, so dass das ganze
Spektakel von vorne beginnen könnte -, selbst dieser Astrophysiker wird
niemals Nietzsches Lehre von der Wiederkehr des Gleichen in allen
Einzelheiten («dieses Spinnennetzes», «dieses Mondscheins» zum Beispiel)
bestätigen wollen.

Was die Biologie betrifft, so wird heute das Lebendige vom Nicht-



NIETZSCHES WAHRHEIT 953

Lebendigen vor allem dadurch unterschieden, dass das Lebendige sich

reproduzieren kann. Durch Information, durch Übermittlung eines

bestimmten Codes, wird immer wieder das Gleiche hervorgebracht. Also
könnte man, in Anlehnung an Nietzsche, sagen: Das Lebendige in seiner
«bejahenden» Kraft strebt tatsächlich in gewissem Sinne nach der
«Wiederkunft des Gleichen». - Aber andrerseits, da bei der Wiedergabe der
Information irgend einmal Fehler passieren, wird gerade die Ewige
Wiederkunft des Gleichen durchkreuzt. Und sind diese folgenschweren Fehler
nur als bloss zufällige «Druckfehler» im «Text» zu deuten? Sind Mutationen

und das Entstehen neuer Arten nur als Zufälle oder Unfälle im Leben
zu verstehen, wie der Biologe Jaques Monod vermutet? Oder entspringen
sie der Absicht irgend eines schaffenden Geistes, was wiederum den
künstlerischen, den dionysischen oder auch apollinischen Aspekt des allem zu
Grunde liegenden «Willens zur Macht» bewahrheitete? Oder wäre dieser
schaffende Geist am Ende wieder im Sinne des christlichen Schöpfer-
Gottes zu deuten, von dem sich Nietzsches bauender und organisierender
«Wille» im Grunde nur durch das Fehlen des Person- und Subjektbegriffes
unterscheidet -, anders gesagt, dadurch, dass er als eine Vielheit von
«Willenspunktationen» 22 aufgefasst werden kann?

Die Kombinationsmöglichkeiten von modernen wissenschaftlichen
Erkenntnissen mit Nietzscheschen Gedanken sind so vielfältig und
verwirrend, dass demjenigen, der heute über das «Leben», seinen Ursprung,
seine Verwandlungsfähigkeit - und über Nietzsche - nachdenkt, schwindlig
werden kann. Verwirrend ist die Situation auch darum, weil sich die
Terminologie der Biologen heute derjenigen der Philologen bzw. Linguisten

genähert hat. «Code», «Information», «Übertragungsfehler» usw. sind
ja Begriffe aus dem sprachlichen Bereich. - Und ausserdem haben diese

Begriffe etwas mit «gesteuerter» Befehlsgewalt, vielleicht also mit Wille zur
Macht, zu tun.

Es gibt einen Weg von Nietzsche über Albert Camus zu Monods «Le
hasard et la nécessité»23, seiner biologisch-philosophischen Lehre von
Zufall und Notwendigkeit. Es gibt aber vielleicht auch einen Weg von
Nietzsche zu einer neuen, in mancher Beziehung reineren und aufrichtigeren

christlichen Theologie. Ich denke dabei an gewisse Vertreter des
Christentums in unserem Jahrhundert, etwa an Albert Schweitzer oder
auch an Hans Küng, der sich in seinem Buch «Existiert Gott?» M eingehend
mit Nietzsche auseinandergesetzt hat. - «Das Christentum ist jeden Augenblick

noch möglich.. .», sagt Nietzsche in einem nachgelassenen
Fragment25. Der Satz gibt zu denken, wie ein Funke, aus dem Feuer
ausbrechen kann. - Allerdings denkt Nietzsche hiebei an ein Christentum
ohne «die unverschämten Dogmen», wie er sagt, an eine Erfahrung von



954 NIETZSCHES WAHRHEIT

«Glück» inmitten einer Welt des Leidens, ähnlich, wie sie auch der
Buddhismus vermitteln kann.

Wenn der Nobelpreisträger Werner Arber in einem Basler Vortrag
über «Naturwissenschaften und Ethik», 1979, den Wunsch äusserte, die
Geisteswissenschafter, Philosophen und Theologen möchten sich um das

Verständnis der heutigen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, insbesondere

der Biologie, bekümmern, so könnte man sagen: die heutige
Naturwissenschaft verlange nach einem neuen Nietzsche. Das «Buch des

Lebens», das die Erforscher des genetischen Codes vielleicht zu entziffern
beginnen, müsste gelesen werden, wie der Philologe seinen Text liest. Der
erste Schritt auf dem Weg zur Erkenntnis und zum verantwortungsbewuss-
ten Handeln beginnt beim richtigen Lesen. Denn Lesen, legere, ist die
Voraussetzung für das Intelligere.

Sollte sich allerdings als Interpretation des «Gelesenen» die Formel
«Wille zur Macht» immer mehr als richtige Interpretation aufdrängen, so
stellte sich für den intelligenten und reflektierenden Menschen die schwierige

Frage, wie er als Teil des Naturganzen sich von einem allgemeinen
Erhaltungsprinzip distanzieren könnte, das er moralisch vielleicht
verurteilt. - Dass im politischen, sozialen und privaten menschlichen Bereich
der Wille zur Macht, nun auch im banalen Sinn, sich allzu oft als Realität
erweist, braucht kaum noch gesagt zu werden.

Zum Schluss möchte ich einen Satz des Physikers und Astronomen
Steven Weinberg anführen, der sein Buch «Die ersten drei Minuten - Der
Ursprung des Universums» mit folgenden Worten beendet: «Das Bestreben,

das Universum zu verstehen, hebt das menschliche Leben ein wenig
über eine Farce hinaus und verleiht ihm einen Hauch von tragischer
Würde» 26. Dieser Satz stammt nicht von Nietzsche; aber er entspricht in
erstaunlicher Weise dem Ethos von Nietzsches Suche nach der Wahrheit.

(Vortrag, gehalten im Rahmen des Nietzsche-Kolloquiums in Sils Maria, 20. 8. 1980.)

1 Werke 3, 844, ed. Schlechta. - 2 Krit. linger, Logik und Psychologie in der
EntGesamtausgabe, ed. Colli u. Montinari, Wicklung wissenschaftlicher Erkenntnisse,
VII 3,106.-3 Werke 3, 692, ed. Schlechta, NZZ vom 9. 7. 1980, Nr. 157, S. 47. -
u. öfter. - " Basel 1954. - 5 Werke 1, 92, 15 Ernst Benz bedauert in seiner religions-
ed. Schlechta. - 6 Dazu später aus dem geschichtlichen Studie «Der dreifache
Nachlass, Werke 3, 693, ed. Schlechta. - Aspekt des Übermenschen» (Eranos-
7 Werke 1, 727, ed. Schlechta.-8 M.Heid- Jahrbuch XXVIII, 1960, und in: Urbild
egger, Nietzsche, Bd. 1, Pfullingen 1961, und Abbild, Leiden 1974) die vorwiegend
S. 174 f. - 9 Ebda. - 10 Werke 1, 40, ed. negativen, von der Kritik des Vergange-
Schlechta. - " Werke 3, 674, ed. Schlech- nen bestimmten Züge von Nietzsches Bild
ta. - 12 Werke 3, 750, ed. Schlechta. - des Übermenschen. Es ist aber zu beden-
13 Werke 3, 903, ed. Schlechta. - 14 H. Zol- ken, dass Nietzsches pädagogischer Eifer



NIETZSCHES WAHRHEIT 955

gelähmt wurde einerseits durch den
Wiederkunftsgedanken, andererseits durch
gewisse darwinistische Begriffe (Über-
leben-des-Stärkeren usw.), deren Richtigkeit

er zwar bezweifelte, die er aber
dennoch in seine eigenen Überlegungen
miteinbezog. -16 Werke 1, 741, ed. Schlechta.

- 17 Mark. 7, 25-30; Matth. 15, 22-28. -
18 C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, Bd. 1,

München/Wien 1978, S. 319. -"Werke 2,
1169, ed. Schlechta. - M Werke 3, 874, ed.
Schlechta. - 21 Werke 2, 408, ed. Schlechta.

- 22 Werke 3, 685, ed. Schlechta: «Die
Ausdrucksmittel der Sprache sind un¬

brauchbar, um das .Werden' auszudrücken:

es gehört zu unserm unablöslichen
Bedürfnis der Erhaltung, beständig eine
gröbere Welt von Bleibendem, von .Din¬
gen' usw. zu setzen Es gibt keinen
Willen: es gibt Willens-Punktationen, die
beständig ihre Macht mehren oder
verlieren.» - "J. Monod, Le hasard et la
nécessité, essai sur la philosophie naturelle

de la biologie moderne, Paris 1970.

- M München 1978. - 2S Krit. Gesamtausgabe,

ed. Colli u. Montinari, VIII 2,
S. 404. - M New York 1977, deutsch von
F. Griese, München 1977, S. 213.

Confiserie am Paradeplatz

Auserlesene Pralinés

und eine grosse Auswahl an

Zürcher
Confiserie-Spezialitäten

Hauptbahnhof Zürich
Stadelhoferplatz Shop-Ville
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt
Airport-Shopping Kloten


	Nietzsches Suche nach der Wahrheit

