
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

PETER HUCHEL, «DIE NEUNTE STUNDE»

Gedichte aus den Jahren 1972-19791

Nach dem Band «Gezählte Tage»
(1972) ist «Die neunte Stunde» die
zweite Sammlung von Gedichten, die
Huchel seit seiner Übersiedlung aus
der DDR erscheinen lässt. Damit
liegen bis heute vier Gedichtbände des
schon 77jährigen Dichters vor; insgesamt

mögen es etwa 200 Gedichte
sein, die der in Berlin geborene, aber
in der ländlichen Umgebung der Mark
Brandenburg aufgewachsene Literat,
dem alle negativen Aspekte des
Literatenhaften fehlen, der Veröffentlichung

für würdig erachtet hat. Nur
wenige können sich solche Zurückhaltung

im Publizieren leisten, ohne in
Vergessenheit zu geraten. Huchel
gehört zu diesen wenigen, die mit den
Worten kargen, deren Worte aber dafür

um so schwerer wiegen. Kritiker
wie Hans Mayer, Walter Jens, Rudolf
Härtung, Karl Krolow und Peter Wap-
neski haben dieser Überzeugung
schon vor Jahren Ausdruck verliehen.2
Es erübrigt sich, Huchels Ruhm hier
noch einmal zu rechtfertigen. Der
Hinweis darauf, dass Huchels Gedichte,

zumindest die Gedichte des Bandes
«Chausseen Chausseen» (1963) bereits
in 18 Sprachen übersetzt sind, mag
genügen.

Was not tut, ist eine Annäherung an
den vorläufig letzten Gedichtband
des Lyrikers. Der Titel lässt wie schon
derjenige des Gedichtbandes
«Gezählte Tage» an den Tod denken.

Denn die neunte Stunde ist die Stunde
des Todes Christi. Im Matthäus-Evangelium

lesen wir:
«Aber von der sechsten Stunde an

kam eine Finsternis über die ganze
Erde bis zur neunten Stunde. Um die
neunte Stunde aber schrie Jesus laut
auf: ,Eli, Eli, lema sabachthani?' (das
heisst: Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?).3» (Mat. 27,
45/46.)

Es gibt nun an entscheidender
Stelle, nämlich am Schluss des zweiten
von sechs Zyklen des Gedichtbandes,
einen Text, der explizit von der neunten

Stunde berichtet:

DIE NEUNTE STUNDE

Die Hitze sticht in den Stein
das Wort des Propheten.
Ein Mann steigt mühsam
den Hügel hinauf,
in seiner Hirtentasche
die neunte Stunde,
den Nagel und den Hammer.

Der trockene Glanz der Ziegenherde
reisst in der Luft
und fällt als Zunder hinter den

Horizont.

Dass die neunte Stunde eine Stunde
der Hitze ist, erstaunt nicht, wenn man
von der alten jüdischen Stundenzählung

ausgeht. Der Tag wurde, wie
zum Beispiel sehr klar aus dem Gleich-



PETER HUCHEL

nis von den Arbeitern im Weinberg
hervorgeht (Mat. 20), zwischen
Sonnenaufgang und Sonnenuntergang in
12 «Stunden» eingeteilt. Dies war in
Palästina ohne allzu grosse
Unregelmässigkeiten möglich, weil dort der
längste Tag nicht mehr als 14, der
kürzeste nicht weniger als 10 unserer
Stunden nach heutigem exaktem Zeit-
mass dauert. So entspricht nun die
neunte Stunde also ungefähr der Zeit
zwischen 14 und 15 Uhr, der Zeit der
grössten Hitze des Tages also. Die
Syntax des kurzen Textes scheint klar
und überschaubar: am Anfang ein für
die reimlose Lyrik der Nachkriegszeit
typisches Hyperbaton, indem das
Adverbiale «in den Stein» dem
Akkusativ-Objekt «das Wort des Propheten»
vorangestellt wird. Durch die Anordnung

der Verse wird bei Huchel das

syntaktische Gefüge sichtbar, was
übrigens in all seinen Gedichten der Fall
ist. Selbst Kühnheiten wie die
Gleichsetzung des Abstraktums «die neunte
Stunde» mit konkreten Objekten (Nagel

und Hammer) werden so
durchschaubar: in der Behandlung der
neunten Stunde als Objekt zeigt sich
doch wohl die Wahrwerdung des
prophetischen Wortes an, das Jesus seinen

Jüngern in Gethsemane so wiedergegeben

hat: denn es steht geschrieben:

«Ich werde den Hirten schlagen,
und die Schafe der Herde werden sich
zerstreuen.» (Mat. 26, 31.)

Doch wer ist der Mann mit der
Hirtentasche? Jesus selbst? Jesaia? Moses
auf dem Wege zum Gipfel des Berges
Sinai? Es wäre sinnlos, noch weiter
fragen, das Gedicht noch mehr
konkretisieren zu wollen: der Mann mit
der Hirtentasche, der sich in der
Mittagshitze abmüht, trägt jedenfalls das
Bewusstsein der kommenden Stunde

des Todes, das Bewusstsein des Lei-
denmüssens mit sich. Die letzten drei
Zeilen aber künden wieder Neues an;
etwas wie Hoffnung leuchtet auf,
wenn es heisst:

Der trockene Glanz der Ziegenherde
reisst in der Luft
und fällt als Zunder hinter den

Horizont.

Man ahnt etwas von der Heilsbotschaft

Jesaias, die für Huchels
verstorbenen Freund Ernst Bloch so

wichtig war, wenn er immer wieder
von einem «neuen Himmel und einer
neuen Erde» sprach. Viele Gedichte
Huchels eröffnen wie die philosophischen

Werke Blochs Aussicht aufs
Künftige. Nicht zufällig hat Huchel,
noch als er in der DDR lebte, Bloch
eines seiner schönsten Gedichte
gewidmet, WIDMUNG, abgedruckt in
«Chausseen Chausseen», S. 45.

Nach der Lektüre des Bandes «Die
neunte Stunde» wird man sich
allerdings hüten, den Geist der Utopie bei
Huchel einseitig hervorzuheben. Vieles

ist beim nun alternden Dichter
Rückschau, Erinnerung an in der
Kindheit Erlebtes. Wir beschränken
uns hier auf ein Beispiel:

MEIN GROSSVATER

Tellereisen legen,
das Aufspüren des Marders bei

frischem Schnee,
das SteUen von Reusen im

Mittelgraben,

das war sein Metier.

Für die Auerhahnjagd
die curische Büchse.
Sie schoss ein Blei,
das nicht stärker als ein Kirschkern



PETER HUCHEL 869

Er pirschte mit dem Jagdhund voraus,
ich verkroch mich in den blakenden

Abend,
sah über der verschneiten Eiche
am Himmel den Hirsch verbluten.

Was war, wenn ich fortliefe
und Hesse ihn mit seinen Netzen,
Remisen und Fallen allein?
Ich ging nicht über die sieben Seen.

In strengen Wintern sassen
die Rebhühner nah bei den Scheunen.
Mit rauher Zunge leckte der Mond
das klamme Fell der Katze.

Scharf und brandig stand die Luft
dort über dem Schnee.
Der Alte kam hinter der Miete hervor
und trug die Flinte ins Haus zurück.

Prophetisch begann die Nacht,
messianisch die erste Stunde.
Er kramte im Bücherkasten und las
die «Volksschriften zur Umwälzung

der Geister».

Er drehte am Messingring der Lampe.
Die Sonne glomm auf,
der Eichelhäher schrie
und flog in den kalten märkischen

Morgen.

Dieses Gedicht der Erinnerung ist
mehr episch als lyrisch, und die Verben

stehen denn auch im Praeteritum,
einem Praeteritum, das bei Huchel oft,
wie Fritz J. Raddatz in seiner Rezension

des Bandes «Gezählte Tage»
aufgezeigt hat, eine Art Passé défini in
deutscher Sprache ist. Raddatz' weitere

Folgerungen können dann
allerdings auf die Gedichte der «Neunten
Stunde» nicht mehr bezogen werden,
wenn er von der «restlosen Bitterkeit»
des Dichters spricht. Es entgeht meiner

Kenntnis, ob Huchel als Mensch
verbittert sei oder nicht. Niemand lebt

gerne im Exil; aber ich bin dessen
gewiss, dass Huchels Gedichte, allen
voran die erzählenden von der Art des

eben zitierten Textes, gerade darum
einen Glücksfall darstellen, weil sie,

trotz aller Fremde und Bitterkeit des

Lebens, «auf etwas zuhalten», wie
Paul Celan einmal bemerkt hat,

«... Worauf? Auf etwas Offenstehendes,

Besetzbares, auf ein ansprechbares

Du vielleicht, auf eine ansprechbare

Wirklichkeit.» Diese ansprechbare

Wirklichkeit liegt für Huchel
einerseits im Künftigen, jenseits des

Horizonts, anderseits im Vergangenen,
in der Welt des Grossvaters und weiter

zurück, in den Worten Shakespeares,

des Propheten Jesaia, im
Matthäus-Evangelium, in den Epen
Homers, im Gilgamesch-Epos. Huchels
Geist ist zu gross und zu erfüllt vom
Reichtum vergangener Zeit, um sich

von den Widerwärtigkeiten der
Gegenwart verzehren zu lassen.

Die Fremde der Gegenwart kommt
allerdings unmissverständlich zum
Ausdruck in Huchels Gedichten, wir
brauchen nach entsprechenden
Bildern und Zeichen nicht lange zu
suchen:

Schneenarben an den Felsen,
Wegzeichen wohin? Schriftzeichen,
nicht zu entziffern.

So lauten die drei letzten Verse des

Gedichts «Todtmoos». Der brennenden

Hitze der neunten Stunde im
Titelgedicht entspricht die Kälte der
Schneenarben in Todtmoos. Wegzeichen

wohin? Es ist für mich gerade
das Wesentliche an Huchels Lyrik,
dass hier Wegzeichen gesetzt sind,
deren Wohin noch nicht artikulierbar ist.
Sie lassen uns das Dunkel des jetzt
gelebten Augenblicks schmerzlich er-



870 PETER HUCHEL

fahren, aber sie enthalten den Zunder
für ein Novum, hinter dem Horizont.

Bruno Bolliger
1 Peter Huchel, Die neunte Stunde,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt 1979. -

2 Vgl. dazu «Hommage für Peter Huchel»,
hg. von O. F. Best, Piper Verlag, München

1968, sowie «Über Peter Huchel»,
hg. von Hans Mayer, ed. suhrkamp 647,
Frankfurt 1973. - 3 Zit. nach der Zürcher
Bibel, Verlag der Zwingli Bibel, 1955.

HINAUSGEPRÜFT

Alfred Anderschs Schulgeschichte «Der Vater eines Mörders»1

Dass ein Autor von der Erfahrung
Alfred Anderschs einer linear erzählten
Geschichte vom Typus der längeren
«short story» ein Nachwort beifügt,
damit seine «Leser wissen, worauf» er
«hinaus will», ist ungewöhnlich. Welche

Missverständnisse hatte der am
21. Februar in Berzona verstorbene
Schriftsteller und Mitbegründer der
Gruppe 47 zu befürchten? Ist denn
auf den knapp 130 Seiten der kurz
vor dem Tod abgeschlossenen Prosa
«Der Vater eines Mörders» nicht alles
gesagt, was sich aus der Gymnasiastenperspektive

des vierzehnjährigen Franz
Kien sagen lässt? Die Leserbriefe, die
nach dem Vorabdruck in der
«Süddeutschen Zeitung» bei der Redaktion
eingegangen und zum Teil publiziert
worden sind, scheinen die Skepsis des

Autors zu bestätigen. Davon später.
Wäre es tatsächlich so einfach, sich im
Alter von 65 Jahren an einen Vorfall
aus der Schulzeit zu erinnern, hätte es

wohl keines Kommentars in eigener
Sache bedurft. Nun möchte Alfred
Andersch aber wissen, warum er sich

- wie in fünf früheren Erzählungen -
der Maske des Franz Kien bedient,
warum er in der Er-Form schildert,
was sich in Ich-Form gespeichert hat.
Wir haben es somit eher mit einem

Werkstattbericht als mit einer
Selbstinterpretation zu tun, mit der Kapitalfrage

des autobiographischen Erzählens:

Wie verhalten sich Dichtung und
Wahrheit zueinander, wie vertragen
sich Authentizität und Fiktionalität?

An einem Maitag des Jahres 1928

inspiziert der Rektor des Witteisbacher

Gymnasiums die «Untertertia»,
in der Franz Kien sitzt. Die Examination

des Schülers, der nicht in der
Lage ist, den Satz «Es ist verdienstvoll,
Franz Kien zu loben» auf Griechisch
an die Tafel zu schreiben, endet mit
seiner Entfernung von der Lehranstalt.

Zum einen stellt er ohnehin einen
Sonderfall dar: auf Bitten seines
Vaters wurde ihm «Schulgeldbefreiung»
gewährt; zum andern ist Kien nach
Meinung des Rektors einer von denen,
die wohl könnten, wenn sie nur wollten.

Tatsächlich hat Andersch im
April 1928 das Witteisbacher
Gymnasium verlassen, um in München
eine Buchhandelslehre anzutreten. Ein
ehemaliger Mitschüler, der unter dem
Titel «Anderschens Märchen» Stellung

zu dieser «Schulgeschichte»
bezieht, berichtet, sein Banknachbar sei

bereits im Weihnachtszeugnis von
1927 mit einem «äusserst gefährdet»
beglückt worden und im Frühjahr we-



ALFRED ANDERSCHS SCHULGESCHICHTE 871

gen drei Fünfern - damals die schlechteste

Note - in Latein, Griechisch und
Mathematik ganz «normal» durchgefallen.

Auch im Fach Deutsch habe er
es nie über einen Dreier hinausgebracht.

Doch: «Niemand konnte
ahnen, dass dieses Negativ-Erlebnis
Andersch bis zu seinem Lebensende nicht
mehr loslassen würde, so dass er noch
kurz vor seinem Tod sich sein Trauma
mit dieser Geschichte von der Seele
schreiben wollte.» Nach Alfred
Andersch aber ist Literatur eine Archäologie

der Seele, sie besteht «auf der
Gegenwart der Vergangenheit». Ob er
nun vom Rektor in einer Griechisch-
Lektion aus der Schule geprüft wurde
und ob ein solches Vorgehen rechtlich
überhaupt möglich war, ist weniger
wichtig als die Atmosphäre, in der
Franz Kien die Szene erlebt. Dieses
Klima eines Humanistischen Gymnasiums

im Spannungsfeld zwischen dem
aufkommenden Nationalsozialismus
und der deutschnationalen Gesinnung
der Generation der Väter ist der
eigentliche «Protagonist» der Handlung.

Und da ist es nun von besonderer
Bedeutung, dass der Rektor, von den
Schülern kurz «Rex» genannt, Gebhard

Himmler heisst und dass sein
Sohn «Heini» jener Heinrich Himmler
ist, der unter Hitler zum zweitmächtigsten

Mann im NS-Regime wurde.
Franz Kien verbindet eine gewisse
Sympathie mit dem jungen Himmler:
«an einem Sohn, der vor diesem Vater,

vor dieser alten, abgespielten und
verkratzten Sokrates-Platte stiften
gegangen war, müsste ja etwas dran sein.
Nur dass er zu diesem antisemitischen
Herrn Hitler gelaufen war, als könne
der ihm ein neuer Vater sein, gefiel
Franz nicht...» Heini ist ein Schul¬

versager, und der prominente Leiter
eines Humanistischen Gymnasiums
hat alle Mühe, den rebellierenden
Sohn standesgemäss unterzubringen.
Was verbindet, was trennt die beiden?
Aus Vater Kiens Charakterskizzen
geht hervor, dass der alte Himmler als

Angehöriger der Bayerischen Volkspartei

(«schwarz bis in die Knochen»)
nichts dabei findet, sich mit Juden,
Jesuiten und Freimaurern an einen
Tisch zu setzen. Deshalb hat der junge
Himmler («schwer in Ordnung») die

Beziehungen zu ihm abgebrochen. Bei
der älteren Generation also stösst der
Antisemit auf mehr Sympathie als der
«Etappenhengst». Im Nachwort
erklärt Andersch, er hätte die Episode
aus seiner Jugend niemals erzählt,
wenn er genau zu sagen wusste, «dass

und wie der Unmensch und der Schulmann

miteinander zusammenhängen».
Doch im selben Atemzug gibt er zu
bedenken, Himmler sei nicht wie Hitler

im Lumpenproletariat, vielmehr im
gebildeten Bürgertum aufgewachsen,
und er fragt: «Schützt Humanismus
denn vor gar nichts?»

Kultur, Genie als Alibi: wir wissen,
in welchen Zusammenhang diese Frage

für einen politisch engagierten
Schriftsteller der Generation
Anderschs gehört. Franz Kien nun erlebt
diesen Humanismus in der Griechisch-
Prüfung buchstäblich am eigenen
Leib. Die Stimmung ist um so gereizter,

als der Oberstudiendirektor bereits
einen Wortwechsel mit dem Mitschüler

Konrad von Greiff gehabt hat, ein
Gezänk über Titel- und Adelsfragen,
das in Greiffs Bemerkung gipfelt: «Ich
bin ein Freiherr von Greiff, und Sie
sind für mich überhaupt nichts weiter
als ein Herr Himmler!» Die
Herabsetzung, auf die nächste Generation



872 ALFRED ANDERSCHS SCHULGESCHICHTE

übertragen, liest sich im historischen
Kontext wie ein blasphemischer
Euphemismus. Als «Opfer» für diese

Kränkung pflückt sich der Rex Franz
Kien heraus, an dem er Silbe um Silbe,

Akzent um Akzent demonstrieren
will, dass Lernen nur eine Frage des

guten Willens sei. Im Vorbeigehen
wird auch der Studienrat, Doktor
Kandlbinder, gedemütigt, der es offenbar

nicht versteht, das Wissenswerte
in der Grammatik vom Ballast zu
sondern. Dies ist die Exposition für den
ungleichen Zweikampf im «Drama der
deutschen autoritären Schule».

Franz Kien versucht vergeblich, so
zu tun, als fielen ihm die Antworten
auf die kniffligen Fragen des Rektors
nur gerade im Moment nicht ein, der
Examinator treibt ihn allein schon mit
dem höhnischen Tonfall in jene totale
Verwirrung, in der man nicht einmal
mehr den eigenen Namen zu buchstabieren

vermag. «Es lohnt sich nicht,
Franz Kien zu loben» lautet die deutsche

Rückübersetzung dessen, was an
der Tafel steht. Zum Repertoire der
erzieherischen Sadismen gehört auch
die Frage: «Hast du dir eigentlich
schon einmal überlegt, was du werden
willst?» Die Untertöne besagen: Es
dürfte dir hoffentlich klar sein, dass

aus dir so nie etwas wird! Franz Kien
braucht sich nicht lange zu besinnen:
«Schriftsteller». Die Verachtung des

«Stupidienrats» steigert sich in Empörung.

Wie will einer Schriftsteller werden,

wenn er sich nicht für alte Sprachen,

für die lateinische und griechische

Grammatik interessiert und obendrein

Karl May liest? Wie stand es um
Alfred Anderschs Deutschkenntnisse?
Demselben Leserbriefschreiber, der so

genau über seine Noten Bescheid
weiss, verdanken wir folgende Anek¬

dote: Das Hausaufsatzthema der
Klasse lautete: «Auf leisen Sohlen
über Nacht kommt doch der Lenz
gegangen.» Andersch, zum Vorlesen
aufgefordert, gab, obwohl sein Heft
leer war, eine Periode träfer
Naturschilderungen zum besten, die er also
aus dem Stegreif erfand oder die Sprache

erfinden liess. Dennoch war er
angeblich nie über eine Drei hinausgekommen.

Der Autor von «Efraim» und
«Winterspelt» ist nicht der erste und nicht
der letzte, der von der Unterschätzung
seines Talentes in jungen Jahren zu
berichten weiss. Entscheidend im
sozusagen gruppendynamischen Verlauf
dieser Griechisch-Lektion ist indessen
nicht die schadenfrohe Verkennung
vorhandener Fähigkeiten (was ihm der
Rex einpaukt, kapiert er auf der Stelle,
allerdings nur, um der peinlichen
Prozedur ein Ende zu bereiten), entscheidend

ist das den späteren Werken
vorweggenommene Moment der Verweigerung.

«Ich antwortete auf den totalen

Staat mit der totalen Introversion»,
heisst es in den «Kirschen der
Freiheit», dieser Geschichte einer Desertion.

Hier hören wir die Antwort des
Schülers auf die totalitäre Grammatik:
Ich will Schriftsteller werden.
Überwindung der Sprachregeln durch autonom

geregelte Sprache. Wie gross die
momentane Befreiung ist, verraten die
Sätze: «... Menschenskind, dachte er
plötzlich, ich brauche nicht mehr diesen

langen öden Weg zu machen, von
Neuhausen zum Marsplatz» und letztlich

zum Witteisbacher Gymnasium.
Er ist nicht, wie es die Erinnerung des

Nachwortverfassers wahrhaben will,
«aus dem humanistischen Gymnasium
eskamotiert worden» (in der
Magiersprache: zum Verschwinden gebracht),



ALFRED ANDERSCHS SCHULGESCHICHTE 873

er hat sich selber den Austritt gegeben,
weil es Dringenderes zu tun gibt als

auswendig zu lernen, was «Oxytonon»,
«Paroxytonon» und «Proparoxyto-
non» bedeuten. Der Schüler desertiert
zugunsten des späteren Schriftstellers.

Zu fragen bleibt nach der politischen

Dimension dieses Aktes. Der
Titel der Erzählung, «Der Vater eines
Mörders», projiziert die Konfrontation

mit dem Oberstudiendirektor
Himmler in die gespenstische Zukunft
des Menschenvernichters Heinrich
Himmler. In der Nachbemerkung sagt
der Autor, er zeige dieses Fragment
eines Kommentars überhaupt nur her,
um die gröbste Missdeutung
auszuschliessen: «niemand soll denken können,

ich habe mit ,Der Vater eines
Mörders' die Sippe der Himmlers
behaftet, auch wenn Franz Kien dies in
einem gewissen Sinne tut, indem er
für den Sohn Verständnis
aufbringt, gegen den Vater, der ihm tief
unsympathisch ist.» Im bereits zitierten

Leserbrief «Anderschens
Märchen» aber riskiert der frühere
Schulkamerad das Wortspiel: «... Gebhard
Himmler ist mit der Spitzmarke ,Vater
eines Mörders' ganz und gar nicht
zutreffend charakterisiert. Eher schon
könnte man Andersch einen
literarischen ,(Ruf-) Mörder eines Vaters'
nennen.» Intention kontra Interpretation?

Lässt sich von der
Klassenzimmerpädagogik des Rektors automatisch

auf die Wohnzimmerpädagogik
des Vaters schliessen? Andersch
beteuert, er wisse auf solche Fragen keine

Antwort, und dennoch hat er eine
Antwort gegeben mit seinem Text. Er
hat mit der Atmosphäre einer
Schulstunde ein Klima verdeutlicht, das
zumindest, wenn es als repräsentativ für
die Gesellschaft gelten kann, den Fa¬

schismus nicht verhindern hilft. Gebhard

Himmler braucht deswegen kein
Faschisten-Erzieher zu sein (er
verbietet ausdrücklich das Hakenkreuzabzeichen

in der Klasse); Pedanterie
und Autoritätsgläubigkeit - der
maulende von Greiff bleibt eine Ausnahme

- sind in der Retrospektive etwa der
Achtundsechziger-Generation zwei
wesentliche Merkmale des kulturellen
Vakuums zur Zeit der Weimarer
Republik. Autoritätsgläubigkeit und der
Wunsch nach einer starken Führung:
«,Hoffentlich werdet ihr alle noch dienen

müssen', fügt der Rex hinzu, sich
dabei an die ganze Klasse wendend,
.hoffentlich ist das Reich bald wieder
stark genug ...'.»

Zweifellos hängt das Problem der
historischen Neutralität einer solchen
Figur sehr eng zusammen mit der
Erzähltechnik und der Erzählperspektive.

Das Nachwort gibt darüber einige
Auskünfte. Die vorgeschobene Maske
des Franz Kien, die dritte Person Einzahl

gestattet es dem Schriftsteller, «so
ehrlich zu sein wie nur möglich». Er
geniesst eine Freiheit im Umgang mit
dem autobiographischen Material,
«die das Ich, diese tyrannische Form
der Beugung des Tätigkeitsworts, nicht
zulässt». Das hiesse nach Andersch:
die Form «er antwortete dem Rektor»
ist zugleich persönlicher und
distanzierender als «ich antwortete dem
Rektor» (noch deutlicher freilich im
Präsens). Zumal dann, wenn das
Ereignis ohne Voraus-Blenden linear
und mit Hilfe von drei Erzählebenen
geschildert wird: derjenigen des Schriftstellers

(«dachte Franz Kien»), derjenigen

der Figur und der Ebene der
Klasse. Der über und hinter seiner
Figur stehende Autor, der in jedem
Augenblick weiss, was der Gymnasiast



874 ALFRED ANDERSCHS SCHULGESCHICHTE

empfindet, weiss auch um die Greueltaten

Heinrich Himmlers. Er kann
sich noch so diskret verhalten und
noch so sehr darauf bedacht sein, den
Charakter der streng autobiographischen

Erinnerung nicht zu zerstören:
damit, dass der Leser seine Position
kennt und ständig miteinbezieht, muss
er rechnen. Der Film läuft ohnehin
nicht so ab, wie das Bewusstsein des

Vierzehnjährigen die Ereignisse
aufgenommen hat. Wenn Franz im
Gespräch über seine berufliche Zukunft
nüchtern überlegt, dass er erst dann
mit Schreiben beginnen werde, wenn
er als Schriftsteller auch etwas zu
sagen habe, ist das eine Einblendung des
erfahrenen Autors, welche die Linearität

sprengt. So gewinnt die Gleichung

«dachte Franz Kien / dachte Alfred
Andersch» viel mehr Gewicht, als das

Nachwort suggeriert, und, wie ich
meine, zu Recht. Der Erzähler braucht
sich in seiner «Schulgeschichte» nicht
zu verstecken, das politische Bewusstsein

darf sich auch an einer Figur
manifestieren, die erst im Begriff ist, in
grösseren Zusammenhängen denken
zu lernen. Anderschs Text ist entschieden

in Schutz zu nehmen: gegen seine

eigenen Bedenken wie gegen die
Anwürfe seiner einstigen Mitschüler.

Hermann Burger

1 Alfred Andersch, Der Vater eines

Mörders, Diogenes Verlag, Zürich 1980.

DIE AFROAMERIKANISCHEN RELIGIONEN (I)

Als afroamerikanische Religionen
bezeichnet man Religionsformen und
Kulte, die im besonderen da entstanden

sind, wo afrikanische
Negersklaven ihre Traditionen gegen die
christliche Missionierung behauptet
haben. In der Regel sind dabei
charakteristische Mischreligionen,
sogenannte synkretistische Religionen
entstanden, in denen Elemente
verschiedenster Herkunft nebeneinander
bestehen. Das Gebiet, auf das sich
diese Religionsformen erstrecken, ist
der südamerikanische Kontinent,
besonders Brasilien, Haiti und Trinidad.
Da die besonderen historischen und
gesellschaftlichen Verhältnisse, auch
wohl die Stammesherkunft der
Sklavenvölker verschieden sind, haben sich

regionale Besonderheiten ausgebildet.
Nicht eine allen gemeinsame, einheitliche

Form der Kultausübung ist
festzustellen, sondern vielmehr auch in
der Fortentwicklung dieser
merkwürdigen Religionsformen eine
erstaunliche Vielfalt. Gemeinsam ist
ihnen jedoch die Lebendigkeit der
Tradition. Sie halten sich hartnäckig
im Interior sowohl wie in den
Grossstädten, und was Brasilien betrifft, so
wird vermutet, dass die
Kirchengläubigkeit bei weitem lauer ist als der
Glaube an die Orixàs, die Gottheiten
und Geister. Es gibt über das religions-
und völkerkundlich interessante
Thema eine ganze Reihe von
Untersuchungen und Darstellungen. Hier
sollen einige davon vorgestellt werden.



HINWEISE 875

XANGO

Hubert Fichte und Leonore Mau
haben sich der afroamerikanischen
Religionen in Bahia, auf Haiti und Trinidad

angenommen. Leonore Mau als

Photographin, der zum Teil
ausserordentlich sprechende Bilder gelungen
sind, Frucht nicht nur ihres
fachlichen Könnens und ihrer Kunst,
sondern ebenso ihrer Vertrautheit mit
den Leuten. Es ist nicht allzu schwer,
das Vertrauen der Priester und Priesterinnen

zu finden. Auch die
Kultanhänger sind durchaus nicht scheu
oder zurückhaltend. Aber es braucht
dennoch Geduld und Einfühlungsvermögen,

um das zu sehen und zu
vermitteln, was Leonore Mau gelungen
ist. Ihr Photoband ist eine
künstlerische Reportage, eine Vergegenwärtigung

von Wirklichkeit, die
fremd und wild erscheint. Hubert
Fichtes Text ist mehr als eine
Beschreibung dazu. Nicht nur hat er die
Legenden geschrieben, sondern zusätzlich

einen umfangreichen Textband,
sozusagen ein Tagebuch der Recherchen

vor Ort. Sein Bericht liest sich
wie ein Roman. Da berichtet er zwi-
schenhinein etwa, er habe einen
Hauptmann kennengelernt, der an der
Verfolgung des legendären brasilianischen

Räubers und Volkshelden Lam-
piäo teilgenommen hat. 1938 fiel der
in vielen Balladen besungene
Räuberhäuptling in die Hände des Heeres,
das gegen ihn aufgeboten war. Man
schnitt ihm und seinen Kumpanen die
Köpfe ab und führte sie der Bevölkerung

zum Beweis dafür vor, dass Lam-
piäo tot sei. Er lebt dennoch fort, er
ist gegenwärtig. Es ist eines der vielen
Stimmungsbildchen, eine der
zahlreichen Momentaufnahmen, aus denen

sich Fichtes Bericht zusammensetzt.
Er gibt nicht nur die Wirklichkeit der
afroamerikanischen Kulte, er gibt
auch ihr Umfeld, die kulturelle Situation

der Menschen, die ihnen
anhängen. Und er gibt, in einem höchst
gelehrten Anhang, Anmerkungen
über die rituellen Pflanzen und ihre
Anwendung sowie ein alphabetisches
Verzeichnis dazu. Die zwei Bände
XANGO sind bei S. Fischer, Frankfurt

am Main 1976, erschienen.

XINGU - bei den Wald-Indianern
im Herzen Brasiliens

Dies ist nicht ein Buch über
afroamerikanische Kulte, aber ein Buch
über jene andere Urbevölkerung, die

zur brasilianischen Mischkultur
beigetragen hat. Die Indianer des
Schutzgebietes XINGU sind heute vom
Aussterben bedroht. Am Rio XINGU, im
Mato Grosso, ist ihnen eine auf 22 000

Quadratkilometer geschätzte Fläche
zugewiesen. Man schätzt, dass da etwa
1800 Menschen in etwa sechzehn
verschiedenen Stämmen leben, von denen

einige nicht mehr als fünfzig oder
hundert Angehörige haben. Die
berühmt-berüchtigte Bundesstrasse 80

tangiert das Gebiet im Norden. Kontakte

mit der Zivilisation, für die
Indianer lebensgefährlich aus mancherlei

Gründen, sind kaum zu vermeiden.
Die Photographin Maureen Bisilliat
konnte bestürzend ursprüngliche, in
ihrer unverhüllten Urtümlichkeit
beeindruckende Bilder von ihren Reisen
in das Reservat nach Hause bringen.
Sie konnte sich dabei der Mitarbeit der
Brüder Orlando und Claudio Villas-
Bôas versichern, die zu dem prachtvollen

Bildband den Text beigesteuert



876 HINWEISE

haben. Die Brüder Villas-Bôas haben
ihr Lebenswerk den Indianern des

XINGU gewidmet. Sie waren bei den
frühesten Expeditionen dabei, sie
kennen das Leben und die Kultur der
Naturvölker im Urwald Brasiliens. Im
Norden, auch schon in Bahia wird
man den Einfluss dieser Kultur und
ihrer Religion auch in den synkretisti-
schen Religionen spüren. Dass da
Indianisches neben dem Afrikanischen
und Christlichen mit drin ist,
nebeneinander und untereinander existiert,
ist unverkennbar. Hier, in Maureen
Bisilliats Buch, ist diese Urwaldbevölkerung

in Bildern und in Texten auf
eine Weise dargestellt, die man sich
schöner nicht denken könnte. Lebensweise,

Kunsthandwerk, tänzerischer
Ausdruck und Kultszenen sind in
grossformatigen Bildern festgehalten.
Hier seien, zum Schluss, ein paar
Sätze aus dem Text zu diesem Buch

hingesetzt. Wir sind heute eher bereit,
auf Gedanken und Bilder zu hören,
wie sie hier ausgesprochen sind. Die
Rede ist von Totenbräuchen. Da heisst
es denn: «Die Indianer werden mit
drei Seelen geboren. Die erste und
zweite, von Mann und Frau empfangen,

sterben mit ihnen; die dritte —

das Yankatù - ist das reine, innerste
Wesen. Sie ist die Schönheit, und sie
verleiht dem Individuum seine Würde
als Mensch. Wenn ein Indianer stirbt,
wird er zusammen mit seinen
Habseligkeiten begraben. Pfeil und Bogen
werden ihm als Waffen aufs Grab
gelegt, denn er braucht sie für seine
gefährliche Reise durch die dunklen
Himmelsregionen zum Ivàk — dem
Dorf im Himmel, wo sein Geist nach
seinem Tod weiterleben wird.» (Der
ausserordentliche Bildband ist erschienen

im Paul List Verlag, München
1979.)

HINWEIS

Robert Walser im Bild

Elio Frölich und Peter Hamm, der
auch einen Essay «Robert Walsers
Weg in die Stille» beigesteuert hat,
zeichnen als die Herausgeber dieses
neusten Bilder-Taschenbuchs über
einen Dichter. Dokumente, Faksimiles,

Örtlichkeiten, Freunde und
Geschwister erscheinen da im Bild,
immer wieder aber der Dichter selber.
Aus Carl Seeligs Photoalbum stammen
viele Aufnahmen vor allem aus der
späten Zeit, die mit dem letzten
Spaziergang am 25. Dezember 1956
endete. Selbst die Photographien des
Leichnams im Schnee, die der Unter¬

suchungsrichter Kurt Giezendanner
seinem Bericht beigegeben hat, fehlen
nicht, so wenig wie ein Faksimile der
Todesanzeige. Es mag offen bleiben,
wie sich diese ja nicht unbedingt
notwendigen, aber natürlich zu einer
möglichst vollständigen Dokumentation

zählenden Stücke mit Peter
Hamms Bekenntnis vereinbaren
lassen, man möchte sich immer schützend

vor Robert Walser stellen, so
sehr rühre seine Schutzlosigkeit noch
weit über seinen Tod hinaus, und dabei

ahne man doch, dass «Scham die
einzig angemessene Reaktion auf sein
Leben bleiben» müsse. (Insel Taschenbuch

264, Frankfurt am Main 1980.)


	Das Buch

