
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 9

Artikel: "Lernen als Wortsach". Johann Heinrich Pestalozzis Schwierigkeiten mit
der Sprache

Autor: Hart-Nibbrig, Christiaan L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christiaan L. Hart-Nibbrig

«Lernen als Wortsach». Johann Heinrich
Pestalozzis Schwierigkeiten mit der Sprache

Gegen den Bankrott seines äusseren Lebens hat Pestalozzi, immer aufs

neue, seine Ideale aufgetürmt, wohl wissend, dass die Verzweiflung ihm die
Sprache der Hoffnung diktiert und dass er, was ihm wertvoll ist, gerade
durch Sprache auch wieder verschüttet. Das Problem der Sprache als eines

fragwürdigen Vehikels der pädagogischen Wertvermittlung hat ihn sein
Leben lang beunruhigt. Schon in der Abendstunde eines Einsiedlers kritisiert

Pestalozzi im Namen der «Menschennatur» das «tausendfache
Gewirre von Wortlehren und Meinungen», «Schall und Rede und Wort», die
«künstliche Bahn der Schule», die mit einer blossen «Ordnung der Worte»,
die «Bahn der Natur» in der Entwicklung der Kinder blockiert. «Der
befriedigte Säugling lernt», heisst es, «was ihm seine Mutter ist auf dieser
Bahn, und sie bildet in ihm Liebe, das Wesen des Dankes, ehe der
Unmündige kann den Schall von Pflicht und Dank hören lassen, und der
Sohn, der seines Vaters Brot isset, und sich mit ihm an seinem Herde
wärmet, findet den Segen seines Wesens in den Pflichten des Kindes auf
dieser Bahn der Natur.» Die vorsprachliche Sozialisation, die hier gefeiert
wird, entspricht einer Naturalisierung der Moral. Dabei werden die Werte
der Liebe, des Danks, der Pflicht, obwohl sie verbaler Ideologisierung
ausdrücklich entzogen werden, als natürliche, historisch unerschütterliche
«Grundlagen» unter der Hand doch wieder ideologieanfällig. Dass sich
Werte zunächst im körperlichen, dann im häuslichen Intimbereich aus der
elementaren Befriedigung der menschlichen Bedürfnisnatur ergeben, macht
sie immer auch zur Verinnerlichung natürlicher Abhängigkeit unter dem
Vorzeichen angedrohten Liebesentzugs. Einsicht in die Bedürfnisnatur des

Menschen, der durch einen grundsätzlichen «Mangel» auf die «Bahn»
seiner natürlichen Entwicklung gebracht wird, ist zugleich deren
Befriedigung. Diese Einsicht teilt der Text - nichts weniger als der Monolog
eines «Einsiedlers» - mit und aus. Es ist für dessen rhetorische Strategie
bezeichnend, dass das Subjekt der Rede sich erst dort selbstsicher beim
Namen nennt, wo es «Drang» und «Bedürfnis» seines «Innersten» als

generalisierbar erkennt:



764 «LERNEN ALS WORTSACH»

Auf welchem Weg, auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit, die mein
Heil ist und mich zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt. Im Innern meiner
Natur ist Aufschluss zu dieser Wahrheit. Alle Menschheit ist in ihrem Wesen sich
gleich und hat zu ihrer Befriedigung nur eine Bahn. Darum wird die Wahrheit, die
rein aus dem Innersten unsers Wesens geschöpft ist, allgemeine Menschenwahrheit
sein, sie wird Vereinigungswahrheit zwischen den Streitenden, die bei Tausenden ob
ihrer Hülle sich zanken werden.

Diese natürliche «Vereinigungswahrheit» diesseits der ständischen
Zersplitterung des Menschseins verheisst zugleich einen Zustand jenseits
derselben. Insofern ist auch «der Mensch», nach dessen «Wesen» der erste
Satz des Textes fragt, nicht wie im Diskurs des 19. Jahrhunderts eine alle
sozialen Unterschiede harmonisierende innere Grösse, sondern - und das

ist charakteristisch für die vorrevolutionäre Situation des Bürgertums am
Ende des 18. Jahrhunderts - ein kritischer Begriff: «Der Mensch, so wie
er auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches sich gleich ist; der
Mensch in seinem Wesen, was ist er?» Was er ist, das ist er im sozialen
Umfeld seiner Bedürfnisnatur wegen in bezug auf das, «was er bedarf, was
ihn erhebt, und was ihn erniedriget, was ihn stärket, und ihn entkräftet».

Der Gedanke der «Vereinigungswahrheit» hält, fast zwei Jahrzehnte
später, auch Pestalozzis Fabel-Sammlung zusammen. Falls die einzelnen
Texte, die im Lauf von 15 Jahren am Weg seines Nachdenkens
liegenblieben, überhaupt einen gemeinsamen Nenner haben, dann ist es dieser.
Das Cicero-Motto weist darauf hin: «Sui nemo tarn similis est, quam
omnes sunt omnium. Itaque quaecunque est hominis natura una in omnes
valet» (Niemand ist sich selbst so ähnlich, wie es alle untereinander sind.
Deshalb ist die Natur irgendeines Menschen für alle gültig). Das freilich, so
warnt die «Vorrede», darf den Leser in der «Beschränktheit eines Kopfs
ohne Grundsätze» nicht dazu verleiten, «das was ich für das Menschengeschlecht

wahr fand, für etwas anzusehen, das ich eigens von der Nase
deines Herrn Vetter oder deiner Frau Base abkopiert habe». Nur in seiner
modellhaften Verallgemeinerungsfähigkeit ist der Einzelfall repräsentativ
für alle. Und das eben sollen die Figuren zu Pestalozzis ABC-Buch oder zu
den Anfangsgründen meines Denkens leisten. Ihre «Einfalt», die sich als
tückisch erweist, spricht nicht nur den von Pestalozzi so oft genannten
«Kindersinn» an, der in der gemeinsamen Ausrichtung auf ein sei's staatlich,

sei's religiös gedachtes väterliches Prinzip erst Gleichheit und
«Brudersinn» aufkommen lässt, sondern dient auch der Absicht, «dem
Volk», wie es in der Vorrede zu Lienhard und Gertrud heisst, «einige ihm
wichtige Wahrheiten auf eine Art zu sagen, die ihm in Kopf und ans Herz
gehen sollte». Die «einfache Darlegung dessen, was allenthalben schon da
ist», gilt auch für die Figuren, und das heisst für Pestalozzi auch hier: An-



«LERNEN ALS WORTSACH» 765

knüpfen an vorhandene Bedürfnisse des Lesers, der, im Bewusstsein dessen,

was dem erzählten Sachverhalt und ihm selbst, insofern er sich darin
wiedererkennt, fehlt, darüber hinauszudenken genötigt wird: «Wenn du
nichts zu ihnen hinzudenkst, Leser so wirst du ihre Einfalt unerträglich
finden.» Das scheint zurückzugehen auf Kants Begriff der ästhetischen

Idee, die «viel Unnennbares hinzuzudenken» erlaubt, aber auch auf
Lessings Rede vom freien Spiel der Einbildungskraft im Laokoon: «Je mehr
wir sehen, desto mehr müssen wir hinzu denken können. Je mehr wir darzu
denken, desto mehr müssen wir zu sehen glauben [...] dem Auge das

Äusserste zeigen, heisst der Phantasie die Flügel binden, und sie nötigen,
da sie über den sinnlichen Eindruck nicht hinaus kann, sich unter ihm mit
schwächern Bildern zu beschäftigen.» Aufschlussreich ist der Text über «die

Veranlassung dieses Buchs», den Pestalozzi der Sammlung voranstellt: «Die
Welt ist immer sich selbst gleich, und doch ist der Mensch über alles, was
ist, so ungleicher Meinung. - Also sagte der Bauer Waldmann, neben
welchem ich am Tische sass.» Das darstellende Ich nimmt sich als bloss

beobachtendes, nicht kommentierendes zunächst von den Meinungen aus,
die es referiert. Der Bauer, der die Natur in seinem Namen trägt, rekurriert
gegenüber dem Pluralismus von Meinungen auf jene «natura», die das

Cicero-Motto, mit dem Pestalozzi Eigenstes in fremder Sprache autorisiert,
als allgemein ausgibt. Wenn auch in bezug auf den «Menschen» und nicht
auf die «Welt». Diesen Unterschied arbeitet der Text heraus: «Seine Frau
antwortete ihm: Die Welt ist wohl gleich; aber um Mitternacht fällt sie dir
anders in die Augen, als in der Mittagsstunde, und beim Nebel anders als

beim Sonnenschein.» Damit wird das Erkennen in standpunkthafter Per-
spektivität an die realen Erkenntnisumstände zurückgebunden. Solcher
Relativismus wird weiter relativiert durch die Natur des erkennenden
Subjekts: «Es ist nicht nur das, sagte der Knecht Stoffel, der auch am Tische
sass, der Stier siehet sie anders an als das Pferd, der Hund anders als der
Esel, der Fisch anders als der Vogel und das Gras anders als der Stein.»
Auch in den folgenden Texten stehen Tiere, Pflanzen, Steine, wenn sie

reden, für einen sich selbst nicht durchschauenden Relativismus und
Pluralismus von unverträglichen Meinungen und repräsentieren deshalb
gerade nicht wie in der traditionellen Fabel den verkleideten Menschen.
Dessen Perspektive wäre die rechte: «Vergiss nicht Stoffel! sagte der
Grossvater im Lehnsessel - die Welt fällt dem Menschen nur dann recht
in die Augen - wenn sie ihm also darein fällt, wie sie keinem Gras und
keinem Stein und keinem Vieh auf Erden also darein fallen kann.» So wird
die vorgeführte nichtmenschliche Perspektive als verzerrte menschliche
für den Leser zum Anlass, die Korrektur hinzuzudenken, das Lesen selber
zu dem, was Pestalozzi in seinen Nachforschungen über den Gang der



766 «LERNEN ALS WORTSACH»

Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts die «Arbeit» nennt
«an unserem verschütteten Selbst». Verschüttet ist zum Beispiel in dem

folgenden Text über die «Freiheitsbegriffe der Tiere» die gemeinsame
Natur, die, unter Menschen, das einzig Verbindende sein könnte. Die
Freiheitswünsche der Tiere, wären sie erfüllbar, liessen die natürliche
Ordnung des Tierreichs, das durch die Macht des Löwen-Königs
zusammengehalten wird, auseinanderbrechen. Negativ, tierisch entstellt,
erscheint die Utopie, von der sich, unideologisch, anders nicht reden lässt.
Der utopische Standpunkt «reiner Menschlichkeit» kann, da er als

«Vereinigungswahrheit» für alle gilt, von einem Einzelnen sprachlich nicht vorweg

schon usurpiert werden. Er bleibt dem Leser erst zu suchen
aufgegeben:

König Löwe verwunderte sich einmal, indem er bedachte, was doch die Tiere
darunter verstehen möchten, wenn sie von Freiheit reden?

Der Stier, dem er es zu verstehen gab, antwortete ihm: Nie ins Joch gespannt, aber
wohl immer am vollen Baaren angebunden zu sein, das wäre eine wünschenswürdige
Freiheit.

Der Esel sagte: Ein Leben ohne einen Korb auf dem Rücken, das ist ein wahres
Freiheitslebens.

Der Affe sagte: Wenn ich Grimassen schneide, so fühle ich mich frei.
Das Pferd sagte: Wenn mir der Knecht alles abnimmt, was ich nicht selbst bin, so

bin ich frei.
Das Faultier sagte: Wenn mich jemand von einem Ast auf den andern tragen, und

mir die Blätter, die ich liebe, vor das Maul hinlegen würde, so wäre ich frei.
Der Fuchs sagte: Wenn ich meinen Frass ohne meine List, ohne meine Stille, und

ohne meine Furcht finden könnte, so wäre ich frei.

Nur dem Fuchs dämmert, schlauerweise, die Einsicht, dass seine
individuelle Freiheit nicht einfach durch Leugnung seiner Abhängigkeit von
seiner Umwelt zu erlangen wäre, die, wie im Falle des Stiers und des Faultiers,

doch für Befriedigung der eigenen Bedürfnisse aufkommen müsste,
sondern dass jene in Abhängigkeit steht von seiner Natur, die ihrerseits
von der Umwelt geprägt ist. Der Affe allein fühlt sich frei, indem er seiner
Natur folgt und in der Entstellung seiner selbst erst recht menschenähnlich
wird. Nur in der Korrektur tierischer Verzerrung erscheint, sprachlich
ausgespart, ein mögliches Menschenmass.

Dass partielle Wahrheit Rechthaberei bleibt, solange sich der Streit der
Meinungen nicht von einer übergeordneten, nämlich menschlichen Position
aus durchschauen und schlichten lässt, zeigen die vielen Texte, die ein
unversöhnliches «und» im Titel haben wie dieser:

Der Berg und die Ebene

Der Berg sagte zur Ebene: ich bin höher als du.
Kann sein erwiderte die Ebene; aber ich bin alles und du bist nur eine Ausnahme

von mir.



«LERNEN ALS WORTSACH» 767

Eine vermittelnde Position bleibt unausgesprochen und muss erst gesucht
werden jenseits der Gegensätze. Dass die «Vereinigungswahrheit», die aus
der Relativierung des Relativen zu springen hätte, nicht darstellbar ist,
bewahrt sie davor, als Ideologem zu gerinnen, und regt den Leser an, sie,

so gut er kann, hinzuzudenken. Davon handelt der Text, mit dem die

Sammlung beginnt:

Der Raupenfänger

Sie flog vor ihm als Schmetterling einher. Er jagte ihr durch Feld und Flur nach; aber
das Volk, das die Erde baute klagte, er verderbe ihm mit seinem Tun sein Gras und
sein Korn.

Sie kroch vor ihm auf dem wachsenden Kohlstocke, auf dem blättervollen Baume
und an der grünenden Hecke; er haschte sie wieder; - aber sie starb in seiner Hand
und er warf sie als ein faulendes Aas weg.

Jetzt hing sie am sich entblätternden Baume und an den kahlen Wänden des Hauses

- er haschte sie noch einmal und wartet jetzt bis ihre tote Larve für ihn sicher
erwacht.

«Fabula docet», so setzt Pestalozzi in der Überschrift voraus. Aber ihre
Wahrheit, so ergänzt diese Metafabel, lässt sich nicht dingfest machen,
ohne abzusterben. Verhüllt ist sie allemal: als lebendiger Schmetterling,
metaphorisch; als zukünftiger Schmetterling - Verdinglichung der Metapher

- in der Raupe; greifbar-unbegreiflich, als Puppe in der Larve. Aber
die «tote» wird nie erwachen, um so weniger, als «er», der Autor, der
Leser, es «sicher» erwartet. Die Jagd ist wider die Natur, auch der
Fabelwahrheit, die sich sprachlich nicht verfestigen lässt. Wo er es dennoch
versucht, verdirbt sich Pestalozzi das Beste. So hat er - wie er den didaktischen

Kern von Lienhard und Gertrud noch einmal didaktisiert, indem er
Christoph und Else mit dem Gesinde Lienhard und Gertrud lesen und
kommentieren lässt - in einer späteren Umarbeitung der Texte für die
Cottasche Werkausgabe deren lebendige und offene Anschaulichkeit durch
lange Erklärungen zutode versprachlicht. Dem Problem sprachlicher
Verhärtung gilt aufs deutlichste der folgende Text:

Sprüchworter-Folgen

Es ist doch traurig, dass man beim Fuhrwesen so oft, auch wider seinen Willen und
gegen sein Herz, hart sein muss. - Also sagte ein gutmütiger Fuhrmann allemal, wenn
er einen überladenen Karren forttreiben müsste, und nach und nach ward ihm dieses
Wort so geläufig, wie ein «Gott grüss euch, und Gott behüt' euch!» Er dachte nichts
dabei; aber es hatte für die Karrosse, und für die Jochochsen dennoch allgemein die
verderblichsten Folgen: denn es ward unter den Fuhrleuten zum Sprüchwort, und ein
jeder Trossbub, wenn er auch noch so arg mit dem Zugvieh umgeht, antwortet dir
jetzt auf der Stelle: Es ist in Gottes Namen nicht änderst möglich, man muss beim
Fuhrwesen, auch wider sein Herz und wider seinen Willen, hart sein, und hart werden.



768 «LERNEN ALS WORTSACH»

Das Sprechen, bei dem sich der Sprechende nichts mehr denkt - Gegenteil

dessen, wozu der Leser aufgefordert ist -, verfestigt sich zum zitierbaren

Sprichwort. Das anfängliche Bedauern darüber, «dass man [...] hart
sein muss», schlägt um in die gedankenlose Affirmation von Härte. Rede
wider die Norm, abgelöst vom eigenen Handeln und generalisierbar
geworden, wird selber zur Norm wider «Herz» und «Willen», die den Redenden

entlastet, anders zu handeln, als es ihm leicht fällt. Allerdings vertraut
Pestalozzi andererseits auch auf die Kraft sprachlicher Verflüssigung
erstarrter Verhältnisse. Das führt das Gegenbeispiel vor:

Junker Fritz und seine Bauren
Ich tue doch alles was ich kann, um euch ein ruhiges und angenehmes Leben zu
verschaffen. Also sagte Junker Fritz zu seinen Bauren in Kohlhofen. Es ist wahr! Es ist
wahr, ihr seid ein gütiger Junker! Es geht allemal lustig, wenn ihr um den Weg seid,
und wir haben euch vieles zu danken. Also antworteten die Bauren in Kohlhofen aus
einem Munde.

Nur einer schwieg bei ihrem Danken, und sagte: Gnädiger Herr! Darf ich euch
etwas fragen? Warum das nicht! antwortete Fritz. Darauf sagte der Bauer: Ich habe
zwei Äcker; der eine ist stark gemistet, aber schlecht gefahren und voller Unkraut:
der andere aber ist weniger gut gemistet, aber wohl gefahren, und rein von Unkraut.
Welcher von beiden glauben jetzt Euer Gnaden! werde mir mehr abtragen? Natürlich
der letzte, sagte der Junker. Du hast diesem sein ganzes Recht widerfahren lassen, den
andern aber nur gemistet. Lieber Junker! erwiderte der Bauer: Auch wir gedeihen
besser, wenn sie uns unser Recht widerfahren lassen, als wenn sie uns mit Guttaten -
übermisten.

Der demonstrierte Satz, dass in einem kritischen, freiheitlichen Sinn
Recht vor Gnade zu gelten habe, gilt, weil er anschaulich bewiesen wird.
Weil er auf das Anschauungsbeispiel ausweicht, zwingt der Bauer den
Junker, seine Frage zu teilen. Indem er, was er von ihm fordert, ihn selber

sagen lässt, verändert sich im Text über die Beziehung zwischen Bauern
und Junker, eben diese Beziehung, sprachlich: «Gnädiger Herr!» wird
ersetzbar durch «Lieber Junker !»

«Lernen als Wortsach», wie Pestalozzi es im Stanzer Brief kritisiert, löst
demgegenüber das Sprechen ab von den Sprechenden, von dem «was in
ihnen und um sie vorgeht» ; insofern es dabei um Vermittlung von Werten
geht, werden diese durch das «Einpredigen von Regeln und Vorschriften»
aus dem Erfahrungsbereich der Sprecher hinaus in die Sprache verlegt:

Endlich und zuletzt komme mit den gefährlichen Zeichen des Guten und Bösen,
mit den Wörtern: Knüpfe diese an die täglichen häuslichen Auftritte und Umgebungen

an, und sorge dafür, dass sie gänzlich darauf gegründet seien, um deinen Kindern
klarer zu machen, was in ihnen und um sie vorgeht, um eine rechtliche und sittliche
Ansicht ihres Lebens und ihrer Verhältnisse mit ihnen zu erzeugen. Aber wenn du
Nächte durchwachen müsstest, um mit zwei Worten zu sagen, was andere mit zwanzig

erklären, so lass dich deine schlaflose Nächte nicht dauern.



«LERNEN ALS WORTSACH» 769

«Der Mensch will», heisst es rousseauistisch, «so gerne das Gute», aber

er «will es nicht für dich, Lehrer», «nicht für dich, Erzieher», sondern er
will es «für sich selber». Diesem Willen Bahn zu brechen, ist die Aufgabe
der erzieherischen Bezugsperson, die ihm zur eigenen Sprache verhilft.
Tiefer als durch Sprache greift sie ein. «Alles, was» im Kind «Kräfte
erzeugt, was es aussprechen macht, ich kann es, das will es». «Aber dieser
Wille wird nicht durch Worte», sondern, auf der Basis des «Zutrauens»,
«durch die allseitige Besorgung des Kindes, und durch die Gefühle und
Kräfte, die durch die allseitige Besorgung in ihm rege gemacht werden,
erzeugt». Sie zielt, gegen alle bloss verbale Vermittlung von Werten und
Gesinnung, auf «die Attitüde eines tugendhaften Lebens», aus der, mehr
«Gemütsbeschaffenheit» und «allgemeine Herzensstimmung», die Fähigkeit

zu sittlichem Verhalten in konkreten Lebenssituationen von selber

hervorgehen sollte. Die Grundsätze, welche solche «Attitüde» stärken
helfen, sollen nicht so sehr sprachlich-abstrakt an die Kinder
herangetragen, sondern «mit reiner Psychologie, d. i. mit Einfachheit, Liebe und
ruhiger Kraft in die Seele des Menschen gelegt werden», damit sie ihn in
eine «für Wahrheit und Recht empfängliche Gemütsstimmung» versetzen,
«in welcher hundert und hundert diesen grossen Wahrheiten
untergeordnete Sätze ihnen dann von selbst auffallen, und sich tief in ihrem
Erkenntnisvermögen festgründen, wenn sie auch nie dahin kommen, diese
Wahrheit wörtlich auszusprechen» :

Dieses wörtliche Aussprechen der Wahrheiten, deren man sich bedient und nach
denen man handelt, ist für das Menschengeschlecht bei weitem nicht so dienstlich, als
wir es uns in unserm schon seit Jahrhunderten von der Christenlehre und den Predigten

zu einem so weitläufigen als oberflächlichen Red- und Antwortgeben, gewöhnten,
und seit einem Menschenalter von sich nennenden Aufklärern noch tiefer in die
armseligste Redseligkeit hineingezogenen erschlafften Zeitalter uns vorstellen.

Nicht umsonst stellt sich der Erzieher, der mit Vatersinn das Zentrum
derer besetzt, die mit «Kindersinn» an ihm hängen, emphatisch in ihre
Mitte: «Ich war von Morgen bis Abend, soviel als allein in ihrer Mitte [. ..]
ich stand in ihrer Mitte, waren sie krank [...] Ich schlief in ihrer Mitte
[...]» Charakteristisch ist die unsprachliche Körperlichkeit dieser Nähe:
«Meine Hand lag in ihrer Hand, mein Aug' ruhte auf ihrem Aug'.» Dem
entspricht eine auffallend sinnliche Szene im 3. Teil von Lienhard und
Gertrud. «Der Mittelpunkt dessen was Arner ist», so ist sie überschrieben.
Sie gilt seinem «Vatersinn, ohne den alles, was er tut nichts anders als

Romanenheldenstreich sein, und in unserer Welt nicht angehen würde».
Arner sitzt unter den Kindern: «Sie sassen ihm jetzt von selbst auf den
Schoss, umfassten ihn bald mit den Händen um den Hals, und taten bald
völlig mit ihm, wie wenn sie den Ätti unter den Händen hätten»: aus-



770 «LERNEN ALS WORTSACH»

nahmsweise erlaubter Verstoss gegen das Tabu. Den Vater unter den
Händen zu haben, versöhnt mit dem Gefühl, in seiner Hand zu sein. Das
bleibt festliche Ausnahmesituation, wie auch die Feste sonst von Pestalozzi
gleichsam als seltene Prämienausschüttung für soziales Wohlverhalten
gedeutet werden.

Die Erziehungsarbeit sei, so fordert es Pestalozzi im Stanzer Brief, an
den «von Stufe zu Stufe sich ergebenden Bedürfnissen» festzumachen. Das

gilt auch fürs Sprechenlernen: «So war es, dass ich belebte Gefühle jeder
Tugend dem Reden von dieser Tugend vorhergehen liess, denn ich achtete
es für bös, mit Kindern von irgend einer Sache zu reden, von der sie nicht
auch wissen, was sie sagen.» Allerdings: das Ziel, der Mensch möge seine

eigene Sprache sprechen lernen, eine Sprache, die seinen Bedürfnissen
entspringt und ihn als ganzen auch körperlich erfasst, verkümmert in der
pädagogischen Praxis, wenn die Kinder in Papageienübungen sinnlose
Buchstabenverbindungen nachplappern lernen müssen, in hypnotischer
Stille, «ihr Aug auf den grossen Finger» gebannt, körperlich erstarrt: «Die
Stille, die ich forderte, wenn ich da war und lehrte, war mir ein grosses
Mittel zu meinem Ziele, und ebenso die Festhaltung auf der körperlichen
Stellung in der sie da sitzen mussten.» Statt dass dem Körper zur Sprache
verholfen wird, wird die Sprache verkörperlicht und dabei zerstückelt in
unsinnliche Elemente eines sprachlichen Baukastens: «eph, ephra, ephraim,
bue, buce, bucephal, qua, quak, quaken, aphor, aphoris, aphorismus, mu,
muni, munici, municipal, municipalität, ul uit, ultra, ultram, ultramon,
ultramontanisch.»

In seiner Schrift über den kindlichen Körper als Stoff der Elementarbildung

gibt Pestalozzi, treu seinem Grundsatz, «dass alles Wissen des

Menschen von ihm selbst ausgehe», eine Anleitung für Mütter, «ihrem
Kind die äusseren Teile seines Körpers zu zeigen und zu benennen, d. h. sie

lehrt es, dieselben genau ins Auge zu fassen und ihnen ihre Namen zu
geben». Durch seine Versprachlichung wird der Körper auf erschreckende
Weise stückweise in Besitz genommen und aus toten Teilen zu einem
Ganzen synthetisiert, das gepanzert ist gegen den Druck sinnlicher
Regungen:

Menschlicher Körper

[...] Erste Übung
Der Körper oder der Leib.
Der Kopf oder das Haupt.
Das Angesicht.
Die Seiten des Kopfes.

Die rechte Seite des Kopfes.
Die linke Seite des Kopfes.



«LERNEN ALS WORTSACH» 771

Der Hinterteil des Kopfes oder der Hinterkopf.
Der Scheitel.

Die Stirn.
Die Augen.

Das rechte Auge.
Das linke Auge.

Die Augenbrauen.
Die rechte Augenbraue.
Die linke Augenbraue.

Die Augenlider.
Die Augenlider des rechten Auges.
Die Augenlider des linken Auges.

Die obern Augenlider.
Die untern Augenlider.

Das rechte obere Augenlid.
Das linke obere Augenlid.

[...] Der hintere Knöchel der kleinen Zehe des linken Fusses.
Die Nägel.

Der Nagel an der grossen Zehe des rechten Fusses.
Der Nagel an der grossen Zehe des linken Fusses.
Die Nägel an den mittleren Zehen des rechten Fusses.
Die Nägel an den mittleren Zehen des linken Fusses.
Der Nagel an der kleinen Zehe des rechten Fusses.
Der Nagel an der kleinen Zehe des linken Fusses.

Die Haut.

«Ich kenne», sagt Pestalozzi in den Abendgesprächen über Unterrichtsund

Erziehungsverbesserungen in Schulen und Haushaltungen, «kaum
einen Gegenstand, an dem man so leicht irre werden kann wie an
der Sprache», denn die «Linie, die ihre Würde von ihrem Verderben trennt,
ist ungemein fein und schwer zu erkennen». Ohne das «Wort des
Menschen», heisst es weiter, «wären die Ungeheuer der Verräterei, des Meineids,

der Verleumdung und der Lüge nicht der Schandfleck der Menschheit

geworden». Und «dennoch», fährt er fort: «was wäre der Mensch
ohne den Hauch seines Mundes, in den er sein Innerstes hüllet, dass er es

seinem Bruder mitteile und es ihm möglich mache, das Heiligtum seines
Geistes und seines Herzens durchschauen und geniessen zu können». Damit

scheint das Prinzip der Brüderlichkeit sprachlich verankert, Herders
Wort aus der Abhandlung über den Ursprung der Sprache radikalisiert,
dass «das erste Merkmal, das ich erfasse [...], Merkwort für mich und
Mitteilungswort für Andre» sei. Andrerseits untersteht die Sprache nicht
minder dem Prinzip der Väterlichkeit. Mit der Sprache wird der Sinn für
Ordnung ins Kind eingesenkt. Das setzt «Vatersinn» voraus. Sprache, sagt
Pestalozzi im Entwurf über Die Sprache als Fundament der Kultur, ist das

«allgemeine vehiculum veritatis», sie ist «unumgänglich notwendig, um



772 «LERNEN ALS WORTSACH»

den Menschen zum deutlichen Bewusstsein des Zusammenhangs zu führen,
in dem alle Dinge dieser Welt untereinander stehen». In den
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts spricht Pestalozzi in väterlicher Selbstsicherheit im Namen des

Volks, das keine Sprache hat für seine Bedürfnisse: «Ich bin überzeugt, der
grösste Teil der lebenden Menschen trägt die Fundamente meiner Wahrheit

und meiner Irrtümer, mit meinen Gefühlen belebt, in seinem Busen

[...] meine Wahrheit ist Volkswahrheit und mein Irrtum ist Volksirrtum.
Das Volk spricht freilich die Grundsätze nicht aus, bei denen ich hier stehe

[...]». Deshalb müssen die Kinder vor allem reden lernen und hören. «Der
ganze menschliche Unterricht ruhet auf der Sprache» heisst es in der Schrift
Über den Sinn des Gehörs in Hinsicht auf Menschenbildung. Das hat auch
einen aufklärerisch-kritischen Sinn, insofern Sprache dem, der reden und
sich wehren lernt, als Waffe in die Hand gegeben wird. Ohne Sprache
«weiss der arme Mann» gegenüber den «maulbrauchenden Menschen»
nicht einmal, «dass von etwas die Rede, das er kennt». Macht und Sprache
sind verknüpft: «Es sind die vielen und schlecht Redenden, die in dieser
Welt (die in ihrer Hand ist) nicht alles, was redet, sondern auch das, was
schweigt, schlechtmachen». So gilt für die ungebildeten Ärmsten, dass sie
sich «aus Mangel der Sprache nicht zum bestimmten Bewusstsein dessen,
was sie wirklich wissen, erheben können», und es «mangelt ihnen durchaus
die Fähigkeit, von dem, was sie wissen, auszugehen, und dasjenige, was sie
wissen sollten und nicht wissen, an das, was sie wissen, anzuknüpfen».

Wer «in der Anschauungslosigkeit» seines «Maulbrauchens», sagt Pestalozzi

am Ende der Schrift Über den Sinn des Gehörs, «Brombeere» sagt,
«ohne Brombeeren zu kennen», wird «höchstens ein wenig dümmer»,
schlimmer ist es für den, der «in einem Wortberg von Rechtsformen
begraben» ist, ohne «den Sinn des Rechts» aus mangelnder Anschauungskraft,

in sich «selbst zu tragen, aber wenn ich das Verderben des
anschauungslosen Maulbrauchens», folgert Pestalozzi Kant variierend weiter, «bis
auf die Gegenstände hinauftreibe, für welche kein Gegenwert in der Natur
möglich ist, wenn ich in dieser Anschauungslosigkeit Gott und die Liebe
im Munde führe und die ewige Wiederholung der heiligsten Worte [...]
zu einer Schellenklangsarbeit erniedrige [...], dann ist doch wahrlich das
Äusserste geschehen, wozu die Anmassung des Maulbrauchens das
Menschengeschlecht hinführen kann».

Für die Ausbildung des Menschen, die auf der Ausbildung seiner
Sprache ruht, ist, wie Pestalozzi in den Nachforschungen argumentiert,
jeweils ein Mangel konstitutiv, den es im Bildungsgang wettzumachen gilt
durch einen Ersatz fürs Verlorene auf höherer Stufe, das dabei, verwandelt,

wiedergewonnen werden soll. Der Mensch, im Übergang von tieri-



«LERNEN ALS WORTSACH» 773

sehen zum gesellschaftlichen Wesen, «soll durch Unterwerfung nichts
weniger als den Zweck der gesellschaftlichen Vereinigung, den Ersatz seiner

Naturansprüche verlieren, er soll ihn vielmehr durch dieselbe
sicherstellen». Die Dialektik von Beschneiden und Befriedigung natürlicher
Bedürfnisse wird in Lienhard und Gertrud durch Arners Gesetzgebung sozial
reglementiert, indem die Grundtriebe - «der Trieb zum Eigentum, der
Geschlechtstrieb, die Liebe zur Freude, der Hang zur Ruhe und derjenige
zur Ehre» - als Belohnung für das Einhalten ihrer gesellschaftlich erlaubten

Befriedigung sichergestellt werden. Das ist: Verstümmelung als
Ferment der Entwicklung: «Daher ruht das gesellschaftliche Recht und mit
ihm die bürgerliche Selbständigkeit wesentlich auf einer die individuellen
Ansprüche unserer tierischen Natur allgemein hemmenden Anordnung der
Berufsbildung des bürgerlichen Menschen. Dieser aber (ruht) auf der
Kunst, die innersten Gefühle meiner tierischen Natur zugunsten des
gesellschaftlichen Rechts und der gesellschaftlichen Ordnung umzustimmen und
zu verstümmeln.»

Diese Verstümmelung bewirkt eine «Lücke», die «gebietend eine
Ausfüllung» fordert, «und hier ist es, wo sich die gesellschaftliche Kraft meiner
Natur an die sittliche anschliesst». Als sittliches Wesen «bin ich das Werk
meiner selbst»: Negation der Negation, die die Unterdrückung des
sinnlichen Wesens auf der gesellschaftlichen Ebene bedeutete. Vom sittlichen
Standpunkt aus erscheint der Mensch als blosses «Werk der Gesellschaft»
nicht minder verstümmelt: Es «entspringt in meinem Innersten ein neues
Bedürfnis, dessen Befriedigung mich zur Anerkennung der Pflicht hinführt,
alles Verderben meiner tierischen Natur und meiner gesellschaftlichen
Verhärtung in mir selbst auszulöschen und zu vertilgen. Erhaben stehst du in
diesem Augenblick vor mir, du meine Natur, die ich jammernd beweinte
Auf den Trümmern meiner selbst lächle ich dir wieder, und auf dem
Schutt ihrer Ruinen baue ich mich selbst wieder auf zu einem bessern
Leben». Das wäre dann, als sittliche Leistung: Verzicht auf Triebverzicht,
kritische Antizipation eines psychoanalytischen Grundkonzepts avant la
lettre. Die «Lücke» im Entwicklungsgang ist zugleich sein Motor. Insofern
ist gerade das jeweilige Defizit ein Mehrwert, der die als Spiralbewegung
gedachte Entwicklung antreibt. Dass die Anerkennung des Mangels dessen

Aufhebung als Lohn zur Folge hat, entspricht zugleich dem bürgerlichen
Sparprinzip, das die von Pestalozzi als pädagogische Anstalt konzipierte
Welt regiert, weil vor allem die Landbevölkerung im Übergang von der
Selbstversorgung zur Tauschwirtschaft im Zusammenhang frühindustrieller
Heimarbeit lernen soll, haushälterisch sich selber zu helfen. Diesem zutiefst
aufklärerischen Prinzip der Selbsthilfe, auf das Pestalozzis ganze Pädagogik
ausgerichtet ist, entspricht die Vorstellung, dass sich die Bedürfnisnatur



774 «LERNEN ALS WORTSACH»

des Menschen als eines Mangelwesens durch ihre Selbstaufklärung zugleich
entfaltet und befriedigt.

Wenn jener Satz stimmt, dass die Sprache das Fundament der Menschenbildung

sei, hat ihre Ausbildung, in Pestalozzis Sinn, philo- und onto-
genetisch, teil an der «Arbeit an unserem verschütteten Selbst».
Verschüttet ist es, ineins mit seiner Vergesellschaftung, auch durch die
Sprache, die in ihrer Integrität wiederherzustellen ist. Freilich ist der
«Zeitpunkt, in welchem der Kinderzustand des Menschen ganz rein ist»,
transitorisch, «es ist der Augenblick, in welchem das Kind auf die Welt
kommt. Aber so wie dieser Augenblick da ist, so ist er vorüber. Beim ersten
weinenden Laut ist der Punkt schon überschritten, von dem die tierische
Harmlosigkeit des Menschen eigentlich ausgeht. Von diesem ersten Laut
an entfernt sich das Kind mit jedem Gefühl eines unbefriedigten Bedürfnisses,

eines unerfüllten Wunsches, eines Schmerzes immer weiter von
diesem Punkt ins Unendliche.» Ausdruck eines Mangels zu sein, von
Anfang an, und Medium seiner Aufhebung ist das Wesen der Sprache; sie ist
jene «Lücke» als schwächstes Glied in der Kette von Pestalozzis
Entwicklungsschema, sie ist, «als Fundament der Kultur», «vehiculum veritatis»,
«welches die Beschränkungen der Natur nach Notdurft und Möglichkeit
auszufüllen hat». So bleibt für Pestalozzi in dem labilen Doppelsinn der
Sprach-Lücke, Abstand zu sein und Brücke, alles «Lernen» auf Messers
Schneide zwischen Segen und Verderben: «Wortsach».

Sollte ich nicht lieber meine Zeitgenossen damit amüsieren, indem ich mit
Voltaire'schem oder Heine'schem Geist und bitterem Witz beschreibe, wie gar sehr meine
Miteidgenossen meinen Genius verkannt haben, wie kleinlich sie mich behandelt
haben, wie bitterlich ich schikaniert worden bin und wie systematisch meine Arbeiten,
so weit sie angenommen wurden, derart verstreut herauskamen, dass sie unmöglich zu
einer Wirkung gelangen konnten? Das könnte den Liebhabern von literarischen und
politischen Klatschereien wohl passen. Mir aber war (aus der Beschränkung der
Schweiz in Raum und Mitteln) von Anfang an klar, dass die Schweiz als Weltobservatorium

zu benutzen war und kaum als Feldherrenhügel.

Aus: Adrien Turel, Bilanz eines erfolglosen Lebens.
Auswahl von Hugo Loetscher, Verlag Huber, Frauenfeld 1976.


	"Lernen als Wortsach". Johann Heinrich Pestalozzis Schwierigkeiten mit der Sprache

