Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 9

Artikel: "Lernen als Wortsach". Johann Heinrich Pestalozzis Schwierigkeiten mit
der Sprache

Autor: Hart-Nibbrig, Christiaan L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTIAAN L. HART-NIBBRIG

«Lernen als Wortsach». Johann Heinrich
Pestalozzis Schwierigkeiten mit der Sprache

Gegen den Bankrott seines dusseren Lebens hat Pestalozzi, immer aufs
neue, seine Ideale aufgetiirmt, wohl wissend, dass die Verzweiflung ihm die
Sprache der Hoffnung diktiert und dass er, was ihm wertvoll ist, gerade
durch Sprache auch wieder verschiittet. Das Problem der Sprache als eines
fragwiirdigen Vehikels der padagogischen Wertvermittlung hat ihn sein
Leben lang beunruhigt. Schon in der Abendstunde eines Einsiedlers Kriti-
siert Pestalozzi im Namen der «Menschennatur» das «tausendfache Ge-
wirre von Wortlehren und Meinungen», «Schall und Rede und Wort», die
«kiinstliche Bahn der Schule», die mit einer blossen «Ordnung der Worte»,
die «Bahn der Natur» in der Entwicklung der Kinder blockiert. «Der be-
friedigte Sdugling lernt», heisst es, «was ihm seine Mutter ist auf dieser
Bahn, und sie bildet in ihm Liebe, das Wesen des Dankes, ehe der Un-
miindige kann den Schall von Pflicht und Dank horen lassen, und der
Sohn, der seines Vaters Brot isset, und sich mit ihm an seinem Herde
wirmet, findet den Segen seines Wesens in den Pflichten des Kindes auf
dieser Bahn der Natur.» Die vorsprachliche Sozialisation, die hier gefeiert
wird, entspricht einer Naturalisierung der Moral. Dabei werden die Werte
der Liebe, des Danks, der Pflicht, obwohl sie verbaler Ideologisierung aus-
driicklich entzogen werden, als natiirliche, historisch unerschiitterliche
«Grundlagen» unter der Hand doch wieder ideologieanfillig. Dass sich
Werte zunédchst im korperlichen, dann im hduslichen Intimbereich aus der
elementaren Befriedigung der menschlichen Bediirfnisnatur ergeben, macht
sie immer auch zur Verinnerlichung natiirlicher Abhédngigkeit unter dem
Vorzeichen angedrohten Liebesentzugs. Einsicht in die Bediirfnisnatur des
Menschen, der durch einen grundsitzlichen «Mangel» auf die «Bahn»
seiner natiirlichen Entwicklung gebracht wird, ist zugleich deren Be-
friedigung. Diese Einsicht teilt der Text — nichts weniger als der Monolog
eines «Einsiedlers» — mit und aus. Es ist fiir dessen rhetorische Strategie
bezeichnend, dass das Subjekt der Rede sich erst dort selbstsicher beim
Namen nennt, wo es «Drang» und «Bediirfnis» seines «Innersten» als
generalisierbar erkennt:



764 «LERNEN ALS WORTSACH»

Auf welchem Weg, auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit, die mein
Heil ist und mich zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt. Im Innern meiner
Natur ist Aufschluss zu dieser Wahrheit. Alle Menschheit ist in ihrem Wesen sich
gleich und hat zu ihrer Befriedigung nur eine Bahn. Darum wird die Wahrheit, die
rein aus dem Innersten unsers Wesens geschopft ist, allgemeine Menschenwahrheit
sein, sie wird Vereinigungswahrheit zwischen den Streitenden, die bei Tausenden ob
ihrer Hiille sich zanken werden.

Diese natiirliche «Vereinigungswahrheit» diesseits der stindischen Zer-
splitterung des Menschseins verheisst zugleich einen Zustand jenseits
derselben. Insofern ist auch «der Mensch», nach dessen «Wesen» der erste
Satz des Textes fragt, nicht wie im Diskurs des 19. Jahrhunderts eine alle
sozialen Unterschiede harmonisierende innere Grosse, sondern — und das
ist charakteristisch fiir die vorrevolutiondre Situation des Biirgertums am
Ende des 18.Jahrhunderts — ein kritischer Begriff: «Der Mensch, so wie
er auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches sich gleich ist; der
Mensch in seinem Wesen, was ist er?» Was er ist, das ist er im sozialen
Umfeld seiner Bediirfnisnatur wegen in bezug auf das, «was er bedarf, was
ihn erhebt, und was ihn erniedriget, was ihn stédrket, und ihn entkréftet».

Der Gedanke der «Vereinigungswahrheit» hilt, fast zwei Jahrzehnte
spater, auch Pestalozzis Fabel-Sammlung zusammen. Falls die einzelnen
Texte, die im Lauf von 15 Jahren am Weg seines Nachdenkens liegen-
blieben, iiberhaupt einen gemeinsamen Nenner haben, dann ist es dieser.
Das Cicero-Motto weist darauf hin: «Sui nemo tam similis est, quam
omnes sunt omnium. Itaque quaecunque est hominis natura una in omnes
valet» (Niemand ist sich selbst so dhnlich, wie es alle untereinander sind.
Deshalb ist die Natur irgendeines Menschen fiir alle giiltig). Das freilich, so
warnt die «Vorrede», darf den Leser in der «Beschrinktheit eines Kopfs
ohne Grundsitze» nicht dazu verleiten, «das was ich fiir das Menschen-
geschlecht wahr fand, fiir etwas anzusehen, das ich eigens von der Nase
deines Herrn Vetter oder deiner Frau Base abkopiert habe». Nur in seiner
modellhaften Verallgemeinerungsfahigkeit ist der Einzelfall représentativ
fiir alle. Und das eben sollen die Figuren zu Pestalozzis ABC-Buch oder zu
den Anfangsgriinden meines Denkens leisten. Thre «Einfalt», die sich als
tiickisch erweist, spricht nicht nur den von Pestalozzi so oft genannten
«Kindersinn» an, der in der gemeinsamen Ausrichtung auf ein sei’s staat-
lich, sei’s religios gedachtes viterliches Prinzip erst Gleichheit und
«Brudersinn» aufkommen lidsst, sondern dient auch der Absicht, «dem
Volk», wie es in der Vorrede zu Lienhard und Gertrud heisst, «einige ihm
wichtige Wahrheiten auf eine Art zu sagen, die ihm in Kopf und ans Herz
gehen sollte». Die «einfache Darlegung dessen, was allenthalben schon da
ist», gilt auch fiir die Figuren, und das heisst fiir Pestalozzi auch hier: An-



«LERNEN ALS WORTSACH» 765

kniipfen an vorhandene Bediirfnisse des Lesers, der,im Bewusstsein dessen,
was dem erzihlten Sachverhalt und ihm selbst, insofern er sich darin
wiedererkennt, fehlt, dariiber hinauszudenken gendtigt wird: «Wenn du
nichts zu ihnen hinzudenkst, Leser! so wirst du ihre Einfalt unertréglich
finden.» Das scheint zuriickzugehen auf Kants Begriff der &sthetischen
Idee, die «viel Unnennbares hinzuzudenken» erlaubt, aber auch auf
Lessings Rede vom freien Spiel der Einbildungskraft im Laokoon: «Je mehr
wir sehen, desto mehr miissen wir hinzu denken konnen. Je mehr wir darzu
denken, desto mehr miissen wir zu sehen glauben [...] dem Auge das
Ausserste zeigen, heisst der Phantasie die Fliigel binden, und sie nétigen,
da sie iiber den sinnlichen Eindruck nicht hinaus kann, sich unter ihm mit
schwichern Bildern zu beschiftigen.» Aufschlussreich ist der Text iiber «die
Veranlassung dieses Buchs», den Pestalozzi der Sammlung voranstellt: «Die
Welt ist immer sich selbst gleich, und doch ist der Mensch iiber alles, was
ist, so ungleicher Meinung. — Also sagte der Bauer Waldmann, neben
welchem ich am Tische sass.» Das darstellende Ich nimmt sich als bloss
beobachtendes, nicht kommentierendes zundchst von den Meinungen aus,
die es referiert. Der Bauer, der die Natur in seinem Namen trigt, rekurriert
gegeniiber dem Pluralismus von Meinungen auf jene «natura», die das
Cicero-Motto, mit dem Pestalozzi Eigenstes in fremder Sprache autorisiert,
als allgemein ausgibt. Wenn auch in bezug auf den «Menschen» und nicht
auf die «Welt». Diesen Unterschied arbeitet der Text heraus: «Seine Frau
antwortete ihm: Die Welt ist wohl gleich; aber um Mitternacht fillt sie dir
anders in die Augen, als in der Mittagsstunde, und beim Nebel anders als
beim Sonnenschein.» Damit wird das Erkennen in standpunkthafter Per-
spektivitdt an die realen Erkenntnisumstdnde zuriickgebunden. Solcher
Relativismus wird weiter relativiert durch die Natur des erkennenden Sub-
jekts: «Es ist nicht nur das, sagte der Knecht Stoffel, der auch am Tische
sass, der Stier siehet sie anders an als das Pferd, der Hund anders als der
Esel, der Fisch anders als der Vogel und das Gras anders als der Stein.»
Auch in den folgenden Texten stehen Tiere, Pflanzen, Steine, wenn sie
reden, fiir einen sich selbst nicht durchschauenden Relativismus und
Pluralismus von unvertriglichen Meinungen und repréasentieren deshalb
gerade nicht wie in der traditionellen Fabel den verkleideten Menschen.
Dessen Perspektive wire die rechte: «Vergiss nicht Stoffel! sagte der
Grossvater im Lehnsessel — die Welt fillt dem Menschen nur dann recht
in die Augen — wenn sie ihm also darein féllt, wie sie keinem Gras und
keinem Stein und keinem Vieh auf Erden also darein fallen kann.» So wird
die vorgefiihrte nichtmenschliche Perspektive als verzerrte menschliche
fiir den Leser zum Anlass, die Korrektur hinzuzudenken, das Lesen selber
zu dem, was Pestalozzi in seinen Nachforschungen iiber den Gang der



766 «LERNEN ALS WORTSACH»

Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts die «Arbeit» nennt
«an unserem verschiitteten Selbst». Verschiittet ist zum Beispiel in dem
folgenden Text iiber die «Freiheitsbegriffe der Tiere» die gemeinsame
Natur, die, unter Menschen, das einzig Verbindende sein konnte. Die
Freiheitswiinsche der Tiere, wiren sie erfiillbar, liessen die natiirliche
Ordnung des Tierreichs, das durch die Macht des Lowen-Konigs zu-
sammengehalten wird, auseinanderbrechen. Negativ, tierisch entstellt, er-
scheint die Utopie, von der sich, unideologisch, anders nicht reden lasst.
Der utopische Standpunkt «reiner Menschlichkeit» kann, da er als «Ver-
einigungswahrheit» fiir alle gilt, von einem Einzelnen sprachlich nicht vor-
weg schon usurpiert werden. Er bleibt dem Leser erst zu suchen auf-
gegeben:

Konig Lowe verwunderte sich einmal, indem er bedachte, was doch die Tiere
darunter verstehen mochten, wenn sie von Freiheit reden?

Der Stier, dem er es zu verstehen gab, antwortete ihm: Nie ins Joch gespannt, aber

wohl immer am vollen Baaren angebunden zu sein, das ware eine wiinschenswiirdige

Freiheit.
Der Esel sagte: Ein Leben ohne einen Korb auf dem Riicken, das ist ein wahres

Freiheitslebens. _

Der Affe sagte: Wenn ich Grimassen schneide, so fiihle ich mich frei.

Das Pferd sagte: Wenn mir der Knecht alles abnimmt, was ich nicht selbst bin, so
bin ich frei.

Das Faultier sagte: Wenn mich jemand von einem Ast auf den andern tragen, und
mir die Blitter, die ich liebe, vor das Maul hinlegen wiirde, so wire ich frei.

Der Fuchs sagte: Wenn ich meinen Frass ohne meine List, ohne meine Stille, und
ohne meine Furcht finden kdnnte, so wire ich frei.

Nur dem Fuchs dimmert, schlauerweise, die Einsicht, dass seine indi-
viduelle Freiheit nicht einfach durch Leugnung seiner Abhingigkeit von
seiner Umwelt zu erlangen wire, die, wie im Falle des Stiers und des Faul-
tiers, doch fiir Befriedigung der eigenen Bediirfnisse aufkommen miisste,
sondern dass jene in Abhingigkeit steht von seiner Natur, die ihrerseits
von der Umwelt gepragt ist. Der Affe allein fiihlt sich frei, indem er seiner
Natur folgt und in der Entstellung seiner selbst erst recht menschenédhnlich
wird. Nur in der Korrektur tierischer Verzerrung erscheint, sprachlich aus-
gespart, ein mogliches Menschenmass.

Dass partielle Wahrheit Rechthaberei bleibt, solange sich der Streit der
Meinungen nicht von einer iibergeordneten, ndmlich menschlichen Position
aus durchschauen und schlichten ldsst, zeigen die vielen Texte, die ein
unversohnliches «und» im Titel haben wie dieser:

Der Berg und die Ebene
Der Berg sagte zur Ebene: ich bin hoher als du.

Kann sein erwiderte die Ebene; aber ich bin alles und du bist nur eine Ausnahme
von mir.



«LERNEN ALS WORTSACH» 767

Eine vermittelnde Position bleibt unausgesprochen und muss erst gesucht
werden jenseits der Gegensitze. Dass die «Vereinigungswahrheit», die aus
der Relativierung des Relativen zu springen hitte, nicht darstellbar ist,
bewahrt sie davor, als Ideologem zu gerinnen, und regt den Leser an, sie,
so gut er kann, hinzuzudenken. Davon handelt der Text, mit dem die
Sammlung beginnt:

Der Raupenfinger

Sie flog vor ihm als Schmetterling einher. Er jagte ihr durch Feld und Flur nach; aber
das Volk, das die Erde baute klagte, er verderbe ihm mit seinem Tun sein Gras und
sein Korn.

Sie kroch vor ihm auf dem wachsenden Kohlstocke, auf dem blattervollen Baume
und an der griilnenden Hecke; er haschte sie wieder; — aber sie starb in seiner Hand
und er warf sie als ein faulendes Aas weg.

Jetzt hing sie am sich entblitternden Baume und an den kahlen Wénden des Hau-
ses — er haschte sie noch einmal und wartet jetzt bis ihre tote Larve fiir ihn sicher
erwacht.

«Fabula docet», so setzt Pestalozzi in der Uberschrift voraus. Aber ihre
Wabhrheit, so ergdnzt diese Metafabel, ldsst sich nicht dingfest machen,
ohne abzusterben. Verhiillt ist sie allemal: als lebendiger Schmetterling,
metaphorisch; als zukiinftiger Schmetterling — Verdinglichung der Meta-
pher — in der Raupe; greifbar-unbegreiflich, als Puppe in der Larve. Aber
die «tote» wird nie erwachen, um so weniger, als «er», der Autor, der
Leser, es «sicher» erwartet. Die Jagd ist wider die Natur, auch der Fabel-
wahrheit, die sich sprachlich nicht verfestigen ldasst. Wo er es dennoch ver-
sucht, verdirbt sich Pestalozzi das Beste. So hat er — wie er den didakti-
schen Kern von Lienhard und Gertrud noch einmal didaktisiert, indem er
Christoph und Else mit dem Gesinde Lienhard und Gertrud lesen und
kommentieren ldsst — in einer spiteren Umarbeitung der Texte fiir die
Cottasche Werkausgabe deren lebendige und offene Anschaulichkeit durch
lange Erkldarungen zutode versprachlicht. Dem Problem sprachlicher Ver-
hirtung gilt aufs deutlichste der folgende Text:

Spriichworter-Folgen

Es ist doch traurig, dass man beim Fuhrwesen so oft, auch wider seinen Willen und
gegen sein Herz, hart sein muss. — Also sagte ein gutmiitiger Fuhrmann allemal, wenn
er einen iiberladenen Karren forttreiben musste, und nach und nach ward ihm dieses
Wort so geldufig, wie ein «Gott griiss euch, und Gott behiit’ euch!» Er dachte nichts
dabei; aber es hatte fiir die Karrosse, und fiir die Jochochsen dennoch allgemein die
verderblichsten Folgen: denn es ward unter den Fuhrleuten zum Spriichwort, und ein
jeder Trossbub, wenn er auch noch so arg mit dem Zugvieh umgeht, antwortet dir
jetzt auf der Stelle: Es ist in Gottes Namen nicht anderst mdglich, man muss beim
Fuhrwesen, auch wider sein Herz und wider seinen Willen, hart sein, und hart werden.



768 «LERNEN ALS WORTSACH>»

Das Sprechen, bei dem sich der Sprechende nichts mehr denkt — Gegen-
teil dessen, wozu der Leser aufgefordert ist —, verfestigt sich zum zitier-
baren Sprichwort. Das anfingliche Bedauern dariiber, «dass man [...] hart
sein muss», schldagt um in die gedankenlose Affirmation von Hirte. Rede
wider die Norm, abgelost vom eigenen Handeln und generalisierbar ge-
worden, wird selber zur Norm wider «Herz» und «Willen», die den Reden-
den entlastet, anders zu handeln, als es ihm leicht f#llt. Allerdings vertraut
Pestalozzi andererseits auch auf die Kraft sprachlicher Verfliissigung
erstarrter Verhaltnisse. Das fiihrt das Gegenbeispiel vor:

Junker Fritz und seine Bauren

Ich tue doch alles was ich kann, um euch ein ruhiges und angenehmes Leben zu ver-
schaffen. Also sagte Junker Fritz zu seinen Bauren in Kohlhofen. Es ist wahr! Es ist
wahr, ihr seid ein giitiger Junker! Es geht allemal lustig, wenn ihr um den Weg seid,
und wir haben euch vieles zu danken. Also antworteten die Bauren in Kohlhofen aus
einem Munde.

Nur einer schwieg bei ihrem Danken, und sagte: Gnadiger Herr! Darf ich euch
etwas fragen? Warum das nicht! antwortete Fritz. Darauf sagte der Bauer: Ich habe
zwei Acker; der eine ist stark gemistet, aber schlecht gefahren und voller Unkraut:
der andere aber ist weniger gut gemistet, aber wohl gefahren, und rein von Unkraut.
Welcher von beiden glauben jetzt Euer Gnaden! werde mir mehr abtragen? Natiirlich
der letzte, sagte der Junker. Du hast diesem sein ganzes Recht widerfahren lassen, den
andern aber nur gemistet. Lieber Junker! erwiderte der Bauer: Auch wir gedeihen
besser, wenn sie uns unser Recht widerfahren lassen, als wenn sie uns mit Guttaten —
iibermisten.

Der demonstrierte Satz, dass in einem kritischen, freiheitlichen Sinn
Recht vor Gnade zu gelten habe, gilt, weil er anschaulich bewiesen wird.
Weil er auf das Anschauungsbeispiel ausweicht, zwingt der Bauer den
Junker, seine Frage zu teilen. Indem er, was er von ihm fordert, ihn selber
sagen ldsst, veridndert sich im Text iiber die Beziehung zwischen Bauern
und Junker, eben diese Beziehung, sprachlich: «Gnadiger Herr!» wird
ersetzbar durch «Lieber Junker !»

«Lernen als Wortsach», wie Pestalozzi es im Stanzer Brief kritisiert, 16st
demgegeniiber das Sprechen ab von den Sprechenden, von dem «was in
ihnen und um sie vorgeht»; insofern es dabei um Vermittlung von Werten
geht, werden diese durch das «Einpredigen von Regeln und Vorschriften»
aus dem Erfahrungsbereich der Sprecher hinaus in die Sprache verlegt:

Endlich und zuletzt komme mit den gefdhrlichen Zeichen des Guten und Bosen,
mit den Wortern: Kniipfe diese an die taglichen hiuslichen Auftritte und Umgebun-
gen an, und sorge dafiir, dass sie gidnzlich darauf gegriindet seien, um deinen Kindern
klarer zu machen, was in ihnen und um sie vorgeht, um eine rechtliche und sittliche
Ansicht ihres Lebens und ihrer Verhiltnisse mit ihnen zu erzeugen. Aber wenn du
Nichte durchwachen miisstest, um mit zwei Worten zu sagen, was andere mit zwan-
zig erkliren, so lass dich deine schlaflose Nichte nicht dauern.



«LERNEN ALS WORTSACH>» 769

«Der Mensch will», heisst es rousseauistisch, «so gerne das Gute», aber
er «will es nicht fiir dich, Lehrer», «nicht fiir dich, Erzieher», sondern er
will es «fiir sich selber». Diesem Willen Bahn zu brechen, ist die Aufgabe
der erzieherischen Bezugsperson, die ihm zur eigenen Sprache verhilft.
Tiefer als durch Sprache greift sie ein. «Alles, was» im Kind «Krifte er-
zeugt, was es aussprechen macht, ich kann es, das will es». «Aber dieser
Wille wird nicht durch Worte», sondern, auf der Basis des «Zutrauens»,
«durch die allseitige Besorgung des Kindes, und durch die Gefiihle und
Krifte, die durch die allseitige Besorgung in ihm rege gemacht werden,
erzeugt». Sie zielt, gegen alle bloss verbale Vermittlung von Werten und
Gesinnung, auf «die Attitiide eines tugendhaften Lebens», aus der, mehr
«Gemiitsbeschaffenheit» und «allgemeine Herzensstimmung», die Fihig-
keit zu sittlichem Verhalten in konkreten Lebenssituationen von selber
hervorgehen sollte. Die Grundsitze, welche solche «Attitlide» stdrken
helfen, sollen nicht so sehr sprachlich-abstrakt an die Kinder heran-
getragen, sondern «mit reiner Psychologie, d. i. mit Einfachheit, Liebe und
ruhiger Kraft in die Seele des Menschen gelegt werden», damit sie ihn in
eine «fiir Wahrheit und Recht empfingliche Gemiitsstimmung» versetzen,
«in welcher hundert und hundert diesen grossen Wahrheiten unter-
geordnete Sitze ihnen dann von selbst auffallen, und sich tief in ihrem
Erkenntnisvermdgen festgriinden, wenn sie auch nie dahin kommen, diese
Wabhrheit wortlich auszusprechen»:

Dieses wortliche Aussprechen der Wahrheiten, deren man sich bedient und nach
denen man handelt, ist fiir das Menschengeschlecht bei weitem nicht so dienstlich, als
wir es uns in unserm schon seit Jahrhunderten von der Christenlehre und den Predig-
ten zu einem so weitldufigen als oberflichlichen Red- und Antwortgeben, gewsdhnten,
und seit einem Menschenalter von sich nennenden Aufkldrern noch tiefer in die arm-
seligste Redseligkeit hineingezogenen erschlafften Zeitalter uns vorstellen.

Nicht umsonst stellt sich der Erzieher, der mit Vatersinn das Zentrum
derer besetzt, die mit «Kindersinn» an ihm héngen, emphatisch in ihre
Mitte: «Ich war von Morgen bis Abend, soviel als allein in ihrer Mitte [. . .]
ich stand in ihrer Mitte, waren sie krank [...] Ich schlief in ihrer Mitte
[...]» Charakteristisch ist die unsprachliche Korperlichkeit dieser Néhe:
«Meine Hand lag in ihrer Hand, mein Aug’ ruhte auf ihrem Aug’.» Dem
entspricht eine auffallend sinnliche Szene im 3. Teil von Lienhard und
Gertrud. «Der Mittelpunkt dessen was Arner ist», so ist sie iiberschrieben.
Sie gilt seinem «Vatersinn, ohne den alles, was er tut nichts anders als
Romanenheldenstreich sein, und in unserer Welt nicht angehen wiirde».
Arner sitzt unter den Kindern: «Sie sassen ihm jetzt von selbst auf den
Schoss, umfassten ihn bald mit den Hinden um den Hals, und taten bald
vollig mit ihm, wie wenn sie den Atti unter den Hinden hitten»: aus-



770 «LERNEN ALS WORTSACH»

nahmsweise erlaubter Verstoss gegen das Tabu. Den Vater unter den
Hinden zu haben, versohnt mit dem Gefiihl, in seiner Hand zu sein. Das
bleibt festliche Ausnahmesituation, wie auch die Feste sonst von Pestalozzi
gleichsam als seltene Pramienausschiittung fiir soziales Wohlverhalten
gedeutet werden.

Die Erziehungsarbeit sei, so fordert es Pestalozzi im Stanzer Brief, an
den «von Stufe zu Stufe sich ergebenden Bediirfnissen» festzumachen. Das
gilt auch fiirs Sprechenlernen: «So war es, dass ich belebte Gefiihle jeder
Tugend dem Reden von dieser Tugend vorhergehen liess, denn ich achtete
es fiir bos, mit Kindern von irgend einer Sache zu reden, von der sie nicht
auch wissen, was sie sagen.» Allerdings: das Ziel, der Mensch moge seine
eigene Sprache sprechen lernen, eine Sprache, die seinen Bediirfnissen ent-
springt und ihn als ganzen auch korperlich erfasst, verkiimmert in der
padagogischen Praxis, wenn die Kinder in Papageieniibungen sinnlose
Buchstabenverbindungen nachplappern lernen miissen, in hypnotischer
Stille, «ihr Aug auf den grossen Finger» gebannt, korperlich erstarrt: «Die
Stille, die ich forderte, wenn ich da war und lehrte, war mir ein grosses
Mittel zu meinem Ziele, und ebenso die Festhaltung auf der korperlichen
Stellung in der sie da sitzen mussten.» Statt dass dem Korper zur Sprache
verholfen wird, wird die Sprache verkorperlicht und dabei zerstiickelt in
unsinnliche Elemente eines sprachlichen Baukastens: «eph, ephra, ephraim,
buc, buce, bucephal, qua, quak, quaken, aphor, aphoris, aphorismus, mu,
muni, munici, municipal, municipalitdt, ul ult, ultra, ultram, ultramon,
ultramontanisch.»

In seiner Schrift iiber den kindlichen Korper als Stoff der Elementar-
bildung gibt Pestalozzi, treu seinem Grundsatz, «dass alles Wissen des
Menschen von ihm selbst ausgehe», eine Anleitung fiir Miitter, «ihrem
Kind die dusseren Teile seines Korpers zu zeigen und zu benennen, d. h. sie
lehrt es, dieselben genau ins Auge zu fassen und ihnen ihre Namen zu
geben». Durch seine Versprachlichung wird der Korper auf erschreckende
Weise stiickweise in Besitz genommen und aus toten Teilen zu einem
Ganzen synthetisiert, das gepanzert ist gegen den Druck sinnlicher
Regungen:

Menschlicher Korper

[...] Erste Ubung

Der Korper oder der Leib.

Der Kopf oder das Haupt.

Das Angesicht.

Die Seiten des Kopfes.
Die rechte Seite des Kopfes.
Die linke Seite des Kopfes.



«LERNEN ALS WORTSACH» 771

Der Hinterteil des Kopfes oder der Hinterkopf.
Der Scheitel.
Die Stirn.
Die Augen.
Das rechte Auge.
Das linke Auge.
Die Augenbrauen.
Die rechte Augenbraue.
Die linke Augenbraue.
Die Augenlider.
Die Augenlider des rechten Auges.
Die Augenlider des linken Auges.
Die obern Augenlider.
Die untern Augenlider.
Das rechte obere Augenlid.
Das linke obere Augenlid.
[...] Der hintere Knochel der kleinen Zehe des linken Fusses.
Die Nagel.
Der Nagel an der grossen Zehe des rechten Fusses.
Der Nagel an der grossen Zehe des linken Fusses.
Die Nigel an den mittleren Zehen des rechten Fusses.
Die Nigel an den mittleren Zehen des linken Fusses.
Der Nagel an der kleinen Zehe des rechten Fusses.
Der Nagel an der kleinen Zehe des linken Fusses.
Die Haut.

«Ich kenne», sagt Pestalozzi in den Abendgespriichen iiber Unterrichts-
und Erziehungsverbesserungen in Schulen und Haushaltungen, «kaum
einen Gegenstand, an dem man so leicht irre werden kann wie an
der Sprache», denn die «Linie, die ihre Wiirde von ihrem Verderben trennt,
ist ungemein fein und schwer zu erkennen». Ohne das «Wort des Men-
schen», heisst es weiter, «wédren die Ungeheuer der Verriterei, des Mein-
eids, der Verleumdung und der Liige nicht der Schandfleck der Mensch-
heit geworden». Und «dennoch», fihrt er fort: «was wire der Mensch
ohne den Hauch seines Mundes, in den er sein Innerstes hiillet, dass er es
seinem Bruder mitteile und es ihm moglich mache, das Heiligtum seines
Geistes und seines Herzens durchschauen und geniessen zu konnen». Da-
mit scheint das Prinzip der Briiderlichkeit sprachlich verankert, Herders
Wort aus der Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache radikalisiert,
dass «das erste Merkmal, das ich erfasse [...], Merkwort fiir mich und
Mitteilungswort fiir Andre» sei. Andrerseits untersteht die Sprache nicht
minder dem Prinzip der Viterlichkeit. Mit der Sprache wird der Sinn fiir
Ordnung ins Kind eingesenkt. Das setzt «Vatersinn» voraus. Sprache, sagt
Pestalozzi im Entwurf iiber Die Sprache als Fundament der Kultur, ist das
«allgemeine vehiculum veritatis», sie ist «unumgénglich notwendig, um



772 «LERNEN ALS WORTSACH>»

den Menschen zum deutlichen Bewusstsein des Zusammenhangs zu fiihren,
in dem alle Dinge dieser Welt untereinander stehen». In den Nach-
forschungen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschen-
geschlechts spricht Pestalozzi in véterlicher Selbstsicherheit im Namen des
Volks, das keine Sprache hat fiir seine Bediirfnisse: «Ich bin iiberzeugt, der
grosste Teil der lebenden Menschen trigt die Fundamente meiner Wahr-
heit und meiner Irrtiimer, mit meinen Gefiihlen belebt, in seinem Busen
[...] meine Wahrheit ist Volkswahrheit und mein Irrtum ist Volksirrtum.
Das Volk spricht freilich die Grundsdtze nicht aus, bei denen ich hier stehe
[...]». Deshalb miissen die Kinder vor allem reden lernen und héren. «Der
ganze menschliche Unterricht ruhet auf der Sprache» heisst es in der Schrift
Uber den Sinn des Gehors in Hinsicht auf Menschenbildung. Das hat auch
einen aufklarerisch-kritischen Sinn, insofern Sprache dem, der reden und
sich wehren lernt, als Waffe in die Hand gegeben wird. Ohne Sprache
«welss der arme Mann» gegeniiber den «maulbrauchenden Menschen»
nicht einmal, «dass von etwas die Rede, das er kennt». Macht und Sprache
sind verkniipft: «Es sind die vielen und schlecht Redenden, die in dieser
Welt (die in ihrer Hand ist) nicht alles, was redet, sondern auch das, was
schweigt, schlechtmachen». So gilt fiir die ungebildeten Armsten, dass sie
sich «aus Mangel der Sprache nicht zum bestimmten Bewusstsein dessen,
was sie wirklich wissen, erheben konnen», und es «mangelt ihnen durchaus
die Fahigkeit, von dem, was sie wissen, auszugehen, und dasjenige, was sie
wissen sollten und nicht wissen, an das, was sie wissen, anzukniipfens».

Wer «in der Anschauungslosigkeit» seines «Maulbrauchens», sagt Pesta-
lozzi am Ende der Schrift Uber den Sinn des Gehors, «Brombeere» sagt,
«ohne Brombeeren zu kennen», wird «hdchstens ein wenig diimmer»,
schlimmer ist es fiir den, der «in einem Wortberg von Rechtsformen be-
graben» ist, ohne «den Sinn des Rechts» aus mangelnder Anschauungs-
kraft, in sich «selbst zu tragen, aber wenn ich das Verderben des anschau-
ungslosen Maulbrauchens», folgert Pestalozzi Kant variierend weiter, «bis
auf die Gegenstdnde hinauftreibe, fiir welche kein Gegenwert in der Natur
moglich ist, wenn ich in dieser Anschauungslosigkeit Gott und die Liebe
im Munde fiihre und die ewige Wiederholung der heiligsten Worte [...]
zu einer Schellenklangsarbeit erniedrige [...], dann ist doch wahrlich das
Ausserste geschehen, wozu die Anmassung des Maulbrauchens das Men-
schengeschlecht hinfiihren kann».

Fiir die Ausbildung des Menschen, die auf der Ausbildung seiner
Sprache ruht, ist, wie Pestalozzi in den Nachforschungen argumentiert,
jeweils ein Mangel konstitutiv, den es im Bildungsgang wettzumachen gilt
durch einen Ersatz fiirs Verlorene auf hoherer Stufe, das dabei, verwan-
delt, wiedergewonnen werden soll. Der Mensch, im Ubergang von tieri-



«LERNEN ALS WORTSACH» 773

schen zum gesellschaftlichen Wesen, «soll durch Unterwerfung nichts
weniger als den Zweck der gesellschaftlichen Vereinigung, den Ersatz seiner
Naturanspriiche verlieren, er soll ihn vielmehr durch dieselbe sicher-
stellen». Die Dialektik von Beschneiden und Befriedigung natiirlicher Be-
diirfnisse wird in Lienhard und Gertrud durch Arners Gesetzgebung sozial
reglementiert, indem die Grundtriebe — «der Trieb zum Eigentum, der
Geschlechtstrieb, die Liebe zur Freude, der Hang zur Ruhe und derjenige
zur Ehre» — als Belohnung fiir das Einhalten ihrer gesellschaftlich erlaub-
ten Befriedigung sichergestellt werden. Das ist: Verstiimmelung als Fer-
ment der Entwicklung: «Daher ruht das gesellschaftliche Recht und mit
ihm die biirgerliche Selbstidndigkeit wesentlich auf einer die individuellen
Anspriiche unserer tierischen Natur allgemein hemmenden Anordnung der
Berufsbildung des biirgerlichen Menschen. Dieser aber (ruht) auf der
Kunst, die innersten Gefiihle meiner tierischen Natur zugunsten des gesell-
schaftlichen Rechts und der gesellschaftlichen Ordnung umzustimmen und
zu verstiimmeln.»

Diese Verstiimmelung bewirkt eine «Liicke», die «gebietend eine Aus-
fiillung» fordert, «und hier ist es, wo sich die gesellschaftliche Kraft meiner
Natur an die sittliche anschliesst». Als sittliches Wesen «bin ich das Werk
meiner selbst»: Negation der Negation, die die Unterdriickung des sinn-
lichen Wesens auf der gesellschaftlichen Ebene bedeutete. Vom sittlichen
Standpunkt aus erscheint der Mensch als blosses «Werk der Gesellschaft»
nicht minder verstiimmelt: Es «entspringt in meinem Innersten ein neues
Bediirfnis, dessen Befriedigung mich zur Anerkennung der Pflicht hinfiihrt,
alles Verderben meiner tierischen Natur und meiner gesellschaftlichen Ver-
hirtung in mir selbst auszuléschen und zu vertilgen. Erhaben stehst du in
diesem Augenblick vor mir, du meine Natur, die ich jammernd beweinte !
Auf den Triimmern meiner selbst ldchle ich dir wieder, und auf dem
Schutt ihrer Ruinen baue ich mich selbst wieder auf zu einem bessern
Leben». Das wire dann, als sittliche Leistung: Verzicht auf Triebverzicht,
kritische Antizipation eines psychoanalytischen Grundkonzepts avant la
lettre. Die «Liicke» im Entwicklungsgang ist zugleich sein Motor. Insofern
ist gerade das jeweilige Defizit ein Mehrwert, der die als Spiralbewegung
gedachte Entwicklung antreibt. Dass die Anerkennung des Mangels dessen
Aufhebung als Lohn zur Folge hat, entspricht zugleich dem biirgerlichen
Sparprinzip, das die von Pestalozzi als padagogische Anstalt konzipierte
Welt regiert, weil vor allem die Landbevolkerung im Ubergang von der
Selbstversorgung zur Tauschwirtschaft im Zusammenhang friihindustrieller
Heimarbeit lernen soll, haushilterisch sich selber zu helfen. Diesem zutiefst
aufkldrerischen Prinzip der Selbsthilfe, auf das Pestalozzis ganze Pidagogik
ausgerichtet ist, entspricht die Vorstellung, dass sich die Bediirfnisnatur



774 «LERNEN ALS WORTSACH>»

des Menschen als eines Mangelwesens durch ihre Selbstaufklarung zugleich
entfaltet und befriedigt.

Wenn jener Satz stimmt, dass die Sprache das Fundament der Menschen-
bildung sei, hat ihre Ausbildung, in Pestalozzis Sinn, philo- und onto-
genetisch, teil an der «Arbeit an unserem verschiitteten Selbst». Ver-
schiittet ist es, ineins mit seiner Vergesellschaftung, auch durch die
Sprache, die in ihrer Integritit wiederherzustellen ist. Freilich ist der
«Zeitpunkt, in welchem der Kinderzustand des Menschen ganz rein ist»,
transitorisch, «es ist der Augenblick, in welchem das Kind auf die Welt
kommt. Aber so wie dieser Augenblick da ist, so ist er voriiber. Beim ersten
weinenden Laut ist der Punkt schon iiberschritten, von dem die tierische
Harmlosigkeit des Menschen eigentlich ausgeht. Von diesem ersten Laut
an entfernt sich das Kind mit jedem Gefiihl eines unbefriedigten Bediirf-
nisses, eines unerfiillten Wunsches, eines Schmerzes immer weiter von
diesem Punkt ins Unendliche.» Ausdruck eines Mangels zu sein, von An-
fang an, und Medium seiner Aufhebung ist das Wesen der Sprache; sie ist
jene «Liicke» als schwichstes Glied in der Kette von Pestalozzis Entwick-
lungsschema, sie ist, «als Fundament der Kultur», «vehiculum veritatis»,
«welches die Beschrinkungen der Natur nach Notdurft und Méglichkeit
auszufiillen hat». So bleibt fiir Pestalozzi in dem labilen Doppelsinn der
Sprach-Liicke, Abstand zu sein und Briicke, alles «Lernen» auf Messers
Schneide zwischen Segen und Verderben: «Wortsach».

Sollte ich nicht lieber meine Zeitgenossen damit amiisieren, indem ich mit Vol-
taire’schem oder Heine’schem Geist und bitterem Witz beschreibe, wie gar sehr meine
Miteidgenossen meinen Genius verkannt haben, wie kleinlich sie mich behandelt
haben, wie bitterlich ich schikaniert worden bin und wie systematisch meine Arbeiten,
50 weit sie angenommen wurden, derart verstreut herauskamen, dass sie unméglich zu
einer Wirkung gelangen konnten? Das kénnte den Liebhabern von literarischen und
politischen Klatschereien wohl passen. Mir aber war (aus der Beschrinkung der
Schweiz in Raum und Mitteln) von Anfang an klar, dass die Schweiz als Weltobser-
vatorium zu benutzen war und kaum als Feldherrenhiigel.

Aus: Adrien Turel, Bilanz eines erfolglosen Lebens. Aus-
wahl von Hugo Loetscher, Verlag Huber, Frauenfeld 1976.



	"Lernen als Wortsach". Johann Heinrich Pestalozzis Schwierigkeiten mit der Sprache

