
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 7

Artikel: Erinnerungen an die Philosophie : am Ende des wissenschaftlich-
technischen Zeitalters

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walther Ch. Zimmerli

Erinnerungen an die Philosophie

Am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters

Unsere Zeit verlangt von uns, einen Gedanken an-zu-denken, der nicht
eben einfach ist: den Gedanken des Endes. Nur erst an-zu-denken, weil
das Denken des Endes erst am Anfang steht. Was aber heisst für uns
«denken»? - Mit Hegel kann man hierauf antworten: «Denken» kann
nichts anderes bedeuten als den Versuch, «auch einmal auf dem Kopfe
zu gehen», also etwas für unser natürliches Bewusstsein Paradoxes zu tun.
Es ist den Nachfolgern und Kritikern Hegels überlassen geblieben, den
Tiefsinn dieses Wortes - negativ - auszuloten, indem sie ihrerseits den
Versuch machten, Hegel vom Kopf wieder auf die Füsse zu stellen, was
indessen dem Versuch gleich kam, auch einmal mit den Füssen zu denken

Nun ist aber das Denken - und insbesondere das Denken des Endes -
nicht voraussetzungsfrei, d. h.: einerseits mussten die einfachen
Bestimmungen, die sich hier geben lassen, als in vielfacher Weise bereits
vermittelte aufgewiesen werden, andererseits wäre deren Vermittlung mit dem,
was wir in unserer natürlichen Denkhaltung für gegeben und sicher halten,
eine ebenso wichtige Aufgabe. - Um beiden Aufgaben, wenn auch nur
rudimentär, gerecht werden zu können, werde ich mich eines zweifachen
Kunstgriffes bedienen: Zum einen werde ich damit einsetzen, in einem
ersten - eher analytischen - Schritt von vielen für fest und sicher
gehaltene Bestimmungen zu verflüssigen, um sodann in eine auch historische
Rückbesinnung (Reflexion) einzutreten, die uns schliesslich zu einer
erneuten Unmittelbarkeit zurückzuführen in der Lage sein sollte. - Ich
werde aber noch ein weiteres tun: Jeder, und sei er auch noch so schul-
bzw. hochschulreform-geschädigt, verfügt in seinem Gedächtnis über einen
gewissen, wenn auch wohl kaum sehr stattlichen Bestand von Erinnerungen
an die Philosophie. Und ich meine nun, darunter befänden sich zumindest
zwei, vielleicht sogar drei der folgenden Sätze: «Ich weiss, dass ich nichts
weiss», «Cogito ergo sum» und, falls der Betreffende sich vor der Zeit der
Heidegger-Ächtung hat bilden lassen - die damals wie heute beunruhi-



576 PHILOSOPHIE

gende Behauptung, «dass die Wissenschaft nicht denkt». Diese Sätze sollen

unsere Gedanken in der Art von Leitmotiven begleiten, um damit ersatzweise

die Rückbindung an das natürliche Bewusstsein herzustellen.

Wissen wir, dass wir nichts wissen

Auch wer sonst gar nichts mehr von der Philosophie weiss, weiss doch,
dass Sokrates sich dadurch als Philosoph auswies und empfahl, dass er -
in, wie wir heute sagen würden, pragmatischem Selbstwiderspruch - sagen
konnte: «Ich weiss, dass ich nichts weiss.»1 Und wenn denn weiterhin
dieses, Wissen des eigenen Nichtwissens, als Merkmal für solches soll
gelten dürfen, was philosophisch ist, so mussten wir wohl oder übel
zugeben: Wir leben in einem Zeitalter, das im gleichen das philosophischste
und das unphilosophischste ist. Noch nie zuvor nämlich wussten wir mit so
vielen guten Argumenten, dass wir nichts wissen, und noch nie zuvor
setzten wir uns so unbekümmert darüber hinweg.

a) Zunächst, was das erste betrifft, das präzise-und argumentativ
vertretbare Wissen des Nichtwissens. Hier lassen sich zwei Bereiche
unterscheiden, die ihrerseits in einem Wechselverhältnis zueinander stehen: der
Bereich der Theorie der Wissenschaften und der der Wissenschaften selbst.

1. Will man ein von allem Schulenstreit unabhängiges Fazit aus der
Entwicklung der modernen Wissenschaftstheorie ziehen, so müsste es wohl
so lauten: Je genauer wir zusehen, um so kleiner und endlich völlig
verschwindend wird der Bestand dessen, was wir in den einzelnen
Wissenschaften wirklich «objektiv» wissen. Die den verfehlten Optimismus des

Logischen Empirismus ablösende Philosophie des Kritischen Rationalismus
lässt sich auf die Empfehlung reduzieren, allem sogenannten «Wissen» zu
misstrauen und gar nichts für objektiv wahr zu halten. Und der seit den
sechziger Jahren den Kritischen Rationalismus verdrängende dynamische
Theorienwandelrelativismus der «New Philosophy of Science» eines Kuhn,
Toulmin und anderer bestreitet gar - selbstredend mit guten
wissenschaftshistorischen Argumenten - die grundsätzliche Möglichkeit eines

rational-objektiven Leistungsvergleiches von Theorien, so dass man mit
intersubjektiv und interkulturell nachvollziehbaren Kriterien nicht nur
nicht sagen könne, welche von konkurrierenden Theorien die wahre,
sondern schlechterdings nicht einmal mehr, welches die bessere sei. Die
drastischen und eindrücklichen Behauptungen des erkenntnistheoretischen
Anarchisten Feyerabend schliesslich verkünden, in Wahrnehmung der
Rechte, die im Mittelalter den Hofnarren und heute noch den Kindern
zukommen, gleichsam die «nackte Wahrheit» von des Kaisers neuen Klei-



PHILOSOPHIE 577

dem: nicht einmal auf methodologischem Wege lässt sich bestimmen, was
Wissenschaft ist, in der Wissenschaft gilt vielmehr und soll deswegen
inskünftig auch explizit gelten: Everything goes - Kurz: So perfekte
Rechtfertigungsmodelle die Wissenschaftstheorie in ihrer analytischen Form
auch zu liefern imstande war, so weiss sie in ihrer jetzigen Gestalt doch:
Die Wissenschaft weiss nichts, sie vermutet oder glaubt vieles; zwischen
Wissen und Glauben ist keine scharfe Grenze zu ziehen.

2. Wie steht es aber mit dem wissenschaftlichen Wissen selbst Trifft es

denn zu, dass dessen Grenzen unaufhaltsam in den Bereich früheren
Nichtwissens vorgeschoben werden, der Metapher von der Ausfüllung der
weissen Flecken auf der Landkarte entsprechend? Was wissen wir denn
wirklich von dem elementaren Aufbau unserer Materie, was von dem Aufbau

und dem Informationstransfer der organischen Zellen Nichts anderes,
als dass theoretische Annahmen und Zeigerausschläge bzw. höchst indirekt
nachzuvollziehende chemische Reaktionen, in mathematische Aussageform

gefasst, einander nicht widersprechen. Können wir daraus mit Sicherheit

ableiten, dass wir nun wussten, was unsere Welt im Innersten
zusammenhält? Wir bemühen ein ganzes Heer von Mitarbeitern, wir
benötigen eine millionenverschlingende Infrastruktur, wir benutzen eine

unüberprüfbare Menge von instrumentellen Hilfsannahmen, um, wie man
so schön anachronistisch immer noch zu sagen pflegt, etwas zu
«beobachten». Unsere Augen und unsere sonstigen Sinne sind durch Theorien
und Instrumente nicht nur verlängert, sondern auch so verselbständigt,
dass Kontrollen nicht nur aus faktischen, sondern aus prinzipiell logischen
Gründen unmöglich geworden sind, und der Rückgriff sowie das Pochen
auf sinnliche Gewissheit öffnet sich damit noch offensichtlicher, als es

schon für Hegel der Fall war, der unabweisbaren Bezweifelbarkeit
aufgrund von Theoriendependenz.

Darüber hinaus wissen wir aber auch noch in anderer Beziehung in den
Wissenschaften nichts: David Hume hat - wohl zu Recht - schon vor
rund zwei Jahrhunderten auf die Probleme hingewiesen, die sich einem sich
empiristisch verstehenden wissenschaftlichen Wissen ergeben, wenn es auf
die Beziehungen reflektiert, die es als Kausalbeziehungen allen Ereignisfolgen

unterlegen muss und doch nicht ausweisen kann, und trotz Kants
kopernikanischer Rückwendung auf die denknotwendigen Voraussetzungen

und trotz dem daraus resultierenden Versuch, dem Subjekt die
Kausalität, aber diesmal nicht-kontingent, wieder zu eigen zu machen, stehen
wir heute - erneut oder immer noch - ebenso hilflos wie Hume vor dem
Problem, wie wir denn Ursache und Wirkung als mit Notwendigkeit
verknüpft sollen denken können. Wir behelfen uns dann im Regelfalle wohl -
wissenschaftsrhetorisch eloquent - mit der Rede von der abzuwehrenden



578 PHILOSOPHIE

Vorstellung einer Monokausalität, wir sprechen von «Parametern» und
dergleichen mehr, aber von der schlichten Behauptung «A ist die Ursache
von B» hat uns unter anderem auch die wissenschaftstheoretische
Reflexion längst abgebracht: wir ersetzen eine solche Behauptung lieber durch
Implikationsbeziehungen derArt «Immer wenn A, dann B», abgeschwächt:
«A und B korrelieren in signifikanter Weise».

Neben der bei vielen noch tief verwurzelten Vorstellung, Wissenschaft
sei die Tätigkeit des systematischen Aufweisens von kausalen Verknüpfungen

zwischen Ereignissen, - ja: sogar von gesetzmässigen kausalen
Verknüpfungen -, eröffnet sich uns zunehmend ein Bereich weiteren
Nichtwissens in der Wissenschaft: der der Folgen unseres wissenschaftlichen
Tuns. Dieser Bereich definiert sich geradezu dadurch, dass überhaupt
niemand etwas weiss, was sich darin zeigt, das jeder etwas anderes zu
wissen behauptet als der andere. Was wissen wir heute von den negativen
Spätfolgen der Anwendung unseres wissenschaftlichen Wissens Das
einzige, was wir mit relativer Bestimmtheit wissen, ist, dass wir damals, als,

wir anfingen, in Anwendung unseres wissenschaftlichen Wissens unsere
Ökosphäre, unser menschliches Zusammenleben, unsere Verhaltensformen
und unser geistiges Leben zu verändern, nichts über solche Nebenfolgen
wussten. - Wir fangen nun an - immerhin fast zweieinhalb Jahrtausende
nach Aristoteles -, von funktionalen und teleologischen Modellen
auszugehen, - wohlgemerkt: einstweilen nicht, um mehr zu wissen, sondern
allein, um eine alternative Denkweise einzuüben.

b) Und dennoch: Noch nie zuvor haben wir unser Nichtwissen in einem
ähnlich starken Masse ignoriert. Noch immer sprechen wir, ohne auch nur
einen Gedanken daran zu verschwenden, von dem «wissenschaftlichen
Fortschritt», und wer diesen in nicht-akademischen, sondern politischen
Zusammenhängen zu befragen wagt, gerät in Rechtfertigungszwang
angesichts des gewaltigen technisch-wissenschaftlichen Beschleunigungsschubes,

den die «kybernetische Revolution», die Mikroprozessoren-
Umgestaltung der wissenschaftlich-technischen zivilisierten Welt uns
gebracht hat.

Wie sollten wir auch, während wir unsere durch elektronisch gesteuerten
Versand (richtig oder falsch) zugestellte datenverarbeitete Rechnung zur
Begleichung der Kosten, die uns unsere private Elektronik verursacht, mit
Hilfe von seinerseits vollautomatisiertem Bankeinzugs-Verfahren bezahlen,
den Fortschritt in Frage stellen können - Vor zwanzig Jahren noch war
Orwells «1984» Utopie und Vision, - dass sie heute gerade in den
entwickelten Industrienationen durch die Wirklichkeit schon beinahe überholt
worden ist, - wer würde es wagen, trotz SPIEGEL-Serie und
Datenschutz-Prozessen, darüber nachzudenken? - Obwohl ich zugeben will,



PHILOSOPHIE 579

dass es auch eine schwierige und für uns oft ungewohnte Tätigkeit ist:
denken. Denken wir mit Heidegger daran, «dass die Wissenschaft nicht
denkt». - Doch davon später...

Wir wussten also eigentlich, dass wir nichts wissen, aber unser
praktisches Wissen will nicht davon wissen. Gilbert Ryle hat - neben vielen
Verwirrungen, die seine Sprachklärungsversuche angerichtet haben -
unter anderem sich ein bleibendes Verdienst erworben: das, zwischen
«knowing that» und «knowing how» in der Theorie des Geistes
unterschieden zu haben2. Das scheint zwar recht wenig zu sein, bedeutet aber
für uns sehr viel: In unserem Dass-Wissen mag sich durch tieferes Nach-
Denken die Gewissheit verdichten, zu wissen, dass wir nichts wissen, oder
doch zu wissen, dass wir unserem Wissen misstrauen sollten. In unserem
Wie-Wissen, unserem «Können», aber schlägt sich all das, was wir im
Dass-Wissen bezweifeln, dessen ungeachtet in technischem oder
praktischem Handeln nieder. Es sind die common-sense-Einwände, wie sie von
den Philosophen der Schottischen Schule gegen Hume erhoben wurden, die
hier zum Tragen kommen, - Einwände etwa der Art, dass, wer sich in
seinem theoretischen Wissen noch so radikal als Zweifler gebärdet,
dennoch das Bezweifelte in seinem Handeln als gegeben annehmen muss.
Diese Einwände sind fraglos berechtigt, und man darf sie daher nicht mit
der Arroganz des Theoretikers beiseite schieben; aber man darf sich von
ihnen auch nicht blenden lassen, sondern eine Antwort auf sie hat davon
auszugehen, dass «to know that» und «to know how» zwar getrennt, aber
in bestimmter Weise doch aufeinander bezogen sind.

Ein bestimmtes theoretisches Wissen, oder sagen wir vorsichtiger: ein
bestimmtes begründetes Vermuten, ist notwendige, wenn auch nicht
hinreichende Bedingung für praktisch-technisches Wissen, und ebenso trifft
auch zu, dass praktisch-technisches Wissen seinerseits in die materialen
Bedingungen der Entwicklung neuer theoretischer Wissensformen - etwa
durch die Vermittlung der verwendeten Apparaturen - zumindest eingeht,
trotzdem gilt aber, dass wir unser theoretisches Wissen vom praktischen
Wissen abkoppeln und beliebig in Frage stellen können. Im Bereich dieses

sogenannt «theoretischen Wissens» also liegt die eigentliche Verfügungsgewalt

des Menschen über sein Dasein in dieser Welt, hier ist ihm Freiheit
gegeben. Uns nicht von einmal fixierten Prinzipien unseres Wissens, -
ja, nicht einmal von deren augenscheinlichem Erfolg - auf Dauer
festlegen lassen zu müssen, sondern immer aufs neue weiterfragen, unser
theoretisches Bild von Wirklichkeit im Prinzip beliebig variieren zu
können, das macht uns zu dem, was wir als Menschen eigentlich sind. Der
Mensch bestimmt sich so durch seine geistige Evolution als, wie Hans
Sachsse kürzlich prägnant formuliert hat, «homo discens», er ist das sich



580 PHILOSOPHIE

durch eine spezifische Form von theoretischer Variations- und dadurch
Lernfähigkeit von anderen unterscheidende Lebewesen. Unser
technischpraktisches Wissen allein macht uns nicht frei, sondern fesselt uns an Routinen

und Sachzwänge. - Kurz: Zwar könnten wir aus unserem theoretischen

Wissen sehr genau wissen, dass wir nichts wissen, aber unser
technisch-praktisches Wissen und Können vereitelt, dass wir es wirklich wissen.
Kriterium dieses technisch-praktischen Wissens ist der Erfolg, moderner
ausgedrückt: die Operationalisierbarkeit und Verwertbarkeit unseres
theoretischen Wissens.

Operationalisierbarkeit und Verwertbarkeit sind per definitionem relative

Kriterien: Was technisch-praktisch umsetzbar und ver-wertbar ist, ist
dies immer in Beziehung auf ein bestimmtes vorauszusetzendes Wert-
gefüge. Anders gesagt: Wir kommen auch hier nicht darum herum, uns mit
dem Gedanken vertraut zu machen, dass etwas nie in allen Wertbereichen
ausschliesslich positive, oder in den wichtigen Wertbereichen positive,
sonst aber gar keine oder nur vernachlässigenswerte negative Nebenfolgen
habe. - Wir lernen auf diese Weise, vielleicht ohne es explizit zu wollen,
dass eine umfassendere Denkweise nötig wird, - an unserem Beispiel allein
schon durch den Zwang zur Abschätzung von Nebenfolgen. Um hier aber
sinnvoll Prioritäten setzen zu können, müssen wir, ob wir es wollen oder
nicht, über Werthierarchien und Präferenzen nachdenken: Wir müssen
unser Denken reflexiv wenden.

Und dies ist nun etwas, das mit der bisherigen Entwicklung von Wissenschaft

und Technik nicht einherging. Sukzessive, Schritt für Schritt, beginnt
sich in der gegenwärtigen Zeit diese Einsicht durchzusetzen. Nicht schlagartig

und mit einem Male, sondern evolutionär, über viele Stufen verteilt,
auch durchaus nicht immer freiwillig, sondern oft gezwungenermassen,
gar nicht jenseits, sondern inmitten der Sachzwänge. Es kann einem
kritischen Beobachter nicht verborgen bleiben, dass in unserer Zeit sich
eine solche reflexive Wende in objektiver Hinsicht überall manifestiert3.

Ein aktuelles Beispiel mag dies verdeutlichen, wenn es sich einstweilen
auch eher auf die Tendenz denn auf ihren Erfolg bezieht: Der am 6. Juni
1979 verabschiedete 6. Forschungsbericht der deutschen Bundesregierung
legt als Neuheit fest, dass inskünftig nicht nur Vor-, sondern auch Nachteile

neuer technologischer Entwicklungen vor ihrer allgemeinen
Einführung kritisch durchleuchtet werden müssen. «Technology Assessment»,
wie man diese techniktheoretische Teildisziplin seit ihrer Entstehung in
den fünfziger Jahren in den USA nennt, wird hier zur mittelbaren
politischen Entscheidungshilfe, Philosophie der Wissenschaft und Technik zur
Philosophie der Politik. Der bundesdeutsche Forschungsminister Volker
Hauff sprach denn auch zu Recht von einer «Tendenzwende» in der



PHILOSOPHIE 581

Bonner Forschungspolitik, auch wenn sich diese Tendenz vermutlich in
absehbarer Zeit nicht in Form von tatsächlich verwendbaren Ergebnissen
des Technology Assessment wird honoriert sehen könne.

Cogito ergo sum

Solche in objektivem Sinne reflexiven Indizien finden sich in allen heute
dominanten gesellschaftlichen Teilsystemen, in der Technologie- und
Wissenschaftspolitik ebenso wie in der Wirtschaftsplanung, in der
Rentendiskussion wie in der Rüstungsdebatte, aber ebenso auch in der
Wissenschaftsentwicklung und Wissenschaftsplanung selbst. Sie sind in objektivem

Sinne reflexiv, d. h., dass sie natürlich noch nichts darüber aussagen,
ob diese reflexive Wendung auch im Bewusstsein der Beteiligten sich
ereignet. Indessen führt daran, wenn denn Denken eine Beziehung auf
Geschehendes soll haben können, wohl kein Weg vorbei. Damit soll gesagt
sein, dass reflexives Denken in seiner wissenschaftlich institutionalisierten
Form, der Philosophie, hier auf eine wichtige neue Aufgabe gestossen
wird: Zurückwendung des Gedankens, der sich philosophisch im Bereich
der Wissenschaftstheorie im engeren Sinne erschöpft hat, auf die Frage,
was Wissenschaft eigentlich soll.

Die Antwort auf eine solche Frage müsste normativ ausfallen, und die

Philosophie kann normative Antworten bekanntlich nur schwer geben.
Daher wird die philosophische Reflexion aus Angst vor solchen normativ
werdenden Bestimmungen heute wissenschaltshistorisch: Aus dem
Auffinden dessen, was der Fall war, soll aufgezeigt werden, was Wissenschaft
heute ist und was sie daher auch sein soll. Ich will von der interessanten
und gegenwärtig diskutierten Frage hier einmal ganz absehen, ob sich nicht
eben hierdurch - nur versteckt - genau dasselbe ereignet, was vermieden
werden soll, nämlich: das Fällen von normativen Vorentscheidungen, hier
nur gleichsam verkleidet in das Gewand der Wissenschaftsgeschichte. Das
heisst, dass ich auch auf die für diese historische Rückbeziehung klärende
Frage, ob denn die neuzeitliche Wissenschaft bereits im Mittelalter oder in
der Renaissance oder gar erst zu Beginn der Neuzeit entstanden sei, hier
weder so eingehe, dass ich mich mit Duhem, Clagett, Koyré oder anderen
auseinandersetze, noch auch so, dass ich gemeinsam mit Krohn 4 die onto-
genetischen Entwicklungskonzepte Piagets für die Wissenschaftsgeschichte
reklamiere, - was uns hier vielmehr interessiert, ist die
wirkungsgeschichtlich relevante philosophische Spiegelung dieser Entstehung im
neuzeitlichen Selbstbewusstsein. Und diese ist mit dem Namen Descartes
unlösbar verbunden. «Ego cogito ergo sum», wie die berühmte, aber miss-



582 PHILOSOPHIE

verständliche Formel aus der 1644 von Courcelles gefertigten Übersetzung
des 1637 erschienenen «Discours de la Méthode» lautet5, die zu dem
festen Erinnerungsbestand der mitteleuropäisch Gebildeten gehört, seien

sie nun Philosophen oder nicht.
Bedenken wir, was diese Formulierung uns über das Selbstverständnis

sagen kann, das mit der beginnenden Wissenschaft einherging. - Der
Stellenwert dieses Satzes ist der des «fundamentum inconcussum», des

unerschütterlichen Fundamentes, anders: des einzigen Satzes, der seine
Wahrheit durch Gewissheit ausweisen kann, des einzigen Satzes mithin, der
die skeptische Prüfung durch einen methodisch-universellen Zweifel - so
Descartes - besteht. Auf das in diesem Satz Ausgesagte soll sich das ganze
System menschlichen Wissens gründen lassen. Es ist wohl angebracht,
diesem Satz daher näher nachzudenken. Wir haben uns angewöhnt, ihn
als das «Prinzip der Selbstgewissheit und des Selbstbewusstseins des Ich
als res cogitans» aufzufassen. Doch ist das ein angemessenes Verständnis?

- Eigentliches Fundament ist ja nicht «ego cogitar, ego est», sondern eben

«ego cogito, ego sum», - also nicht objektivierend in der 3. Person
gesprochen «Das Ich denkt, also ist es». Vielmehr handelt es sich hier um
einen absolut selbstreferentiellen Satz, einen Satz, der in der 1. Person
gesprochen ist und der über die 1. Person spricht. Dieser Satz ist nichts
als die Ausfaltung dessen, was das einfache Wort «ich» als solches bereits
sagt. Nicht «Das Ich ist», sondern «Ich bin» ist das Prinzip des neuzeitlichen

Denkens. Das ist etwas Schwieriges und kaum Erfassbares: «Ich»,
die Aussage allein dieses kleinen Wortes besagt Einzigartiges. Es ist der
zugleich allerallgemeinste und individuellste Ausdruck: jeder sagt es zu
sich, jeder ist «ich», und doch bin nur ich «ich». Was das Wort «ich» also
besagt, ist zugleich seine allgemeine Prädizierbarkeit oder Substituierbarkeit

für alle und jeden und die Totalität der unverwechselbaren, individuellen

Indikatoren, die sich aus der Biographie, aus den Lebensverhältnissen
und aus dem, was einer in seinem Leben geworden ist, ergibt.

Diese unverwechselbare Ichheit, die der reine Selbstbezug in
ausgesprochener Form ist und in der einen oder anderen Weise das neuzeitliche

Denken bis heute dominiert hat, steht also im Selbstverständnis der
Tradition des neuzeitlichen Denkens, der wir auch unser eigenes
Selbstverständnis und das unserer Wissenschaft verdanken, in der Stellung des

Fundamentes eben jener Wissenschaft, die sich geradezu durch
Ausschliessung aller Ichheit und Subjektivität definiert. - Erinnerungen an
die Philosophie: erinnern wir uns ihrer, so bemerken wir die Tiefe des
scheinbar Widersprüchlichen, in der unsere Wissenschaft gründet.

Begründet ist sie also im Ich: Die Entwicklung der neueren Philosophie
über Kant, Hegel, Kierkegaard, Nietzsche und Heidegger - ja selbst noch



PHILOSOPHIE 583

in ihren Antipoden, in den Vertretern des Positivismus und Logischen
Empirismus, - stellt den eindrücklichen Kommentar zu dieser Behauptung
dar. Seit aber die neuzeitliche Wissenschaft ihren Verwertungszusammenhang

mit der Technik als eine enge Beziehung in der Form eingegangen ist,
dass nicht nur die Technik wissenschaftlich, sondern auch die Wissenschaft
und die Lebenswelt technisch geworden sind, verstellt sich dieser

Zusammenhang zunehmend. Die Denkgeschichte des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrhunderts ist eine Denkgeschichte der immer wiederkehrenden
Versuche, sich mit der Fremdheit der wissenschaftlichen Technik und der
technischen Wissenschaft erneut vertraut zu machen. Und eben darin, in
der Ich-Fremde des technisch-wissenschaftlichen Denkens, sehen denn
auch die Denker der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts den Grund für die
«Krisis der europäischen Wissenschaft», die von Edmund Husserl in der
Mitte der dreissiger Jahre in geradezu atembeklemmend aktueller
Formulierung so gekennzeichnet ist: «In unserer Lebensnot hat diese

Wissenschaft uns nichts zu sagen. Gerade die Fragen schliesst sie prinzipiell
aus, die für den in unseren unseligen Zeiten den schicksalsvollsten
Umwälzungen preisgegebenen Menschen die brennendsten sind: die Fragen
nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins.»6 -
Wer würde sich heute anmassen, diese Fragen zu beantworten, die Husserl

- ebenfalls unbeantwortet und ewig unbeantwortbar - damals aufzeigte
Was ich damit illustrieren will, ist dieses: Eine ursprünglich auf dem Ich,

d.h. der existentiellen Selbstbezüglichkeit des Menschen in seinem Denken
und Handeln, aufgebaute Wissenschaft, durch mannigfache Querbeziehungen

und Weiterentwicklungen zu Handwerk und rudimentärer Technik
geprägt, entwickelt sich seit Beginn der industriellen Revolution im ersten
Drittel des letzten Jahrhunderts durch Technisierung der Wissenschaft und
Verwissenschaftlichung der Technik, d. h. durch Einbeziehung
wissenschaftlicher Verfahrensweisen auch in Produktions- und
Lebensweltzusammenhänge, zu einer sich zwischen den Menschen und sein Ich stellenden

Macht. Der Rousseauismus in unserer Gegenwart, der sich in der Sehnsucht

der Grünen nach dem Grünen, in der Re-primitivisierung des tech-
nifizierten Alltagslebens äussert, kann als Symptom für die spezifische
Form gedeutet werden, die diese Zwischenstellung der technisch
gewordenen Wissenschaft zwischen den Menschen und sich selbst
charakterisiert. Auch noch die Überwindungsformen der Entfremdung sind ihrerseits

entfremdet...
Es ist Zeit, hier einzuhalten und das Gedachte zu bedenken. Wir

sprachen von den Wissenschaften immer so, als gäbe es so etwas wie eine
Einheit derselben. Nun haben wir es aber nur der Zugehörigkeit zu
unserem Sprach- und Kulturkreis zu verdanken, dass wir mit demselben



584 PHILOSOPHIE

Wort «Wissenschaft» sowohl das bezeichnen, was zu technisch verwertbarem

Wissen führt und in den Produktionskreislauf einbezogen werden
kann (die Wissenschaftstheorie in der DDR spricht bereits von der
«Produktivkraft Wissenschaft» sowie von der «wissenschaftlich-technischen
Revolution»), als auch die geistige Erfassung des Geschichtlichen, des

Sozialen und des Kulturellen. Die englische und die französische Sprache
haben hierfür bekanntlich eigene Termini. Aber trotzdem lässt uns gerade
diese Kultur- bzw. Sprachabhängigkeit unserer Wissenschaftsbezeichnungen

auf etwas Wesentliches aufmerksam werden: Auch die geistige
Verfassung der kulturellen, historischen und sozialen Zusammenhänge gerät
zunehmend unter den Rechtfertigungszwang methodologisch exakt
verfahrender Wissenschaftlichkeit. Und so wurde es denn nötig, dass im Jahre
1960 ein Buch mit dem Titel «Wahrheit und Methode» erschien, in
welchem Hans-Georg Gadamer die Rechte einer nicht methodisch, nach
dem Muster wissenschaftlich-technischer Rationalität verfahrenden
Vernunft eigens einklagen müsste.

Eben die geistigen Tätigkeiten also, die am ehesten noch das hätten
einfangen und erfassen können, was der einfache Ausdruck «ich» als
Ausdruck aller Menschlichkeit meint, geben diesen Anspruch preis zugunsten
einer Vereinheitlichung in Richtung auf das Ideal technisch-wissenschaftlicher

Rationalität.
In den sechziger Jahren hatte sich in der Kritischen Theorie, in der

neomarxistischen Fassung eines anthropologisch-humanistisch zentrierten
Verständnisses von Sozialphilosophie, eine Lösungsform gemeldet, die
versuchte, hier Abhilfe zu schaffen: Die Theorie des emanzipatorischen
Interesses, wie sie von Jürgen Habermas vertreten wurde, - könnte nicht
sie, mit all den Weiterungen und raffinierten Spätformen, die sie heute

angenommen hat, dem entsprechen, was das Fundierungsideal der
neuzeitlichen Wissenschaft vor ihrer wissenschaftlich-technologischen Phase

gewesen ist? - Das Theorieverständnis der Kritischen Theorie und der

ganzen Bewegung des Neomarxismus hat die Fundierung der Wissenschaft
im menschlichen Individuum zwar aufgegriffen, aber ergänzt durch eine
Zielsetzung der Wissenschaft im «Wir» des herrschaftsfreien
Kommunikationszusammenhanges. Sie ist damit Kind ihrer Zeit und im gleichen
Ursache wie Symptom für eine Bewegung, die sich uns unablösbar zu einer
Assoziation mit dem Jahre 1968 verknüpft hat. In dieser Bewegung wird
die Individualität, das konkrete Einzelnsein des Menschen, zugunsten eines

Allgemeinen aufgegeben, zwar nicht zugunsten des technisch-wissenschaftlich
verwertbaren Wissens, aber doch zugunsten der einheitlichen, durch

Zwanglosigkeit zwingenden Gesellschaft. - Und dennoch war vielleicht
sie, diese Götterdämmerung der ursprünglich befreienden Gehalte der



PHILOSOPHIE 585

Theorie von Karl Marx, Vorbote oder zumindest Anzeichen einer Änderung

in der Denkhaltung der Wissenschaften. Nicht deswegen, weil sie so
viel Reflexionspotential kritischer Art ausgelöst hätte, dass heute alle
Wissenschaftler zugleich auch ihre eigenen kritischen Theoretiker wären,
sondern so, dass sie das Symptom einer Sensibilisierung kulturlos
gewordener blinder Betriebsamkeit darstellt.

Was haben wir getan? - Wir haben uns des Ichs erinnert, indem wir
uns der Philosophie erinnerten. Das erweckte in uns die Einsicht, dass die
Unvereinbarkeit von wissenschaftsfundierendem Ich und wissenschafts-
definierender Subjektivitäts- und Ich-Abstinenz darin ihren Grund hat,
dass Wissenschaft sich in technisch-praktisches Wissen, in Können
verwandelte. Es gilt nun, das theoretische Wissen des Menschen als Denken
wieder in seine Freiheit zu setzen, um es so aus seiner Anbindung an die
Erstarrung in Erfolgsroutinen des technisch-praktischen Wissens zu einem
Bedenken des Endes des wissenschaftlich-technischen Zeitalters zu
befreien.

dass die Wissenschaft nicht denkt

Das Ende. Was ist das Ende, und wie soll es bedacht werden können Das
Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters soll bedacht werden. Ist
es denn schon beendet Der Mensch steht mit seiner Wissenschaft erst am
Ende. Über ein Ende nach dem Ende von etwas zu sprechen ist leicht.
Dann ist man bereits im anderen, in der Negation des Beendeten. Aber
wir sind erst am Ende und so noch im wissenschaftlich-technischen Zeitalter.

Und doch: soll es nicht zu bedenken sein? Wie ist es mit dem Ende
eines Lebens, steht es uns nicht unser ganzes Leben lang entgegen, leben
wir nicht darauf hin und bedenken es doch erst «am Ende»? Ist somit
nicht eben das Bedenken von etwas ein Anzeichen für das Ende? -: Was
heisst «Ende»

Das Ende von etwas ist dann erreicht, wenn das Bewusstsein vollendet
ist, nicht mehr in dem Beendeten zu sein. - «Wir stehen am Ende des
wissenschaftlich-technischen Zeitalters» heisst mithin: Es mehren sich die
Anzeichen dafür, dass ein Bewusstsein sich zu bilden beginnt von dem
Auslaufen der Prädominanz von Wissenschaft und Technik. Das heisst, um
es klar zu sagen, nicht, dass Wissenschaft und Technik am Ende wären, -
das Zeitalter nach dem wissenschaftlich-technischen Zeitalter wird keines
ohne Wissenschaft und Technik sein. Nur treten Wissenschaft und Technik
zurück vor anderen, existentiellen Fragen. Die expertokratischen
Tendenzen von Wissenschaft und Technik werden zurückgeworfen durch den



586 PHILOSOPHIE

Anprall der ursprünglichen Entdeckung, dass sich für mich alle Fragen,
so komplex und vielschichtig sie auf ihrer eigenen Ebene auch sein mögen,
auf meine ureigenste Ja-Nein-Entscheidung reduzieren, für die ich ganz
allein verantwortlich bin. Während die unlängst noch Jungen mit ihren
Vorstellungen von Umweltdependenz und Verantwortlichkeit des

impersonalen Milieus unsere Welt zu bestimmen meinen, überfällt schlagartig

die Erkenntnis des «ich» die Generation der jetzt Jungen, unserer
Kinder, unserer Schüler, unserer Studenten. Und nun, da der Generationenwechsel

mit dem Ende des Zeitalters von Wissenschaft und Technik
zusammenfällt, - was haben wir ihnen zu sagen

«... dass die Wissenschaft nicht denkt»? Dass sie ich-entzogen ist,
objektiv und objektivierend? - Das ist ja nicht alles, - so wenig es für
Heidegger alles war7. Vielmehr müssen Wissenschaft und Technik nun
begriffen werden, indem ich mich, jeder sich in seinem Da-sein als In-der-
Welt-sein, und das heisst: als Mit-sein mit Wissenschaft und Technik neu
verstehen lernt. Die Wissenschaftsgläubigkeit, die das wissenschaftlichtechnische

Zeitalter auszeichnete, verschwindet in demselben Masse, in
dem bewusst wird, dass auch die Wissenschaft selbst sich (jedenfalls mit
Mitteln wissenschaftlicher Rationalität) nicht vom Glauben unterscheiden
lässt.

Vielleicht entstünde so, was Rudolf W. Meyer 1960 noch als durch die
herrschende Wissenschaftsgläubigkeit verunmöglicht ansah «eine
Forschung die nicht wissenschaftlich' wäre»8, eine - das ist der Sinn
dieser scheinbar paradoxen Formulierung - philosophische Forschung,
die über den Kreis der Fachphilosophen hinausgeht. Es wäre - auch dies

Erinnerungen an die Philosophie, allerdings in anderer Bedeutung -
philosophische Forschung, soll heissen: ein Denken, das in insistierendem
Bei-der-Sache-Sein des Bedenkens von Wissenschaft und Technik stets der
reflexiven Ich-Fundiertheit derselben eingedenk bliebe.

So erhält die Formulierung «der Mensch und seine Wissenschaft» einen
weiteren und tieferen Sinn: Wissenschaft würde Wissenschaft von dem und
für den Menschen sein. - In wissenschaftstheoretischer Sprechweise: Die
monoparadigmatische Ausrichtung an den sogenannten exakten
Wissenschaften verschwindet in dem Masse, in dem die klassischen Forschungsfronten

in diesen auslaufen. Nichts anderes ist der rationale Kern der
vieldiskutierten Thesen der sogenannten Starnberger «Finalisierungstheoreti-
ker»: die Wissenschaften werden allerdings nicht vollständig finalisiert,
d. h. schon von vornherein in soziale Zweckzusammenhänge eingebunden
sein, sondern die Finalisierung ihrerseits wird gleichsam neue Forschungsfronten

erzeugen, nun aber in einer Form der wissenschaftlichen Selbst-
bezüglichkeit oder Reflexivität, also - so können wir behaupten - im



PHILOSOPHIE 587

Bereich der humanen philosophischen Wissenschaften. Steuerungswissen
für finalisierte Wissenschaften und Technik wird entweder bewusst und

philosophisch reflexiv erzeugt werden oder gar nicht. Jede scheinbare
«Alternative» wird sich, bei Lichte besehen, nur als erneute Verkleidung
einer überholten Wissenschaftsgläubigkeit erweisen, welcher auf Dauer
jede Akzeptanz verweigert wird.

Nun steht es dem Philosophen noch schlechter als anderen
Wissenschaftlern an (das wissen wir spätestens seit Hegel und Popper), historische
Prognosen zu formulieren. Denn entweder ist er Philosoph und reflektiert
mithin das, was er tut, dann unterlässt er es aber, Prognosen zu stellen, -
oder er reflektiert nicht, verhält sich mithin nicht philosophisch, und dann
sind es keine Prognosen, sondern nicht-begründbare Prophezeiungen. -
Was ich hier formuliere, sind deswegen auch nicht Prognosen, sondern
Gedanken zum Verständnis von entweder bereits Geschehenem oder
gerade Geschehendem.

Philosophie hat seit jeher, aber im Deutschen Idealismus, etwa bei Hegel
und ScheUing, besonders prägnant formuliert, die Aufgabe, das Unendliche
und das Endliche, das Allgemeine und das Besondere, das Abstrakte und
die konkrete Selbstbezüglichkeit des individuellen Ich zu vermitteln. Von
dieser «ewigen», weil formal bestimmten Aufgabestellung der Philosophie
her lässt sie sich jetzt als egologische Anthropologie des auf seine Ichheit
bezogenen konkreten Wesens des individuellen Menschen am Ende des

wissenschaftlich-technischen Zeitalters neu bestimmen. Diese Aufgabe der
Philosophie, die damit im skizzierten Sinne Wissenschaft des Menschen
am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters und im gleichen
Assessment-Zusammenhang politische Philosophie wird, kann hier nicht
entfaltet werden. Sie wird sich, wie jede transzendentale Existential-
Ontologie, aber nun mit den Mitteln und neuen anthropologischen Themen
der wissenschaftlich-technischen Welt, zwingend zunächst nur mit dem
konkreten Ich-sein befassen müssen, um erst dadurch auf die ihm eben
hierin zugrunde liegende Ich-Transzendenz des Seins zu stossen. Aber
dieser Schritt ist erst der zweite, mit dessen Hilfe sich dann auch das
Konkretsein des Einzelnen im Allgemeinen erst erreichen lässt. Zuvor
jedoch, um das konkrete einzelne Ich in sein Recht zurückzuversetzen,
ganz gleichgültig in welcher Richtung sich die transzendentale egologische
Anthropologie entwickeln mag, muss sich die Egologie selbst in der
Auslegung der verschiedenen negativen Seinsweisen des Ich am Ende des

wissenschaftlich-technischen Zeitalters, in der Zeitwende, aufbauen.
Die so skizzierte transzendentale Egologie befasst sich damit, ich als

«ich bin» in seinen Bedeutungselementen aufzufinden und als «verplant-
sein», «orientierungslos-sein», «politisiert-sein», «hoffnungslos-sein»,



588 PHILOSOPHIE

«gleichgültig-sein» und «mich-trotzdem-entscheiden-müssen», auf der
anderen Seite aber auch «machen-können» und «verfügen» auszulegen. «Ich
bin ich» muss sich mithin in einer ersten Stufe durch «ich bin nicht ich,
sondern ...» bestimmen; so - aber auch nur so - mag sich vielleicht eine
Wissenschaft des Menschen erreichen lassen, die wirklich ihn als «ich bin»
betrifft; und so, aber auch nur so, mag sich vielleicht erweisen, dass das

wissenschaftlich-technische Wissen, das sich der Einsicht verdankt, dass

der Mensch unter Umständen sein Ziel besser auf instrumente!!
vorgeschalteten Umwegen erreicht, seinerseits nur ein Umweg zum und nicht
ein Abweg vom Menschen war. Die Wissenschaft des Menschen kann sich
am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters also als thematisierter
Faktor der Ich-Bestimmungen in der philosophisch-anthropologischen und
transzendentalen Egologie finden. Sie wird als «Wissenschaft der
Erfahrung des Bewusstseins» und «relativistische Existenzphilosophie» in
einem sowohl Einführung in das Denken des Endes eines alten, als auch

Anfang des Denkens eines neuen Zeitalters sein müssen, wenn sie nicht das
Schicksal aller anderen Philosophien unseres Jahrhunderts teilen will, im
An-Denken zu enden.

»Piaton: Apologie, 21d. - 2G. Ryle:
Knowing How and Knowing That, in:
Proceedings of the Aristotelian Society 38

(1937/38), 189 ff.; vgl. auch ders.: The
Concept of Mind, 1949, dt. Stuttgart 1969,
2. Kap. 26 ff.; vgl. auch A. Kemmerling:
G. Ryle: Können und Wissen, in: I. Speck
(Hg.): Grundprobleme der grossen
Philosophen: Philosophie der Gegenwart III,
Göttingen 1975, 126 ff. - 3 Zur «reflexiven

Wende» vgl. meine Ausführungen:
Von Kernenergie und menschlicher
Verantwortung am Ende des Wachstumsdenkens,

in: W. Ch. Zimmerli (Hg.):
Kernenergie - wozu? Philosophie aktuell Bd.
13, Basel/Stuttgart 1978, speziell 124 ff. -
4 P. Duhem: Le système du monde:
Histoire des doctrines cosmologiques de Platon

à Copernic, 10 Bde. 1913-1959, Nachdruck

Paris 1977; M. Clagett: The Science
of Mechanics in the Middle Ages, Madi¬

son 1959; A. Koyré: Descartes und die
Scholastik, 1923, Nachdruck Darmstadt
1971; W. Krohn: Die «Neue Wissenschaft»

der Renaissance, in: G. Böhme/
W. v. d. Daele/W. Krohn: Experimentelle
Philosophie. Ursprünge autonomer
Wissenschaftsentwicklung, Frankfurt a. M.
1977, 13 ff. - 5 Vgl. R. Descartes: Dissertano

de Methodo, in: Œuvres de Descartes,

hg. von Ch. Adam/P. Tannery, Bd.
VI, 558. - 6E. Husserl: Die Krisis der
europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie, 1936,
Husserliana Bd. VI, hg. von W. Biemel,
Den Haag 1969,4. - 7 M. Heidegger:
Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, 133.

- 8 R. W. Meyer: Philosophische
Forschung im Geist der Universität, in:
Schweizer Monatshefte 39/11 (1960),
1121 ff., zit. 1125 f.


	Erinnerungen an die Philosophie : am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters

