Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 7

Artikel: Erinnerungen an die Philosophie : am Ende des wissenschatftlich-
technischen Zeitalters

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTHER CH. ZIMMERLI

Erinnerungen an die Philosophie

Am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters

Unsere Zeit verlangt von uns, einen Gedanken an-zu-denken, der nicht
eben einfach ist: den Gedanken des Endes. Nur erst an-zu-denken, weil
das Denken des Endes erst am Anfang steht. Was aber heisst fiir uns
«denken»? — Mit Hegel kann man hierauf antworten: «Denken» kann
nichts anderes bedeuten als den Versuch, «auch einmal auf dem Kopfe
zu gehen», also etwas fiir unser natiirliches Bewusstsein Paradoxes zu tun.
Es ist den Nachfolgern und Kritikern Hegels iiberlassen geblieben, den
Tiefsinn dieses Wortes — negativ — auszuloten, indem sie ihrerseits den
Versuch machten, Hegel vom Kopf wieder auf die Fiisse zu stellen, was
indessen dem Versuch gleich kam, auch einmal mit den Fiissen zu denken !

Nun ist aber das Denken — und insbesondere das Denken des Endes —
nicht voraussetzungsfrei, d. h.: einerseits miissten die einfachen Bestim-
mungen, die sich hier geben lassen, als in vielfacher Weise bereits ver-
mittelte aufgewiesen werden, andererseits wire deren Vermittlung mit dem,
was wir in unserer natiirlichen Denkhaltung fiir gegeben und sicher halten,
eine ebenso wichtige Aufgabe. — Um beiden Aufgaben, wenn auch nur
rudimentir, gerecht werden zu konnen, werde ich mich eines zweifachen
Kunstgriffes bedienen: Zum einen werde ich damit einsetzen, in einem
ersten — cher analytischen — Schritt von vielen fiir fest und sicher ge-
haltene Bestimmungen zu verfliissigen, um sodann in eine auch historische
Riickbesinnung (Reflexion) einzutreten, die uns schliesslich zu einer
erneuten Unmittelbarkeit zuriickzufiihren in der Lage sein sollte. — Ich
werde aber noch ein weiteres tun: Jeder, und sei er auch noch so schul-
bzw. hochschulreform-geschédigt, verfiigt in seinem Ged&chtnis iiber einen
gewissen, wenn auch wohl kaum sehr stattlichen Bestand von Erinnerungen
an die Philosophie. Und ich meine nun, darunter befinden sich zumindest
zwei, vielleicht sogar drei der folgenden Sitze: «Ich weiss, dass ich nichts
weiss», «Cogito ergo sum» und, falls der Betreffende sich vor der Zeit der
Heidegger-Achtung hat bilden lassen — die damals wie heute beunruhi-



576 PHILOSOPHIE

gende Behauptung, «dass die Wissenschaft nicht denkt». Diese Sétze sollen
unsere Gedanken in der Art von Leitmotiven begleiten, um damit ersatz-
weise die Riickbindung an das natiirliche Bewusstsein herzustellen.

Wissen wir, dass wir nichts wissen ?

Auch wer sonst gar nichts mehr von der Philosophie weiss, weiss doch,
dass Sokrates sich dadurch als Philosoph auswies und empfahl, dass er —
in, wie wir heute sagen wiirden, pragmatischem Selbstwiderspruch — sagen
konnte: «Ich weiss, dass ich nichts weiss.» ! Und wenn denn weiterhin
dieses, Wissen des eigenen Nichtwissens, als Merkmal fiir solches soll
gelten diirfen, was philosophisch ist, so miissten wir wohl oder iibel zu-
geben: Wir leben in einem Zeitalter, das im gleichen das philosophischste
und das unphilosophischste ist. Noch nie zuvor namlich wussten wir mit so
vielen guten Argumenten, dass wir nichts wissen, und noch nie zuvor
setzten wir uns so unbekiimmert dariiber hinweg.

a) Zunidchst, was das erste betrifft, das prizise-und argumentativ ver-
tretbare Wissen des Nichtwissens. Hier lassen sich zwei Bereiche unter-
scheiden, die ihrerseits in einem Wechselverhéltnis zueinander stehen: der
Bereich der Theorie der Wissenschaften und der der Wissenschaften selbst.

1. Will man ein von allem Schulenstreit unabhingiges Fazit aus der
Entwicklung der modernen Wissenschaftstheorie ziehen, so miisste es wohl
so lauten: Je genauer wir zusehen, um so kleiner und endlich vollig ver-
schwindend wird der Bestand dessen, was wir in den einzelnen Wissen-
schaften wirklich «objektiv» wissen. Die den verfehlten Optimismus des
Logischen Empirismus ablésende Philosophie des Kritischen Rationalismus
lasst sich auf die Empfehlung reduzieren, allem sogenannten «Wissen» zu
misstrauen und gar nichts fiir ‘objektiv wahr zu halten. Und der seit den
sechziger Jahren den Kritischen Rationalismus verdrdngende dynamische
Theorienwandelrelativismus der «New Philosophy of Science» eines Kuhn,
Toulmin und anderer bestreitet gar — selbstredend mit guten wissen-
schaftshistorischen Argumenten — die grundsitzliche Mdglichkeit eines
rational-objektiven Leistungsvergleiches von Theorien, so dass man mit
intersubjektiv und interkulturell nachvollziehbaren Kriterien nicht nur
nicht sagen konne, welche von konkurrierenden Theorien die wabhre,
sondern schlechterdings nicht einmal mehr, welches die bessere sei. Die
drastischen und eindriicklichen Behauptungen des erkenntnistheoretischen
Anarchisten Feyerabend schliesslich verkiinden, in Wahrnehmung der
Rechte, die im Mittelalter den Hofnarren und heute noch den Kindern zu-
kommen, gleichsam die «nackte Wahrheit» von des Kaisers neuen Klei-



PHILOSOPHIE 577

dern: nicht einmal auf methodologischem Wege ldsst sich bestimmen, was
Wissenschaft ist, in der Wissenschaft gilt vielmehr und soll deswegen ins-
kiinftig auch explizit gelten: Everything goes! — Kurz: So perfekte Recht-
fertigungsmodelle die Wissenschaftstheorie in ihrer analytischen Form
auch zu liefern imstande war, so weiss sie in ihrer jetzigen Gestalt doch:
Die Wissenschaft weiss nichts, sie vermutet oder glaubt vieles; zwischen
Wissen und Glauben ist keine scharfe Grenze zu ziehen.

2. Wie steht es aber mit dem wissenschaftlichen Wissen selbst ? Trifft es
denn zu, dass dessen Grenzen unaufhaltsam in den Bereich friiheren Nicht-
wissens vorgeschoben werden, der Metapher von der Ausfiillung der
weissen Flecken auf der Landkarte entsprechend? Was wissen wir denn
wirklich von dem elementaren Aufbau unserer Materie, was von dem Auf-
bau und dem Informationstransfer der organischen Zellen ? Nichts anderes,
als dass theoretische Annahmen und Zeigerausschldge bzw. hochst indirekt
nachzuvollziehende chemische Reaktionen, in mathematische Aussage-
form gefasst, einander nicht widersprechen. Konnen wir daraus mit Sicher-
heit ableiten, dass wir nun wiissten, was unsere Welt im Innersten zu-
sammenhalt? Wir bemiihen ein ganzes Heer von Mitarbeitern, wir be-
notigen eine millionenverschlingende Infrastruktur, wir benutzen eine
uniiberpriifbare Menge von instrumentellen Hilfsannahmen, um, wie man
so schon anachronistisch immer noch zu sagen pflegt, etwas zu «be-
obachten». Unsere Augen und unsere sonstigen Sinne sind durch Theorien
und Instrumente nicht nur verldngert, sondern auch so verselbstéindigt,
dass Kontrollen nicht nur aus faktischen, sondern aus prinzipiell logischen
Griinden unmoglich geworden sind, und der Riickgriff sowie das Pochen
auf sinnliche Gewissheit offnet sich damit noch offensichtlicher, als es
schon fiir Hegel der Fall war, der unabweisbaren Bezweifelbarkeit auf-
grund von Theoriendependenz.

Dariiber hinaus wissen wir aber auch noch in anderer Beziehung in den
Wissenschaften nichts: David Hume hat — wohl zu Recht — schon vor
rund zwei Jahrhunderten auf die Probleme hingewiesen, die sich einem sich
empiristisch verstehenden wissenschaftlichen Wissen ergeben, wenn es auf
die Beziehungen reflektiert, die es als Kausalbeziehungen allen Ereignis-
folgen unterlegen muss und doch nicht ausweisen kann, und trotz Kants
kopernikanischer Riickwendung auf die denknotwendigen Voraussetzun-
gen und trotz dem daraus resultierenden Versuch, dem Subjekt die Kau-
salitdt, aber diesmal nicht-kontingent, wieder zu eigen zu machen, stehen
wir heute — erneut oder immer noch — ebenso hilflos wie Hume vor dem
Problem, wie wir denn Ursache und Wirkung als mit Notwendigkeit ver-
kniipft sollen denken konnen. Wir behelfen uns dann im Regelfalle wohl —
wissenschaftsrhetorisch eloquent — mit der Rede von der abzuwehrenden



578 PHILOSOPHIE

Vorstellung einer Monokausalitdt, wir sprechen von «Parametern» und
dergleichen mehr, aber von der schlichten Behauptung «A ist die Ursache
von B» hat uns unter anderem auch die wissenschaftstheoretische Re-
flexion ldngst abgebracht: wir ersetzen eine solche Behauptung lieber durch
Implikationsbeziehungen der Art «Immer wenn A, dann B», abgeschwicht:
«A und B korrelieren in signifikanter Weise».

Neben der bei vielen noch tief verwurzelten Vorstellung, Wissenschaft
sei die Tdtigkeit des systematischen Aufweisens von kausalen Verkniipfun-
gen zwischen Ereignissen, — ja: sogar von gesetzmidssigen kausalen Ver-
kniipfungen —, erdffnet sich uns zunehmend ein Bereich weiteren Nicht-
wissens in der Wissenschaft: der der Folgen unseres wissenschaftlichen
Tuns. Dieser Bereich definiert sich geradezu dadurch, dass iiberhaupt
niemand etwas weiss, was sich darin zeigt, das jeder etwas anderes zu
wissen behauptet als der andere. Was wissen wir heute von den negativen
Spatfolgen der Anwendung unseres wissenschaftlichen Wissens ? Das ein-
zige, was wir mit relativer Bestimmtheit wissen, ist, dass wir damals, als
wir anfingen, in Anwendung unseres wissenschaftlichen Wissens unsere
Okosphire, unser menschliches Zusammenleben, unsere Verhaltensformen
und unser geistiges Leben zu veridndern, nichts iiber solche Nebenfolgen
wussten. — Wir fangen nun an — immerhin fast zweieinhalb Jahrtausende
nach Aristoteles —, von funktionalen und teleologischen Modellen aus-
zugehen, — wohlgemerkt: einstweilen nicht, um mehr zu wissen, sondern
allein, um eine alternative Denkweise einzuiiben.

b) Und dennoch: Noch nie zuvor haben wir unser Nichtwissen in einem
dhnlich starken Masse ignoriert. Noch immer sprechen wir, ohne auch nur
einen Gedanken daran zu verschwenden, von dem «wissenschaftlichen
Fortschritt», und wer diesen in nicht-akademischen, sondern politischen
Zusammenhidngen zu befragen wagt, gerdt in Rechtfertigungszwang an-
gesichts des gewaltigen technisch-wissenschaftlichen Beschleunigungs-
schubes, den die «kybernetische Revolution», die Mikroprozessoren-
Umgestaltung der wissenschaftlich-technischen zivilisierten Welt uns ge-
bracht hat.

Wie sollten wir auch, wihrend wir unsere durch elektronisch gesteuerten
Versand (richtig oder falsch) zugestellte datenverarbeitete Rechnung zur
Begleichung der Kosten, die uns unsere private Elektronik verursacht, mit
Hilfe von seinerseits vollautomatisiertem Bankeinzugs-Verfahren bezahlen,
den Fortschritt in Frage stellen konnen? — Vor zwanzig Jahren noch war
Orwells «1984» Utopie und Vision, — dass sie heute gerade in den ent-
wickelten Industrienationen durch die Wirklichkeit schon beinahe iiberholt
worden ist, — wer wiirde es wagen, trotz SPIEGEL-Serie und Daten-
schutz-Prozessen, dariiber nachzudenken? — Obwohl ich zugeben will,



PHILOSOPHIE 579

dass es auch eine schwierige und fiir uns oft ungewohnte Tatigkeit ist:
denken. Denken wir mit Heidegger daran, «dass die Wissenschaft nicht
denkt». — Doch davon spiter... :

Wir wiissten also eigentlich, dass wir nichts wissen, aber unser prak-
tisches Wissen will nicht davon wissen. Gilbert Ryle hat — neben vielen
Verwirrungen, die seine Sprachkldrungsversuche angerichtet haben -
unter anderem sich ein bleibendes Verdienst erworben: das, zwischen
«knowing that» und «knowing how» in der Theorie des Geistes unter-
schieden zu haben 2. Das scheint zwar recht wenig zu sein, bedeutet aber
fiir uns sehr viel: In unserem Dass-Wissen mag sich durch tieferes Nach-
Denken die Gewissheit verdichten, zu wissen, dass wir nichts wissen, oder
doch zu wissen, dass wir unserem Wissen misstrauen sollten. In unserem
Wie-Wissen, unserem «Konnen», aber schligt sich all das, was wir im
Dass-Wissen bezweifeln, dessen ungeachtet in technischem oder prak-
tischem Handeln nieder. Es sind die common-sense-Einwéande, wie sie von
den Philosophen der Schottischen Schule gegen Hume erhoben wurden, die
hier zum Tragen kommen, — Einwinde etwa der Art, dass, wer sich in
seinem theoretischen Wissen noch so radikal als Zweifler gebirdet,
dennoch das Bezweifelte in seinem Handeln als gegeben annehmen muss.
Diese Einwiande sind fraglos berechtigt, und man darf sie daher nicht mit
der Arroganz des Theoretikers beiseite schieben; aber man darf sich von
ihnen auch nicht blenden lassen, sondern eine Antwort auf sie hat davon
auszugehen, dass «to know that» und «to know how» zwar getrennt, aber
in bestimmter Weise doch aufeinander bezogen sind.

Ein bestimmtes theoretisches Wissen, oder sagen wir vorsichtiger: ein
bestimmtes begriindetes Vermuten, ist notwendige, wenn auch nicht hin-
reichende Bedingung fiir praktisch-technisches Wissen, und ebenso trifft
auch zu, dass praktisch-technisches Wissen seinerseits in die materialen
Bedingungen der Entwicklung neuer theoretischer Wissensformen — etwa
durch die Vermittlung der verwendeten Apparaturen — zumindest eingeht,
trotzdem gilt aber, dass wir unser theoretisches Wissen vom praktischen
Wissen abkoppeln und beliebig in Frage stellen konnen. Im Bereich dieses
sogenannt «theoretischen Wissens» also liegt die eigentliche Verfiigungs-
gewalt des Menschen iiber sein Dasein in dieser Welt, hier ist ihm Freiheit
gegeben. Uns nicht von einmal fixierten Prinzipien unseres Wissens, —
ja, nicht einmal von deren augenscheinlichem Erfolg — auf Dauer fest-
legen lassen zu miissen, sondern immer aufs neue weiterfragen, unser
theoretisches Bild von Wirklichkeit im Prinzip beliebig variieren zu
konnen, das macht uns zu dem, was wir als Menschen eigentlich sind. Der
Mensch bestimmt sich so durch seine geistige Evolution als, wie Hans
Sachsse kiirzlich prignant formuliert hat, «<homo discens», er ist das sich



580 PHILOSOPHIE

durch eine spezifische Form von theoretischer Variations- und dadurch
Lernfihigkeit von anderen unterscheidende Lebewesen. Unser technisch-
praktisches Wissen allein macht uns nicht frei, sondern fesselt uns an Rou-
tinen und Sachzwinge. — Kurz: Zwar konnten wir aus unserem theoreti-
schen Wissen sehr genau wissen, dass wir nichts wissen, aber unser tech-
nisch-praktisches Wissen und Kénnen vereitelt, dass wir es wirklich wissen.
Kriterium dieses technisch-praktischen Wissens ist der Erfolg, moderner
ausgedriickt: die Operationalisierbarkeit und Verwertbarkeit unseres
theoretischen Wissens.

Operationalisierbarkeit und Verwertbarkeit sind per definitionem rela-
tive Kriterien: Was technisch-praktisch umsetzbar und ver-wertbar ist, ist
dies immer in Beziehung auf ein bestimmtes vorauszusetzendes Wert-
gefiige. Anders gesagt: Wir kommen auch hier nicht darum herum, uns mit
dem Gedanken vertraut zu machen, dass etwas nie in allen Wertbereichen
ausschliesslich positive, oder in den wichtigen Wertbereichen positive,
sonst aber gar keine oder nur vernachlidssigenswerte negative Nebenfolgen
habe. — Wir lernen auf diese Weise, vielleicht ohne es explizit zu wollen,
dass eine umfassendere Denkweise notig wird, — an unserem Beispiel allein
schon durch den Zwang zur Abschitzung von Nebenfolgen. Um hier aber
sinnvoll Prioritdten setzen zu konnen, miissen wir, ob wir es wollen oder
nicht, iiber Werthierarchien und Préaferenzen nachdenken: Wir miissen
unser Denken reflexiv wenden.

Und dies ist nun etwas, das mit der bisherigen Entwicklung von Wissen-
schaft und Technik nicht einherging. Sukzessive, Schritt fiir Schritt, beginnt
sich in der gegenwirtigen Zeit diese Einsicht durchzusetzen. Nicht schlag-
artig und mit einem Male, sondern evolutionir, iiber viele Stufen verteilt,
auch durchaus nicht immer freiwillig, sondern oft gezwungenermassen,
gar nicht jenseits, sondern inmitten der Sachzwinge. Es kann einem
kritischen Beobachter nicht verborgen bleiben, dass in unserer Zeit sich
eine solche reflexive Wende in objektiver Hinsicht iiberall manifestiert3.

Ein aktuelles Beispiel mag dies verdeutlichen, wenn es sich einstweilen
auch eher auf die Tendenz denn auf ihren Erfolg bezieht: Der am 6. Juni
1979 verabschiedete 6. Forschungsbericht der deutschen Bundesregierung
legt als Neuheit fest, dass inskiinftig nicht nur Vor-, sondern auch Nach-
teile neuer technologischer Entwicklungen vor ihrer allgemeinen Ein-
fithrung kritisch durchleuchtet werden miissen. « Technology Assessment»,
wie man diese techniktheoretische Teildisziplin seit ihrer Entstehung in
den fiinfziger Jahren in den USA nennt, wird hier zur mittelbaren poli-
tischen Entscheidungshilfe, Philosophie der Wissenschaft und Technik zur
Philosophie der Politik. Der bundesdeutsche Forschungsminister Volker
Hauff sprach denn auch zu Recht von einer «Tendenzwende» in der



PHILOSOPHIE 581

Bonner Forschungspolitik, auch wenn sich diese Tendenz vermutlich in
absehbarer Zeit nicht in Form von tatsichlich verwendbaren Ergebnissen
des Technology Assessment wird honoriert sehen konne.

Cogito ergo sum

Solche in objektivem Sinne reflexiven Indizien finden sich in allen heute
dominanten gesellschaftlichen Teilsystemen, in der Technologie- und
Wissenschaftspolitik ebenso wie in der Wirtschaftsplanung, in der Renten-
diskussion wie in der Riistungsdebatte, aber ebenso auch in der Wissen-
schaftsentwicklung und Wissenschaftsplanung selbst. Sie sind in objek-
tivem Sinne reflexiv, d.h., dass sie natiirlich noch nichts dariiber aussagen,
ob diese reflexive Wendung auch im Bewusstsein der Beteiligten sich
ereignet. Indessen fiihrt daran, wenn denn Denken eine Beziehung auf
Geschehendes soll haben konnen, wohl kein Weg vorbei. Damit soll gesagt
sein, dass reflexives Denken in seiner wissenschaftlich institutionalisierten
Form, der Philosophie, hier auf eine wichtige neue Aufgabe gestossen
wird: Zuriickwendung des Gedankens, der sich philosophisch im Bereich
der Wissenschaftstheorie im engeren Sinne erschopft hat, auf die Frage,
was Wissenschaft eigentlich soll.

Die Antwort auf eine solche Frage miisste normativ ausfallen, und die
Philosophie kann normative Antworten bekanntlich nur schwer geben.
Daher wird die philosophische Reflexion aus Angst vor solchen normativ
werdenden Bestimmungen heute wissenschaftshistorisch: Aus dem Auf-
finden dessen, was der Fall war, soll aufgezeigt werden, was Wissenschaft
heute ist und was sie daher auch sein soll. Ich will von der interessanten
und gegenwirtig diskutierten Frage hier einmal ganz absehen, ob sich nicht
eben hierdurch — nur versteckt — genau dasselbe ereignet, was vermieden
werden soll, ndmlich: das Féllen von normativen Vorentscheidungen, hier
nur gleichsam verkleidet in das Gewand der Wissenschaftsgeschichte. Das
heisst, dass ich auch auf die fiir diese historische Riickbeziehung kldrende
Frage, ob denn die neuzeitliche Wissenschaft bereits im Mittelalter oder in
der Renaissance oder gar erst zu Beginn der Neuzeit entstanden sei, hier
weder so eingehe, dass ich mich mit Duhem, Clagett, Koyré oder anderen
auseinandersetze, noch auch so, dass ich gemeinsam mit Krohn* die onto-
genetischen Entwicklungskonzepte Piagets fiir die Wissenschaftsgeschichte
reklamiere, — was uns hier vielmehr interessiert, ist die wirkungs-
geschichtlich relevante philosophische Spiegelung dieser Entstehung im
neuzeitlichen Selbstbewusstsein. Und diese ist mit dem Namen Descartes
unldsbar verbunden. «Ego cogito ergo sum», wie die berilhmte, aber miss-



582 PHILOSOPHIE

verstiandliche Formel aus der 1644 von Courcelles gefertigten Ubersetzung
des 1637 erschienenen «Discours de la Méthode» lautet’, die zu dem
festen Erinnerungsbestand der mitteleuropdisch Gebildeten gehort, seien
sie nun Philosophen oder nicht.

Bedenken wir, was diese Formulierung uns iiber das Selbstverstdndnis
sagen kann, das mit der beginnenden Wissenschaft einherging. — Der
Stellenwert dieses Satzes ist der des «fundamentum inconcussum», des un-
erschiitterlichen Fundamentes, anders: des einzigen Satzes, der seine
Wahrheit durch Gewissheit ausweisen kann, des einzigen Satzes mithin, der
die skeptische Priifung durch einen methodisch-universellen Zweifel — so
Descartes — besteht. Auf das in diesem Satz Ausgesagte soll sich das ganze
System menschlichen Wissens griinden lassen. Es ist wohl angebracht,
diesem Satz daher niher nachzudenken. Wir haben uns angewdhnt, ihn
als das «Prinzip der Selbstgewissheit und des Selbstbewusstseins des Ich
als res cogitans» aufzufassen. Doch ist das ein angemessenes Verstdndnis ?
— Eigentliches Fundament ist ja nicht «ego cogitat, ego est», sondern eben
«ego cogifo, ego sum», — also nicht objektivierend in der 3. Person ge-
sprochen «Das Ich denkt, also ist es». Vielmehr handelt es sich hier um
einen absolut selbstreferentiellen Satz, einen Satz, der in der 1. Person
gesprochen ist und der iiber die 1. Person spricht. Dieser Satz ist nichts
als die Ausfaltung dessen, was das einfache Wort «ich» als solches bereits
sagt. Nicht «Das Ich ist», sondern «Ich bin» ist das Prinzip des neuzeit-
lichen Denkens. Das ist etwas Schwieriges und kaum Erfassbares: «Ich»,
die Aussage allein dieses kleinen Wortes besagt Einzigartiges. Es ist der
zugleich allerallgemeinste und individuellste Ausdruck: jeder sagt es zu
sich, jeder ist «ich», und doch bin nur ich «ich». Was das Wort «ich» also
besagt, ist zugleich seine allgemeine Pridizierbarkeit oder Substituierbar--
keit fiir alle und jeden und die Totalitdt der unverwechselbaren, individuel-
len Indikatoren, die sich aus der Biographie, aus den Lebensverhiltnissen
und aus dem, was einer in seinem Leben geworden ist, ergibt.

Diese unverwechselbare Ichheit, die der reine Selbstbezug in aus-
gesprochener Form ist und in der einen oder anderen Weise das neuzeit-
liche Denken bis heute dominiert hat, steht also im Selbstverstindnis der
Tradition des neuzeitlichen Denkens, der wir auch unser eigenes Selbst-
verstindnis und das unserer Wissenschaft verdanken, in der Stellung des
Fundamentes eben jener Wissenschaft, die sich geradezu durch Aus-
schliessung aller Ichheit und Subjektivitdt definiert. — Erinnerungen an
die Philosophie: erinnern wir uns ihrer, so bemerken wir die Tiefe des
scheinbar Widerspriichlichen, in der unsere Wissenschaft griindet.

Begriindet ist sie also im Ich: Die Entwicklung der neueren Philosophie
iiber Kant, Hegel, Kierkegaard, Nietzsche und Heidegger — ja selbst noch



PHILOSOPHIE 583

in ihren Antipoden, in den Vertretern des Positivismus und Logischen
Empirismus, — stellt den eindriicklichen Kommentar zu dieser Behauptung
dar. Seit aber die neuzeitliche Wissenschaft ihren Verwertungszusammen-
hang mit der Technik als eine enge Beziehung in der Form eingegangen ist,
dass nicht nur die Technik wissenschaftlich, sondern auch die Wissenschaft
und die Lebenswelt technisch geworden sind, verstellt sich dieser Zu-
sammenhang zunehmend. Die Denkgeschichte des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrhunderts ist eine Denkgeschichte der immer wiederkehrenden
Versuche, sich mit der Fremdheit der wissenschaftlichen Technik und der
technischen Wissenschaft erneut vertraut zu machen. Und eben darin, in
der Ich-Fremde des technisch-wissenschaftlichen Denkens, sehen denn
auch die Denker der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts den Grund fiir die
«Krisis der europdischen Wissenschaft», die von Edmund Husserl in der
Mitte der dreissiger Jahre in geradezu atembeklemmend aktueller For-
mulierung so gekennzeichnet ist: «In unserer Lebensnot ... hat diese
Wissenschaft uns nichts zu sagen. Gerade die Fragen schliesst sie prinzipiell
aus, die fiir den in unseren unseligen Zeiten den schicksalsvollsten Um-
walzungen preisgegebenen Menschen die brennendsten sind: die Fragen
nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins.» ¢ —
Wer wiirde sich heute anmassen, diese Fragen zu beantworten, die Husserl
— ebenfalls unbeantwortet und ewig unbeantwortbar — damals aufzeigte ?

Was ich damit illustrieren will, ist dieses: Eine urspriinglich auf dem Ich,
d. h. der existentiellen Selbstbeziiglichkeit des Menschen in seinem Denken
und Handeln, aufgebaute Wissenschaft, durch mannigfache Querbeziehun-
gen und Weiterentwicklungen zu Handwerk und rudimentérer Technik
gepragt, entwickelt sich seit Beginn der industriellen Revolution im ersten
Drittel des letzten Jahrhunderts durch Technisierung der Wissenschaft und
Verwissenschaftlichung der Technik, d.h. durch Einbeziehung wissen-
schaftlicher Verfahrensweisen auch in Produktions- und Lebenswelt-
zusammenhange, zu einer sich zwischen den Menschen und sein Ich stellen-
den Macht. Der Rousseauismus in unserer Gegenwart, der sich in der Sehn-
sucht der Griinen nach dem Griinen, in der Re-primitivisierung des tech-
nifizierten Alltagslebens #dussert, kann als Symptom fiir die spezifische
Form gedeutet werden, die diese Zwischenstellung der technisch ge-
wordenen Wissenschaft zwischen den Menschen und sich selbst charak-
terisiert. Auch noch die Uberwindungsformen der Entfremdung sind ihrer-
seits entfremdet ...

Es ist Zeit, hier einzuhalten und das Gedachte zu bedenken. Wir
sprachen von den Wissenschaften immer so, als gibe es so etwas wie eine
Einheit derselben. Nun haben wir es aber nur der Zugehdrigkeit zu
unserem Sprach- und Kulturkreis zu verdanken, dass wir mit demselben



584 PHILOSOPHIE

Wort «Wissenschaft» sowohl das bezeichnen, was zu technisch verwert-
barem Wissen fiihrt und in den Produktionskreislauf einbezogen werden
kann (die Wissenschaftstheorie in der DDR spricht bereits von der «Pro-
duktivkraft Wissenschaft» sowie von der «wissenschaftlich-technischen
Revolution»), als auch die geistige Erfassung des Geschichtlichen, des
Sozialen und des Kulturellen. Die englische und die franzosische Sprache
haben hierfiir bekanntlich eigene Termini. Aber trotzdem ldsst uns gerade
diese Kultur- bzw. Sprachabhingigkeit unserer Wissenschaftsbezeichnun-
gen auf etwas Wesentliches aufmerksam werden: Auch die geistige Ver-
fassung der kulturellen, historischen und sozialen Zusammenhinge gerit
zunehmend unter den Rechtfertigungszwang methodologisch exakt ver-
fahrender Wissenschaftlichkeit. Und so wurde es denn nétig, dass im Jahre
1960 ein Buch mit dem Titel «Wahrheit und Methode» erschien, in
welchem Hans-Georg Gadamer die Rechte einer nicht methodisch, nach
dem Muster wissenschaftlich-technischer Rationalitdt verfahrenden Ver-
nunft eigens einklagen musste.

Eben die geistigen Tatigkeiten also, die am ehesten noch das hétten ein-
fangen und erfassen konnen, was der einfache Ausdruck «ich» als Aus-
druck aller Menschlichkeit meint, geben diesen Anspruch preis zugunsten
einer Vereinheitlichung in Richtung auf das Ideal technisch-wissenschaft-
licher Rationalitat.

In den sechziger Jahren hatte sich in der Kritischen Theorie, in der
neomarxistischen Fassung eines anthropologisch-humanistisch zentrierten
Verstidndnisses von Sozialphilosophie, eine Losungsform gemeldet, die
versuchte, hier Abhilfe zu schaffen: Die Theorie des emanzipatorischen
Interesses, wie sie von Jiirgen Habermas vertreten wurde, — konnte nicht
sie, mit all den Weiterungen und raffinierten Spétformen, die sie heute
angenommen hat, dem entsprechen, was das Fundierungsideal der neu-
zeitlichen Wissenschaft vor ihrer wissenschaftlich-technologischen Phase
gewesen ist? — Das Theorieverstindnis der Kritischen Theorie und der
ganzen Bewegung des Neomarxismus hat die Fundierung der Wissenschaft
im menschlichen Individuum zwar aufgegriffen, aber ergdnzt durch eine
Zielsetzung der Wissenschaft im «Wir» des herrschaftsfreien Kommuni-
kationszusammenhanges. Sie ist damit Kind ihrer Zeit und im gleichen
Ursache wie Symptom fiir eine Bewegung, die sich uns unabldsbar zu einer
Assoziation mit dem Jahre 1968 verkniipft hat. In dieser Bewegung wird
die Individualitadt, das konkrete Einzelnsein des Menschen, zugunsten eines
Allgemeinen aufgegeben, zwar nicht zugunsten des technisch-wissenschaft-
lich verwertbaren Wissens, aber doch zugunsten der einheitlichen, durch
Zwanglosigkeit zwingenden Gesellschaft. — Und dennoch war vielleicht
sie, diese Gotterdimmerung der urspriinglich befreienden Gehalte der



PHILOSOPHIE 585

Theorie von Karl Marx, Vorbote oder zumindest Anzeichen einer Ande-
rung in der Denkhaltung der Wissenschaften. Nicht deswegen, weil sie so
viel Reflexionspotential kritischer Art ausgeldst hitte, dass heute alle
Wissenschaftler zugleich auch ihre eigenen kritischen Theoretiker wéren,
sondern so, dass sie das Symptom einer Sensibilisierung kulturlos ge-
wordener blinder Betriebsamkeit darstellt.

Was haben wir getan? — Wir haben uns des Ichs erinnert, indem wir
uns der Philosophie erinnerten. Das erweckte in uns die Einsicht, dass die
Unvereinbarkeit von wissenschaftsfundierendem Ich und wissenschafts-
definierender Subjektivitats- und Ich-Abstinenz darin ihren Grund hat,
dass Wissenschaft sich in technisch-praktisches Wissen, in Konnen ver-
wandelte. Es gilt nun, das theoretische Wissen des Menschen als Denken
wieder in seine Freiheit zu setzen, um es so aus seiner Anbindung an die
Erstarrung in Erfolgsroutinen des technisch-praktischen Wissens zu einem

Bedenken des Endes des wissenschaftlich-technischen Zeitalters zu
befreien.

... dass die Wissenschaft nicht denkt

Das Ende. Was ist das Ende, und wie soll es bedacht werden konnen ? Das
Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters soll bedacht werden. Ist
es denn schon beendet ? Der Mensch steht mit seiner Wissenschaft erst am
Ende. Uber ein Ende nach dem Ende von etwas zu sprechen ist leicht.
Dann ist man bereits im anderen, in der Negation des Beendeten. Aber
wir sind erst am Ende und so noch im wissenschaftlich-technischen Zeit-
alter. Und doch: soll es nicht zu bedenken sein ? Wie ist es mit dem Ende
eines Lebens, steht es uns nicht unser ganzes Leben lang entgegen, leben
wir nicht darauf hin und bedenken es doch erst «<am Ende» ? Ist somit
nicht eben das Bedenken von etwas ein Anzeichen fiir das Ende? —: Was
heisst «<Ende» ?

Das Ende von etwas ist dann erreicht, wenn das Bewusstsein vollendet
ist, nicht mehr in dem Beendeten zu sein. — «Wir stehen am Ende des
wissenschaftlich-technischen Zeitalters» heisst mithin: Es mehren sich die
Anzeichen dafiir, dass ein Bewusstsein sich zu bilden beginnt von dem
Auslaufen der Pradominanz von Wissenschaft und Technik. Das heisst, um
es klar zu sagen, nicht, dass Wissenschaft und Technik am Ende wiren, —
das Zeitalter nach dem wissenschaftlich-technischen Zeitalter wird keines
ohne Wissenschaft und Technik sein. Nur treten Wissenschaft und Technik
zuriick vor anderen, existentiellen Fragen. Die expertokratischen Ten-
denzen von Wissenschaft und Technik werden zuriickgeworfen durch den



586 PHILOSOPHIE

Anprall der urspriinglichen Entdeckung, dass sich fiir mich alle Fragen,
so komplex und vielschichtig sie auf ihrer eigenen Ebene auch sein mogen,
auf meine ureigenste Ja-Nein-Entscheidung reduzieren, fiir die ich ganz
allein verantwortlich bin. Wihrend die unléngst noch Jungen mit ihren
Vorstellungen von Umweltdependenz und Verantwortlichkeit des im-
personalen Milieus unsere Welt zu bestimmen meinen, iiberféllt schlag-
artig die Erkenntnis des «ich» die Generation der jetzt Jungen, unserer
Kinder, unserer Schiiler, unserer Studenten. Und nun, da der Generationen-
wechsel mit dem Ende des Zeitalters von Wissenschaft und Technik zu-
sammenf#llt, — was haben wir ihnen zu sagen?

«... dass die Wissenschaft nicht denkt»? Dass sie ich-entzogen ist,
objektiv und objektivierend? — Das ist ja nicht alles, — so wenig es fiir
Heidegger alles war?. Vielmehr miissen Wissenschaft und Technik nun
begriffen werden, indem ich mich, jeder sich in seinem Da-sein als In-der-
Welt-sein, und das heisst: als Mit-sein mit Wissenschaft und Technik neu
verstehen lernt. Die Wissenschaftsgldubigkeit, die das wissenschaftlich-
technische Zeitalter auszeichnete, verschwindet in demselben Masse, in
dem bewusst wird, dass auch die Wissenschaft selbst sich (jedenfalls mit
Mitteln wissenschaftlicher Rationalitdt) nicht vom Glauben unterscheiden
lasst.

Vielleicht entstiinde so, was Rudolf W. Meyer 1960 noch als durch die
herrschende Wissenschaftsgldubigkeit verunmdoglicht ansah , «eine For-
schung ..., die ... nicht ,wissenschaftlich® wire» 8, eine — das ist der Sinn
dieser scheinbar paradoxen Formulierung — philosophische Forschung,
die iiber den Kreis der Fachphilosophen hinausgeht. Es widre — auch dies
Erinnerungen an die Philosophie, allerdings in anderer Bedeutung -
philosophische Forschung, soll heissen: ein Denken, das in insistierendem
Bei-der-Sache-Sein des Bedenkens von Wissenschaft und Technik stets der
reflexiven Ich-Fundiertheit derselben eingedenk bliebe.

So erhilt die Formulierung «der Mensch und seine Wissenschaft» einen
weiteren und tieferen Sinn: Wissenschaft wiirde Wissenschaft von dem und
fiir den Menschen sein. — In wissenschaftstheoretischer Sprechweise: Die
monoparadigmatische Ausrichtung an den sogenannten exakten Wissen-
schaften verschwindet in dem Masse, in dem die klassischen Forschungs-
fronten in diesen auslaufen. Nichts anderes ist der rationale Kern der viel-
diskutierten Thesen der sogenannten Starnberger «Finalisierungstheoreti-
ker»: die Wissenschaften werden allerdings nicht vollstdndig finalisiert,
d.h. schon von vornherein in soziale Zweckzusammenhinge eingebunden
sein, sondern die Finalisierung ihrerseits wird gleichsam neue Forschungs-
fronten erzeugen, nun aber in einer Form der wissenschaftlichen Selbst-
beziiglichkeit oder Reflexivitit, also — so konnen wir behaupten — im



PHILOSOPHIE 587

Bereich der humanen philosophischen Wissenschaften. Steuerungswissen
fiir finalisierte Wissenschaften und Technik wird entweder bewusst und
philosophisch reflexiv erzeugt werden oder gar nicht. Jede scheinbare
«Alternative» wird sich, bei Lichte besehen, nur als erneute Verkleidung
einer iiberholten Wissenschaftsgldubigkeit erweisen, welcher auf Dauer
jede Akzeptanz verweigert wird.

Nun steht es dem Philosophen noch schlechter als anderen Wissen-
schaftlern an (das wissen wir spitestens seit Hegel und Popper), historische
Prognosen zu formulieren. Denn entweder ist er Philosoph und reflektiert
mithin das, was er tut, dann unterlésst er es aber, Prognosen zu stellen, —
oder er reflektiert nicht, verhilt sich mithin nicht philosophisch, und dann
sind es keine Prognosen, sondern nicht-begriindbare Prophezeiungen. —
Was ich hier formuliere, sind deswegen auch nicht Prognosen, sondern
Gedanken zum Verstindnis von entweder bereits Geschehenem oder
gerade Geschehendem.

Philosophie hat seit jeher, aber im Deutschen Idealismus, etwa bei Hegel
und Schelling, besonders pragnant formuliert, die Aufgabe, das Unendliche
und das Endliche, das Allgemeine und das Besondere, das Abstrakte und
die konkrete Selbstbeziiglichkeit des individuellen Ich zu vermitteln. Von
dieser «ewigen», weil formal bestimmten Aufgabestellung der Philosophie
her lésst sie sich jetzt als egologische Anthropologie des auf seine Ichheit
bezogenen konkreten Wesens des individuellen Menschen am Ende des
wissenschaftlich-technischen Zeitalters neu bestimmen. Diese Aufgabe der
Philosophie, die damit im skizzierten Sinne Wissenschaft des Menschen
am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters und im gleichen
Assessment-Zusammenhang politische Philosophie wird, kann hier nicht
entfaltet werden. Sie wird sich, wie jede transzendentale Existential-
Ontologie, aber nun mit den Mitteln und neuen anthropologischen Themen
der wissenschaftlich-technischen Welt, zwingend zunichst nur mit dem
konkreten Ich-sein befassen miissen, um erst dadurch auf die ihm eben
hierin zugrunde liegende Ich-Transzendenz des Seins zu stossen. Aber
dieser Schritt ist erst der zweite, mit dessen Hilfe sich dann auch das
Konkretsein des Einzelnen im Allgemeinen erst erreichen ldsst. Zuvor
jedoch, um das konkrete einzelne Ich in sein Recht zuriickzuversetzen,
ganz gleichgiiltig in welcher Richtung sich die transzendentale egologische
Anthropologie entwickeln mag, muss sich die Egologie selbst in der Aus-
legung der verschiedenen negativen Seinsweisen des Ich am Ende des
wissenschaftlich-technischen Zeitalters, in der Zeitwende, aufbauen.

Die so skizzierte transzendentale Egologie befasst sich damit, ich als
«ich bin» in seinen Bedeutungselementen aufzufinden und als «verplant-
sein», «orientierungslos-sein», «politisiert-sein», «hoffnungslos-sein»,



588 PHILOSOPHIE

«gleichgiiltig-sein» und «mich-trotzdem-entscheiden-miissen», auf der an-
deren Seite aber auch «machen-kdnnen» und «verfiigen» auszulegen. «Ich
bin ich» muss sich mithin in einer ersten Stufe durch «ich bin nicht ich,
sondern ...» bestimmen; so — aber auch nur so — mag sich vielleicht eine
Wissenschaft des Menschen erreichen lassen, die wirklich ihn als «ich bin»
betrifft; und so, aber auch nur so, mag sich vielleicht erweisen, dass das
wissenschaftlich-technische Wissen, das sich der Einsicht verdankt, dass
der Mensch unter Umstdnden sein Ziel besser auf instrumentell vor-
geschalteten Umwegen erreicht, seinerseits nur ein Umweg zum und nicht
ein Abweg vom Menschen war. Die Wissenschaft des Menschen kann sich
am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters also als thematisierter
Faktor der Ich-Bestimmungen in der philosophisch-anthropologischen und
transzendentalen Egologie finden. Sie wird als «Wissenschaft der Er-
fahrung des Bewusstseins» und «relativistische Existenzphilosophie» in
einem sowohl Einfiihrung in das Denken des Endes eines alten, als auch
Anfang des Denkens eines neuen Zeitalters sein miissen, wenn sie nicht das
Schicksal aller anderen Philosophien unseres Jahrhunderts teilen will, im
An-Denken zu enden.

1 Platon: Apologie, 21d. — 2G. Ryle:
Knowing How and Knowing That, in:
Proceedings of the Aristotelian Society 38
(1937/38), 189 ff.; vgl. auch ders.: The
Concept of Mind, 1949, dt. Stuttgart 1969,
2. Kap. 26 ff.; vgl. auch A. Kemmerling:
G.Ryle: Konnen und Wissen, in: J. Speck
(Hg.): Grundprobleme der grossen Philo-
sophen: Philosophie der Gegenwart III,
Gottingen 1975, 126 ff. — 3 Zur «reflexi-
ven Wende» vgl. meine Ausfithrungen:
Von Kernenergie und menschlicher Ver-
antwortung am Ende des Wachstumsden-
kens, in: W. Ch. Zimmerli (Hg.): Kern-
energie — wozu? Philosophie aktuell Bd.
13, Basel/Stuttgart 1978, speziell 124 ff. —
4P. Duhem: Le systeme du monde: His-
toire des doctrines cosmologiques de Pla-
ton & Copernic, 10 Bde. 1913-1959, Nach-
druck Paris 1977; M. Clagett: The Science
of Mechanics in the Middle Ages, Madi-

son 1959; A. Koyré: Descartes und die
Scholastik, 1923, Nachdruck Darmstadt
1971; W. Krohn: Die «Neue Waissen-
schaft» der Renaissance, in: G. B6hme/
W.v.d. Daele/W. Krohn: Experimentelle
Philosophie. Urspriinge autonomer Wis-
senschaftsentwicklung, Frankfurt a. M.
1977, 13 ff. — 5 Vgl. R. Descartes: Disser-
tatio de Methodo, in: (Euvres de Descar-
tes, hg. von Ch. Adam/P. Tannery, Bd.
VI, 558. — S E. Husserl: Die Krisis der
europaischen Wissenschaften und die
transzendentale Phinomenologie, 1936,
Husserliana Bd. VI, hg. von W. Biemel,
Den Haag 1969,4. — 7 M. Heidegger: Vor-
trage und Aufsitze, Pfullingen 1954, 133.
— 8R. W. Meyer: Philosophische For-
schung im Geist der Universitit, in:
Schweizer Monatshefte 39/11 (1960),
1121 £f, zit. 1125 £,



	Erinnerungen an die Philosophie : am Ende des wissenschaftlich-technischen Zeitalters

