
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 6

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

ZWISCHEN ANPASSUNG UND UTOPIE

Zu Ulrich Plenzdorfs Roman «Legende vom Glück ohne Ende»

Seit Mitte der sechziger Jahre ist
Ulrich Plenzdorf ein bekannter Autor;
in der DDR, wo er wohnt, und im
Westen bekannt geworden durch ein
Werk: «Die Leiden des jungen W.»
(1973). Das Werk erschien zuerst in
einer Prosafassung und war dann,
zum Stück umgeschrieben, 1974/75
das meistgespielte Gegenwartsstück
auf den deutschsprachigen Bühnen.
Aus den «Leiden des jungen W.»
wurde 1976 ein westdeutscher Film,
Buch: Ulrich Plenzdorf; der Autor
hat Erfahrung mit diesem Medium,
denn seit 1963 arbeitet der 1943 in
Berlin geborene Plenzdorf für die
ostdeutschen Filmstudios der DEFA als
Szenarist.

Plenzdorf scheint das Umschreiben
eines Stoffs für verschiedene Medien
zu lieben. Den Stoff zu seinem DEFA-
Film «Die Legende von Paul und
Paula» (1973) hat er jetzt zu einem
Roman umgearbeitet, handlungs-
mässig allerdings wesentlich erweitert,
unter dem Titel «Legende vom Glück
ohne Ende1».

«Die Leiden des jungen W.» hatten
in der DDR Aufsehen und Kritik
erregt, weil sie anhand des jungen,
unzufriedenen Protagonisten Edgar Wi-
beau einen Generationenkonflikt in
der DDR zur Sprache brachten, der
im Buch ungelöst bleibt und der auch
kein für eine kommunistische Gesellschaft

spezifisches Problem darstellt,
was wohl entscheidend zum Erfolg

des Werks im Westen beigetragen hat.
Die Geschichte von Paul und Paula,
die sich miteinander aus der Enge
kleinbürgerlicher Selbstzufriedenheit
zu befreien suchen, ist im Prinzip
sowenig DDR-spezifisch wie Edgar Wi-
beaus Problematik. Die Zwänge, mit
denen sie sich und ihre Liebe zueinander

konfrontiert sehen - der
lähmende Druck einer allseits zu
beobachtenden oberflächlichen
Wohlanständigkeit; die Starrheit der
Rollenverteilung der Geschlechter; der
Zwang zur kleinen Karriere, «wer zu
sein»; die Macht der herrschenden
Nichtintegration der Sexualität -,
sind wohl keinem westlichen Leser
unbekannt. Stoffmässig zeigt sich
Plenzdorf hier als DDR-Autor lediglich

dadurch, dass die Geschichte in
Ost-Berlin spielt und die Figuren
nicht aus dem Intellektuellenmilieu
stammen - wie bei westlichen
Autoren, von der sogenannten Arbeiterliteratur

abgesehen, üblich -, sondern
Kleinbürger und Arbeiter sind.

Sowohl den Filmstoff wie die
erweiterte Romanfassung nennt der Autor

«Legenden». Ursprünglich sind
Legenden Heiligengeschichten, in
denen in der Regel Wunder geschehen;

im übertragenen Sinn: Geschichten

von vorbildlichen Menschen,
Geschichten, an die man glauben mag,
deren tatsächlicher Wirklichkeitsgehalt

jedoch dahinsteht. Die beiden
Liebenden Paul und Paula sind Vor-



510 ZU ULRICH PLENZDORF

büder in bezug auf Kompromisslosig-
keit ihrer Liebe und Solidarität. Für
Paula führt diese Kompromisslosig-
keit zum Tod: sie will trotz der
Warnungen des Arztes das Kind, das sie

von Paul hat - «dem einzigen Mann,
den es für mich gibt» -, nicht
abtreiben lassen und stirbt an der
Geburt. Plenzdorf lässt den vorsichtigeren

Arzt in dessen beratendem
Gespräch mit Paula die philosophische
Bilanz ziehen: «Du bist doch kein
Kind mehr. Es gibt eben Dinge, die
nicht gehen. Wenn du was von
Philosophie verstehen würdest, würde ich
sagen: Ideal und Wirklichkeit gehen
nie übereinander. Ein Rest bleibt
immer2.»

Die Legende der «Heiligen» Paul
und Paula nimmt so ein vorzeitiges
Ende, das Wunder ihrer Liebe hat
kurzen Bestand, besitzt nur transitori-
schen Charakter, aber nicht aus
veränderbaren, gesellschaftlichen,
sondern aus biologischen Gründen.

In der Romanfassung nun lässt
Plenzdorf, deren Titel gemäss, das
Glück der Liebe von Paul und Paula
trotz Paulas Tod mit Hilfe eines ein
wenig forcierten Kunstgriffs
weiterdauern: Paula aufersteht, freilich auf
nicht wunderbare Weise. Ein Freund
Pauls, der erkennt, dass Paul ohne
Paula nicht richtig leben kann, bringt
eine Arbeitskollegin, die der Verstorbenen

sehr gleicht, dazu, dem Paul als
Paula zu erscheinen. Der Versuch
klappt, Paul und die neue Paula
ziehen zusammen; allerdings erweist
sich mit der Zeit Paula II als ganz
gewöhnliche Paula, namens Laura,
die es mit der Verstorbenen
nicht aufnehmen kann. Doch zu
einem Debakel kommt es erst, als ein
neidischer Kollege Paul das Geheim¬

nis der «Auferstehung» Paulas
ausplaudert. Wo untröstliche Verzweiflung

in einen Zustand der Ausweglosigkeit

führt, lässt Plenzdorf keinen
Freitod, sondern einen unerklärlich
rechtzeitigen Unfall ereignen. Das ist
schon bei Edgar Wibeau so, der
schliesslich beim Basteln durch einen
elektrischen Kurzschluss den Tod
findet; der verzweifelte Paul wird beim
Autoreparieren von dem von der
Aufbockung herunterrutschenden Auto
fast erdrückt; mit gefühllosen,
gelähmten Beinen bleibt er in der Folge
an den Rollstuhl gefesselt.

Der Autor lässt deutlich werden,
wie Paul in all der Zeit lernt, den
andern Menschen, die in den herrschenden

Zwängen - von denen Paul,
zumindest innerlich, frei ist - befangen
bleiben, mit liebevollem Verständnis
zu begegnen. Der äusseren Konfrontation

mit diesen Zwängen kann er
sowenig entgehen wie seiner
Lähmung, gegen die er sich zwar mit
eisernem Willen und hartem Training
wehrt. Sinnbild des schliesslichen
Sich-Fügens ist die Hochzeit mit
Paula II: «Paul müsste seinen Traum
aufgeben, vor Laura auf eigenen
Beinen, aus eigener Kraft hinzutreten und
ihr zu sagen, dass er sie nicht will, und
warum er sie nicht will.»

Mit dieser Hochzeit endet der
Roman; die Geschichte eines untragisch
scheiternden Versuches einer
radikalen Nichtanpassung. Das im Titel
versprochene «Glück ohne Ende»
endet in Resignation. Plenzdorf hat
allerdings im allerletzten Abschnitt
noch eine Überraschung bereit: er
lässt Paul ohne Rollstuhl und
Hilfsmittel verschwinden. Der Endgültigkeit

der Resignation setzt er mit einer
Volte zum Schluss Pauls spurloses



ZU ULRICH PLENZDORF 511

Entschwinden entgegen. «Obwohl
man sicher war, Paul wegen seiner
Behinderung leicht zu finden, ist er
nicht gefunden worden. Nur eins ist
zweifelsfrei festgestellt worden - dass
Paul keinen Grenzpunkt passiert hat.»
Den letzten Satz darf man vor allem
wohl so verstehen, dass Paul sich nicht
ins «Paradies» mancher DDR-Bürger,
nach Westdeutschland, abgesetzt hat.
Paul ist vielmehr absolut verschwunden;

er hat sich abgesetzt in ein Land,
das es nicht gibt, nach «keinem Ort»,
nach «nirgends»: Utopia. Der Roman
von Christa Wolf, auf den ich damit
anspiele, ist fast gleichzeitig mit Plenz-
dorfs Werk erschienen.

«Die Legende vom Glück ohne
Ende» ist sehr geschickt geschrieben.
Plenzdorf versteht es, den Leser bei
der Stange zu halten mit dramatischen
Elementen, überraschenden Wendungen

der Handlung, dem Aufschub von
ausstehenden Konflikten. Sein Stil
spricht an durch Farbigkeit, einfache
Direktheit, Humor. Das Buch ist voll
von weisen Bemerkungen. Und doch
bleibt am Schluss bei der Lektüre ein
Stück Unbefriedigtheit.

Mir scheint das an folgendem zu
liegen. Inhaltlich lebt der Roman von
der Spannung zwischen Anpassung
und Utopie. In dieser Spannung läuft
dann vieles ein wenig zu leicht. Abgesehen

vom «Fiesling», der Paul über
Paulas Wiederkunft aufklärt - diese

Aufklärung kann ja ohnehin nicht auf
ewig ausbleiben -, agieren eigentlich
alle Figuren auf bestmögliche Weise,
hegen nur gute Absichten, handeln
ganz ihren individuellen Anlagen ge¬

mäss. Wo sie allenfalls gesellschaftlichen

Zwängen unterliegen, erscheinen

diese derart individualisiert, dass

sie als gesellschaftliche kaum mehr zu
erkennen sind. Das Individuum tritt
hier fast wieder als in seine herrlichen
Rechte eingesetzt auf, die im 19.
Jahrhundert noch glaubhaft waren.

Plenzdorf ist freilich ein zu
gewitzigter Autor, um solchen Einwänden

ganz ungeschützt ausgesetzt zu
sein: er gibt seine Geschichte ja -
zumindest in der Überschrift - nicht als

realistische, sondern als «Legende»
aus. Da darf die widerständige
Komplexität der gesellschaftlichen
Wirklichkeit schon ein wenig einfacher
sein, als es die Erfahrung lehrt; da
darf der Einfachheit halber auch mal
Unmögliches geschehen, wie das Wunder

von Pauls Rettung durch spurloses
Verschwinden. Das heisst dann aber,
auf das Thema des Buchs bezogen: all
die Liebe und das Glück, die Pauls
Verhalten im Laufe der Geschichte
bei sich und andern freimacht, sind
nur als Legende möglich. Die
«Legende vom Glück ohne Ende» wäre
dann zynisch zu verstehen. Dem
widerspricht aber der im ganzen heitere,
wirklichkeitsfreudige Ton des Buchs.
Etwas stimmt da nicht.

Ernst Nef

1 Ulrich Plenzdorf, Legende vom
Glück ohne Ende, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1979. - 2 Zitiert nach
Plenzdorfs Filmerzählung, Die Legende
von Paul und Paula, Suhrkamp Taschenbuch

173, S. 87, Frankfurt am Main 1976.



512 ZU HERMANN LENZ

DIE LUST DER BETRACHTUNG

Zum Roman «Die Begegnung» von Hermann Lenz

Sich selber erkennen

Es ist gesagt worden, Hermann Lenz
sei «ein poetischer Nachfahr der Mörike

und Stifter, ein sensibler Erzähler
und stoizistischer Chronist» x. Gewiss,
man kann dem Autor bescheinigen,
dass er konservativ ist, eher auf die
Vergangenheit ausgerichtet; modernistischen

Strömungen ist er abhold. Mit
Stifter teilt er das Statische seiner
Prosa, die Vorliebe für besinnliche
Gespräche, die Liebe zur österreichischen
und böhmischen Landschaft. Man darf
ihn auch als Nachfahren der Realisten
ansprechen, weil er genau beobachtet,
was sich im Wald, im Garten, im
Hause tut. Mit Mörike verbindet ihn
die Neigung zum Schwäbeln in seinen
Texten; er selber ist Württemberger.
«Wann bist du fertig, Luisle? Mach a
bissle ...» lesen wir da (S. 67). Aber
auch die introvertierte Versponnenheit
des Autors gemahnt an Mörike und
andere schwäbische Dichter. - Dennoch

darf man einen solchen Hinweis
nur als erste Orientierungshilfe
benützen. Bei genauerem Zusehen lässt
sich nämlich kein wirklicher Dichter
so leicht auf eine fertige Formel bringen.

In seinem neuen Roman «Die
Begegnung» 2 versetzt uns Hermann Lenz
in die vierziger Jahre des 19. Jahrhunderts

zurück. Wir spüren im ganzen
Buch den Konflikt zwischen jenen
revolutionären Kräften, die 1830 und
1848 ausbrachen, und dem konservativen

Establishment. Das letztere er¬

scheint im allgemeinen mild und
menschlich, auch wenn gelegentlich
einmal von «sozialer Ungerechtigkeit»
(S. 81) die Rede ist. Die Revolutionäre
und Revolutionärinnen aber erliegen
einer nervösen Hast, einem Klischeedenken,

sie setzen voreilige Schlagwörter

an die Stelle der Wirklichkeit.
Natürlich spielt der Autor mit alledem
auf heutige Verhältnisse an. Doch
wäre es verfehlt, wenn man die Aussage

des Buches deswegen als eine in
erster Linie politische verstehen wollte.

Stifter ist wohl im Grunde religiös
zu deuten, Mörike eher ästhetisch;
beides trifft auf dieses Buch nicht zu.
Dem Autor geht es viel eher darum,
sich selber zu erkennen. Gerade indem
man die andern beobachtet oder mit
ihnen Zwiesprache hält, findet man
sich selber. In völliger Isolation kann
das nicht geschehen; jeder Mensch
braucht andere Menschen.

Eine Ich-Erzählung

Wilhelm, der Ich-Erzähler, steht
durchaus im Zentrum des Romans. Er
wirkt als Hauslehrer in einem
gräflichen Schloss. Er ahnt zuerst und
erfährt zuletzt, dass er der natürliche
Sohn des Grafen ist - und dass es sich
bei Constantin, dem «offiziellen»
Sohn des Grafen, um seinen Halbbruder

handelt. Der Graf ist eine philosophische

Natur, wie Wilhelm selber; er
fördert ihn unmerklich und wahrt
doch immer Zurückhaltung. Er veran-



ZU HERMANN LENZ 513

lasst den Hauslehrer, aus der Beschaulichkeit

des Landschlosses auszubrechen,

ins sogenannte Leben hinaus.
Wilhelm ist aber von vornherein
überzeugt, dass das meiste, was dieses
Leben bietet, nur «Schlamm und Moder»
ist.

Immerhin verstrickt er sich in eine
Liebesleidenschaft zu Luise; sie bringt
das Kunststück zustande, zugleich eine
braungebrannte, sinnliche Landfahrerin

und eine scharfzüngige Intellektuelle

zu sein. Mit ihr verbringt er
rustikale Schäferstunden im Wald.
Luise findet in ihrer Ehe mit einem
Landpfarrer keine Erfüllung. Sie lässt
sich mit zahlreichen Männern ein und
sinkt allmählich fast zur Prostituierten
ab, ohne doch ihren geistigen Habitus
einzubüssen Ihre flackernde
Unruhe steht im grellen Gegensatz zu
Wilhelms Hang zur Reflexion und
Beschaulichkeit. Aber Gegensätze ziehen
sich an. Je weiter sich Wilhelm im
Lauf seines Lebens von Luise entfernt,
desto stärker bindet sie ihn. Er heiratet
inzwischen die Agathe, eine
liebenswürdige Küferstochter, wird zuerst
Volksschullehrer, dann, infolge der
Förderung durch seine gräfliche
Verwandtschaft, Ministerialbeamter und
Hofrat. Doch die Karriere macht ihn
nicht glücklich, und er gehört innerlich

nirgends ganz dazu, weder zu den
Adeligen noch zum Volk.

Schön ist die Wanderung beschrieben,

die er mit seiner Frau und der
Tochter Kathi durch die böhmischen
Wälder macht. Aber auch diese «heile
Welt» vermag ihn nicht festzuhalten.
Er bricht noch einmal aus dem Kreise
des Wohlverhaltens aus, brennt durch
mit der unvergessenen Landfahrerin
und versucht in dieser «Begegnung»
mit ihr endlich sich selber zu finden.

Der Versuch misslingt. Ganze Leidenschaft

ist nämlich nur auf ihrer Seite,
während er sich immer noch in
Reflexionen verzettelt. Der Fall ist
symptomatisch. Begegnung mit den andern
kann kaum je zum völligen Einssein
führen. Es bleibt ein ungelöster Rest.
Das gilt sogar für die Begegnung mit
sich selber.

Egozentrik

Im Grunde genommen ist dieser Ich-
Erzähler nur an sich selber interessiert.
Wenn er einmal vom Schloss zum
Teich hinuntereilt, um sich dort im
Spiegelbild anzusehen, so erscheint er
geradezu als Narziss: indem er nämlich

sich selber «wie auf einem
Medaillon oder in einem Rahmen mit
Goldleiste als Miniaturporträt»
betrachtet (S. 10). Aber er ist dann doch
Realist genug, um sich selber nicht
auszunehmen von der Vergänglichkeit
alles Irdischen: «Nicht länger als ein
Spiegelbild dauert alles, was zu dir
gehört; ein Schimmer, lange genug für
ein Leben.»

Zwar entgleitet einem alles, doch
soll man sich darin üben, gerade in
der Flüchtigkeit des Augenblicks zu
leben, indem man diesen Augenblick
voll ausschöpft. Spontane Menschen
wie jene Landfahrerin haben das leichter;

komplexen und kontemplativen
Naturen wie Wilhelm fällt es schwer.
Erinnerung verdrängt da nur allzugern
die Gegenwart. Und doch kann man
die Erinnerung nie mehr in den Stand
der Gegenwart erheben, zur Wirklichkeit

verdichten. Der späte Ausbruchsversuch

der beiden Hauptpersonen
zeigt das deutlich. Ihre Beziehung
bleibt am Ende so problembeladen wie
sie es schon immer gewesen war. Wer



514 ZU HERMANN LENZ

könnte über den Schatten seines
Charakters springen?

Aussenseiter

Es gibt in der Gesellschaft Leute, die
sich eingefügt haben und solche, die
das nie zustandebringen. Es gibt auch
die Zwischengruppe derjenigen, die es

nur scheinbar geleistet haben. Zur
ersten Kategorie gehört die Gattin
Agathe, zur zweiten Luise, die
Geliebte; zur dritten zählt Wilhelm. «Sich
einfügen» ist in diesem Buch ein wichtiger

Begriff. Man redet desto mehr
davon, je weniger man es selber
zuwege bringt. Nun, die Gesellschaft
braucht auch den Aussenseiter, der sie
in Frage stellt - sonst würde sie sich
selber zum Mass aller Dinge. Auch die
Literatur braucht ihn, den Mann, der
sich nicht nach der Decke streckt, der
den Mut hat zum Anderssein und der
Modeströmungen spottet. Wahrscheinlich

haben diese Strömungen für
Hermann Lenz gar keine Versuchung
gebildet, weil es ihm so wichtig war, er
selber zu bleiben. Worin besteht denn
für ihn die Funktion des Dichters?
Wilhelms Töchterchen Kathi deutet es
einmal an in ihrer erfrischenden
Naivität: «,Der Papa schreibt ein
Märchen', sagte sie. Ich fragte, woher sie
das wisse. - ,Von deinem G'sicht. Bei
Akten hängt in deinem G'sicht alles
herunter. Jetzt aber machst du die
Welt sauber, gelt? Man muss doch die
Welt sauber machen, wenn man
schreibt'» (S. 158). Sprechen nicht
Kinder und Narren des öftern die
Wahrheit? Hat sich die gegenläufige
Tendenz, die Tendenz, in der Literatur
lauter Abgründe aufzureissen, nicht
schon zu Tode gelaufen?

Der Autor versteht es, das Bauernland

und die Stadt, aber auch die
verschiedenen Schichten der Gesellschaft
lebendig heraufzubeschwören. Da gibt
es Literaten wie den «Redakteur Maul-
pertsch» und die emanzipierte Irma
Mannesmann, die alle Dinge geistreich
zerschwatzen. Da gibt es Küfersleute
und nette Töchter von Pferdehändlern,
die näher an den Sachen sind.
Hermann Lenz hat die Gabe, seine
mannigfaltigen Beobachtungen auf eine

knappe Formel zu bringen. In einer
Zeit, die ein Übermass an «progressiver»

Literatur erlebt hat, wirken solche
Bücher retardierend und fordern zur
Besinnung auf.

Die schwäbische Herkunft

Hermann Lenz wurde 1913 in Stuttgart

geboren. Den Hang zum Beharren,

zur Introversion bis zur Verspon-
nenheit teilt er mit anderen schwäbischen

Dichtern. Er ist ein Betrachter -
und in diesem Buch vor allem ein
Selbstbetrachter. Betrachtung des Äussern

nennen wir Beobachtung,
Betrachtung des Innern heisst heute
meistens Psychologie. Aber die Psychologie,

von einer innerlichen Seite her
verstanden, ist nicht weit von der
Philosophie entfernt. Wenn ich Hermann
Lenz lese, fällt mir eine schöne Stelle
aus Ciceros «Gesprächen in Tuscu-
lum» ein (Tusc. V, 9).

Dort formuliert kein Geringerer als

Pythagoras die Rolle des Philosophen
so: Das Leben der Menschen gleiche
einem Volksfest, zu dem eine grosse
Menge von überallher zusammenströme.

Die einen nun strebten danach,
sich bei sportlichen Wettkämpfen
auszuzeichnen; andere seien ganz verses-



ZU HERMANN LENZ 515

sen aufs Kaufen oder Verkaufen; noch
andere aber - und ihnen gibt Pythagoras

den Vorzug - erstrebten weder
Ruhm noch Gewinn, «sondern sie
kämen des Schauens wegen». Diese seien
freilich selten, Geister, «die alles
Übrige für nichts erachteten und das Wesen

der Dinge mit Fleiss betrachteten».

Diese Leute nun nenne man
Philosophen 3.

Ein Philosoph ist demnach, wer
ausserhalb des Getriebes stehenbleibt,

es aber um so genauer betrachtet. In
diesem Sinne darf man wohl Hermann
Lenz als einen philosophischen Autor
bezeichnen.

Arthur Häny

1 Franz Lennartz, Deutsche Schriftsteller

der Gegenwart, Kröner, Stuttgart
1978, S. 481. - 2 Insel Verlag, Frankfurt
am Main 1979. — 3 Cicero, Gespräche in
Tusculum, Artemis, Zürich 1966, S. 186/
187.

BERICHT AUS EINEM ZWISCHENLAND

Zu Walter Vogt, «Vergessen und Erinnern»

«Booms Ende», das vorletzte Buch
von Walter Vogt, enthielt Extremfälle
von Geschichten: grausame, bösartige,
scharf zugespitzte Fiktionen, in welche

der Autor, mit einer quälenden
Konsequenz, seine Ängste projizierte,
Bilder, in denen er seine Ahnungen
von dem, was im Menschen an Bösem
und Bedrohlichem vorhanden ist, als
Wirklichkeit darstellt1.

Ganz anders das neue Buch
«Vergessen und Erinnern» 2. Keine Fiktion,
sondern ein Stück Lebensbericht, als
Roman getarnt: über die Zeit eines
Aufenthaltes in der Klinik, die
Entziehungskur eines Drogensüchtigen
namens W., der unverkennbar der Autor
Walter Vogt selber ist. Eine solche
vorläufige Charakteristik läuft freilich
Gefahr, im Leser falsche Erwartungen
zu wecken - und solche Erwartungen
stellen sich bei diesem Buch ohnehin
leicht ein: es scheint Sensationen, Horror,

Halluzinationen zu versprechen,
und die Icherzählung (zumal dies Ich
ohne Verfremdung, mit den richtigen
Daten, dem richtigen Beruf, der rich¬

tigen Kinderzahl dem Autor W. V.
gleicht) mag die Neugier des Lesers
wecken, sein Verlangen, einen Blick
durchs Schlüsselloch ins Innere eines
Menschen zu tun.

Aber «Vergessen und Erinnern» ist
kein sensationelles und kein phantastisches,

eher ein zurückhaltendes, ja leises

Buch, und die Icherzählung, sie

mag sich noch so unverfremdet direkt
geben, enthüllt im Grunde weniger als
viele fiktive Romane. Von der
Lebensgeschichte des Autors vernimmt man
so gut wie nichts, auch so gut wie
nichts über die Gründe, die zur
Drogenabhängigkeit geführt haben.
Ausgespart werden - mit einer Ausnahme

- die Erfahrungen mit Drogen selbst,

ausgespart wird das Erlebnis, das doch
immer wieder erwähnt wird: das Delirium

der ersten Tage. Stimmungslagen,

Gefühle werden genannt - deren
Inhalte aber kaum angedeutet; nur
eben angedeutet wird auch die Beziehung

zur eigenen Familie: «geliebte
Menschen», «schöne Kinder, eine
bekümmerte Frau» - nichtssagender



516 ZU WALTER VOGT

könnte die Charakteristik nicht sein.
Erzählt werden die banalsten Aspekte
der Entziehungskur: die Zeit, in
welcher der Klinikaufenthalt bereits Routine,

Alltag geworden ist. Man kann
das Pathologische nicht mehr ins
Unauffällige ziehen, als Vogt es tut.
Harmlos wird es dennoch nicht.

Das Buch liest sich zwar ausgesprochen

leicht, fast unterhaltend: aber
auch die Einfachheit und Leichtigkeit,
sie mag dem Leser noch so sehr
entgegenkommen, täuscht: der Aufbau ist
komplizierter, vor allem die Perspektive

verwirrender, als es den Anschein
hat. Schon die beiden Zeitebenen, die
das Buch strukturieren, sind eng und
auf vielfache Weise aufeinander bezogen:

da ist W., der sich, eben aus der
Klinik entlassen, am Murtensee erholt
und ins Leben zurückzufinden sucht,
immer der Versuchung ausgesetzt und
von der Ärztin dazu gedrängt, in die
Klinik zurückzukehren - er beginnt zu
schreiben, beschreibt seine Gegenwart,
sucht sich der unmittelbaren Vergangenheit

zu erinnern und gerät so auf
die zweite Zeitebene, den unmittelbar
vorausgehenden Klinikaufenthalt. Die
Perspektive kompliziert sich vor allem
dadurch, dass der Patient W., der
schreibt und zugleich als «Held» agiert,
Arzt ist, sich selber und seine medizinisch

ausgerüstete Umwelt also
durchschaut. Überlegenheit und Sicherheit
gewinnt er freilich dadurch nicht: der
Patient W. fühlt sich genau so wie
seine Mitpatienten den Institutionen
und Ärzten ausgeliefert; er hat von
seinem ärztlichen Wissen nur so viel
gerettet, dass er sich selbst und seiner
Umgebung gegenüber als Schriftsteller
jene Ironie brauchen kann, die man
seit jeher an ihm kennt.

Natürlich macht er aus seinem Ich

nicht einfach eine Kunstfigur; das
Buch ist von einer bedrängenden
Authentizität. Aber es ist zugleich, und
auf fast jeder Seite, auf eine vertrackte
Weise stilisiert. Das Ich, das als Hauptfigur

durch das Buch geht, erhält
leicht clowneske Züge: wenn W. in
erhabener Pose als König Salomo durch
die Gänge geht, mit dem Wegräumen
des Frühstücksgeschirrs nicht zurecht
kommt, in der Ergotherapie an einem
Tongebilde arbeitet und schliesslich
«wohlerzogenes Kind, das ich im
Grunde immer geblieben bin», für die
Heimfahrt zu seinem Sohn ins Auto
steigt.

Aber das Ich ist nicht nur präsent
als Figur, sondern vor allem als
wahrnehmendes und analysierendes
Bewusstsein. Durch das vorgeschobene
Ich des Patienten W. beobachtet der
Autor seine Umwelt, diese vergleichsweise

humane Klinik, deren Klima
nicht der Schrecken, sondern Alltagsroutine

ist, vergleichbar dem leisen
Surren eines anonymen Apparates
(«Kein Raum für einsame Entschlüsse.
Keine Verantwortung, keine Initiative.
Alles von perfider, hintergründiger
Freiwilligkeit. Man kann tun und
lassen, was man mag... Was man tut und
lässt ist folgenlos. Was man tut und
lässt, wird aber auch lückenlos
registriert.»); er protokolliert seine innere
Auseinandersetzung mit der Ärztin,
halb als Kollege, der durchschaut und
begreift, halb als Patient, der sich
abhängig weiss und auflehnt zugleich.
Aber auch wenn er sich selbst
beobachtet: die Darstellung fügt sich nicht
zu einem Selbstporträt zusammen, es

bleibt bei Einfällen, plötzlichen
Einsichten, Blitzlichtaufnahmen,
aufschlussreich und fragwürdig in einem.

Zwar scheint er gelegentlich sein



ZU WALTER VOGT 517

Wesen analysierend zu durchdringen.
«Ich will, dass man mich liebt und
bewundert, genauso wie ich nun einmal
bin. Um das zu erreichen, benehme
ich mich so aufsässig und widerborstig
wie möglich, provoziere alle erdenklichen

Reaktionen von Ablehnung bis
Hass.» Wer den Autor kennt, wird
diese Beschreibung für treffend halten,

wer ihn nicht kennt, mag glauben,
er besitze nun eine schlüssige Formel,
ihn zu erfassen. Aber an einer anderen
Stelle spricht er, in unbeschönigtem
Widerspruch, von seinem «einfachen,
im Innersten glücklichen Naturell».
Die beiden Selbstbeschreibungen sind
nicht zur Deckung zu bringen; es sind
Aperçus, die auf den Autor zutreffen,
aber auf viele andere Menschen auch.
Das Buch lässt sich also weder als
Bekenntnis noch als Krankengeschichte
des Falles W. lesen; es mag so
autobiographisch sein wie es will, es
beschreibt etwas sehr Allgemeines: die
Situation des Patienten - sagen wir
besser: des gefährdeten, vom Rahmen
des normalen «erwerbstätigen Lebens»
nicht mehr gehaltenen Menschen -
zwischen Klinik und Leben, Krankheit
und Normalität, ausgesetzt der Anziehung

von beidem. Diese Spannung ist
wohl das Hauptmotiv des Buches, auf
jeden Fall das Unheimlichste darin.
Denn die Anziehungskraft, die von der
Krankheit ausgeht, scheint stärker zu
sein, ihre Welt ist mit leuchtenderen
Farben gemalt, mit ihr verglichen
wirkt der Ruf des Lebens farblos,
banal. Den eben Entlassenen in der Klinik

zurückzuhaben, ist das erklärte
Ziel der Ärztin, dieser «Hexe», wie sie
einmal genannt wird - eine Hexe, die

verzaubern kann, vielleicht für immer.
Und der Patient W. würde sich nicht
so heftig und irritiert gegen diesen Rat
auflehnen, fühlte er sich nicht selber

angezogen und verführt: nicht nur von
der Klinik (die neben der Bevormundung

auch Geborgenheit anbietet,
eine Rückkehr gewissermassen in den

Mutterleib), sondern auch von der
Krankheit selbst, vom Rausch, von der
Halluzination, die Zustände und
Erfahrungen verspricht, welche die Realität

dem Menschen vorenthält.
«Wer immerzu halluzinieren muss,

ist kindisch. Hat seinen Untergang
verdient. Wer gar nie halluziniert,
verfehlt etwas. Wird nie wissen, wer oder
was er sein könnte, auf dieser Erde,
dieser Welt.» Diese Sätze - Summe
der einzigen Rauscherfahrung, die
beschrieben wird - umgrenzen den
Bereich, in dem das Buch spielt: eine
Grauzone gewissermassen zwischen
Krankheit und Gesundheit, Halluzination

und Normalität, einen Lebensabschnitt,

in dem die Entscheidung
gefällt wird, «nicht kindisch» zu sein,
sich wieder dem «normalen erwerbstätigen

Leben» zuzuwenden. Es wird
nie explizit gesagt, wie es zu dieser
Entscheidung und ihrer Verwirklichung

kam: das Buch enthält weder
ein Plädoyer für die Krankheit, für
den Rausch, noch ein Pamphlet dagegen:

es stellt Erfahrungen dar.

Elsbeth Pulver

1 Walter Vogt, Booms Ende, Erzählungen,

Benziger, Zürich 1979. - 2 Vergessen
und Erinnern, Roman. Benziger, Zürich
1980.



518 ESSENER UND CHRISTEN

ESSENER UND FRÜHE CHRISTEN

Seit langen Jahren befassen sich
Wissenschaftler internationalen Rufes mit
der Entzifferung und Auslegung der
kostbaren Rollen von Kumran, die
soviel zum neuen Verständnis des
religiösen Lebens jener Zeit beitragen.
Wie David Flusser, Professor für
vergleichende Religionswissenschaften an
der Hebräischen Universität Jerusalem,

bemerkt, finden wir in der Schrift
«Genesis Apocryphon» Hinweise auf
Heilung von Kranken durch Auflegen
der Hände - eine Parallele zum Neuen
Testament. Pharao sei durch eine
rätselhafte Krankheit befallen worden
und sandte nach dem Patriarchen
Abraham, der damals in Ägypten
weilte, um für ihn zu beten und «seine
Hände aufzulegen, damit er lebe ...»

Die Schriftrollen geben Aufschluss
über das Leben einer Sekte. Ihr «Leitfaden

der Disziplin», ihr «Buch der
Danksagungs-Psalmen» und andere
Fragmente bereichern die Kenntnis,
die wir den antiken Historikern wie
Philo, Plinius dem Älteren und
Flavius Josephus danken und deren
Berichte manchmal voneinander abweichen.

Fast alle jüdischen Forscher sind
sich darüber einig, dass es sich hier
um eine Sekte der Essener handelt, die
in asketischer Weise in der Wüste am
Toten Meer lebte, während andere
Forscher sie als Anhänger der
pharisäischen Bewegung identifizieren.
Wenn als fraglos gilt, dass das
Geistesleben des frühen Christentums von
den Essenern stark beeinflusst wurde,
gehen doch die Auffassungen auseinander.

So übernahm Jesus von Nazareth

anscheinend von den Essenern

die positive Einschätzung der Armut
und der Demut und die Bestätigung
der Lehre durch Verfolgung. Die
Essener hofften auf eine Erlösung vom
irdischen Leiden und stellten eine
Doktrin von zwei Messiasgestalten
auf: eines priesterlichen Messias aus
dem Hause Aaron und eines davidischen

Messias. Zwar glaubten sie an
die Existenz der Seele und die
Allmacht der Liebe, kannten aber die
Idee der Auferstehung nicht. Der
bedeutendste Unterschied zwischen der
Sekte von Kumran und den frühen
Christen ist jedoch in den Persönlichkeiten

Johannes des Täufers und Jesus
selbst zu suchen, welche von der
engen Spanne der Gebote zur Universalreligion

gelangten durch die Verkündigung:

«Tut Busse, denn das Reich
Gottes ist nahe!» und durch die
messianische und prophetische Auffassung

ihrer Mission.
Die Ansicht vieler Forscher über

die Übereinstimmung in den
Grundansichten und Lehren der Essener und
der Frühchristen stützt sich auch auf
den Gebrauch theologischer
Ausdrücke, die beim Apostel Paulus und
im Neuen Testament vorkommen und
die erst jetzt durch vergleichende
Studien ganz geklärt werden konnten.
Jedenfalls hat die Tätigkeit der damaligen

Sekten - es gab zu jener Zeit
deren viele verschiedenster Richtungen

- den Boden bereitete, auf dem
das Christentum wachsen konnte. Das
Fragment des «Buches der
Danksagungs-Psalmen» gilt als das am ehesten

paulinische. Eine andere Rolle
schildert den Krieg der «Söhne des
Lichts» gegen die «Söhne der Dunkel-



ESSENER UND CHRISTEN 519

heit» in einer symbolischen Erzählung,
in welcher die Schöpfung in zwei
feindliche Lager geteilt ist. Offenbar
sind mit den «Söhnen des Lichts» die
Sektenanhänger von Kumran oder die
wahren Gläubigen gemeint, die gegen
die «Söhne der Dunkelheit» im Streite
liegen, welche abwechselnd mit den
Seleukiden, den Ptolemäern, den
Römern oder allgemein den nicht zur
Sekte Gehörigen identifiziert werden.

Professor Flusser erklärt: «Meiner
Meinung nach besteht ein literarischer
Zusammenhang zwischen den
Seligpreisungen der Bergpredigt und einer
Stelle in den .Danksagungs-Psalmen'.»
Die Seligpreisung bei Jesus erweise,
dass er bereit war, einige Glaubenssätze

von den Essenern zu übernehmen.

«Er müsste sich jedoch gegen
die dualistische Auffassung - der
Spaltung der Menschheit in Lichtsöhne

und Söhne der Dunkelheit -
wenden, denn seine umfassende Liebe
konnte eine solche Lehre nicht
anerkennen. In den Rollen vom Toten
Meer ist ja der Hass der Lichtsöhne
als ein religiöses Gebot dargestellt.»
Flusser schreibt: «Wir haben keine
Beweise dafür, dass es nach Jesu
Meinung eine Prädestination gab. Er
übernahm von den Essenern ihre
pietistischen Elemente und einige Züge
der Askese, wobei er die pietistischen
Elemente vertiefte zu einer neuen und
erhabenen Form der Menschenliebe.
Wir sind nicht sicher, ob solche
Einflüsse einer höheren Weltauffassung
durch Johannes den Täufer zu Jesus

gelangt sind, doch scheint es, dass

einige polemische Worte in den Evangelien

gegen diese Sekte gerichtet sind.
Dies würde beweisen, dass er nicht
nur von Johannes dem Täufer lernte,
sondern auch die Essener selbst ge¬

kannt hat, die ja seine Zeitgenossen
waren.»

Bezüglich weiterer Parallelen
zwischen den Lehren der Sekte von Kumran

und den ersten Christen meint
Flusser, dass die Taufe bei Johannes
identisch ist mit der Vorschrift der
Taufe bei der Sekte, doch sei es

ein Irrtum anzunehmen, dass Jesus

einer der Essener war. Dies gehe auch
aus einer Stelle in den Schriften von
Josephus Flavius hervor, welcher ihn
nicht als Essener darstellt -, weiterhin
daraus, dass er von den Menschen, die
zu ihm kamen, nicht eine Sektendisziplin,

sondern nur die Taufe verlangte,
und dass er die Züge der essenischen
Lehre nicht teilte.

Vielen Forschern gelten die essenischen

Einflüsse auf Johannes den
Evangelisten und dem Verfasser der
Hebräerbriefe und auf andere neu-
testamentarische Schriften als bedeutend.

Was diese Schriften mit den
Rollen vom Toten Meer gemeinsam
haben, entspreche dem, was die
neutestamentarischen Schriften miteinander

gemeinsam haben. Es gab noch
andere Sekten, die von den essenischen

Gedanken durchtränkt waren -
wie zum Beispiel von der Idee der
Vorbestimmung und des Dualismus
sowie der Erwählung durch Gnade
der von Gott Berufenen, die ja sowohl
bei Paulus als auch bei Johannes die
«Söhne des Lichts» genannt werden,
und der Idee der Kirche als ein «geistlich

Haus» der von Gott dazu
Berufenen. Sie drangen wahrscheinlich
über diese Sekten ins Christentum ein
und wurden dort verwandelt.

Wie Professor Flusser meint,
scheint das frühe Christentum, wie es

durch Paulus und Johannes dem
Evangelisten verkörpert ist, von



520 ESSENER UND CHRISTEN

der essenischen Lehre beeinflusst
worden zu sein. Der Einfluss
habe sich gerade ausserhalb der
Grenzen Palästinas geltend gemacht.
Unter den Rollen fanden sich einige
Fragmente in griechischer Sprache:
die Überreste einer hellenistisch-jüdischen

Gruppe, die anscheinend nicht
Hebräisch verstand. Daraus geht hervor,

dass auch Menschen aus anderen
Ländern von den Lehren der Essener

angezogen wurden.

Die Auffindung und das Studium
der Rollen bereichert die Kenntnis der
Frühgeschichte des Christentums. Aus
der Vielfalt der Mutmassungen und
Theorien, die Forscher aus aller Welt
über die damaligen Bewegungen
aufstellen, entsteht auch für den Laien
hier das grossartige Bild einer von
Ahnungen und Hoffnungen erfüllten
Zeit.

Hannah Petor

EUROPA-ARCHIV
Zeitschrift für Internationale Politik Begründet von Wilhelm Cornides

Die im 35. Jahrgang erscheinende Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft für
Auswärtige Politik enthält neben Beiträgen und Berichten eine ausführliche
Dokumentation, eine anotierte Bibliographie zu Fragen der internationalen
Politik sowie eine Chronologie des politischen Geschehens.

Aus dem Inhalt der letzten Folgen:

Helmut Sonnenfeldt

Rudolf Morawitz

Hans Bräker
Eberhard Rhein
Lothar Ruehl

Die Afghanistan-Krise und die amerikanisch-sowjetischen
Beziehungen
Die Auswirkungen der Süderweiterung der EG auf das Mittelmeerbecken

Iran, Afghanistan und die sowjetische Mittelost-Politik
Europäische Aussenpolitik: eine unerfüllte Hoffnung?
Das Verhandlungsangebot der NATO an die Sowjetunion

Preis für das Jahresabonnement (24 Folgen einschliesslich ausführlichem
Sach- und Personenregister): DM 130.— zuzüglich Porto. Probehefte auf
Wunsch kostenlos.

Verlag für Internationale Politik GmbH
D - 5300 Bonn 1 Bachstrasse 32 Postfach 1529


	Das Buch

