
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 6

Artikel: Saint-John Perse über seine Dichtungen

Autor: Lerch, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emil Lerch

Saint-John Perse über seine Dichtungen

«Wenn die Poesie schon nicht, wie behauptet wurde, ,das absolut Wirkliche'

ist, so ist sie doch dessen direktes Verlangen und unmittelbares
Selbstverständnis auf jener äussersten Grenze der Mittäterschaft (complicité),

wo sich die Wirklichkeit über sich selber zu erkundigen scheint.»
Mit diesen Worten hat Saint-John Perse anlässlich der Verleihung des

Nobelpreises in seiner Ansprache vom 10. Dezember 1960 das Wesen der
Dichtung im allgemeinen umschrieben. Ob eine solche Definition, die eine

ganze Fülle von präzisen Erkenntnissen in sich birgt, jeder Art von Dichtung,

insbesondere der Lyrik, gerecht werde, ist freilich eine andere Frage;
doch hegen wir nicht den geringsten Zweifel, dass sie mit grösster Genauigkeit

auf seine eigene Poesie zutrifft, die ihrem Gegenstand gegenüber, der
konkret erlebten Welt eines Wanderers und Seefahrers auf vielen
Kontinenten und Meeren, immer offen bleibt, um sie durch einen Akt der
Identifikation stets von neuem Sprache, Dichtersprache, werden zu lassen. «Wie
Adam die lebenden Geschöpfe benennen würde, so sollten sie auch heissen.
Adam gab also allem Vieh und den Vögeln des Himmels und allen Tieren
Namen.» Dieses Bibelwort (Gen. 2.20) stellt sich unwillkürlich ein, wenn
wir zusehen, wie auch Perse den Dingen im ungeheuren «Panta rhei»
Namen, das heisst «Wesen» gibt.

Zu seiner Poesie gibt es freilich schon unzählige Interpretationen:
französische, englische, amerikanische, deutsche, spanische, von grossen Dichtern

oder bedeutenden Kritikern stammend, mit unterschiedlichen Akzenten.

Wir haben nicht die Absicht, sie um eine weitere zu vermehren,
sondern beschränken uns darauf, die eigenen Urteile des Autors über seine

Lyrik wie Wegmarken zu benutzen, um so dem Leser eine erste Orientierung

vor den weltweiten Horizonten eines grossartigen, aber äusserlich
nicht besonders umfangreichen Werkes zu ermöglichen. Was für eines

Werkes, hat einer der subtilsten Kenner der europäischen Literatur der
Gegenwart, Herbert Steiner, mit folgenden Worten angedeutet: «... die
Kühnheit der Bewegung wie eines Stroms, in dessen Mündung die Gezeiten
hereinrollen, die Art, wie eine alterslose Welt neu gesehen wird, mit dem
Blick des Entdeckers, dem Blick des Geologen, der die Schichten misst.
Wer gross sieht, sieht das Wesentliche; wer gross spricht, schafft seine

eigenen Voraussetzungen. Und das Werk schafft ihn Die weite Span-



500 SAINT-JOHN PERSE

nung dieser Rhythmen deutet auf eine seltene Unabhängigkeit, auf innere
Gefährdungen, auf die Gabe, Schicksal anzuziehen. Sie lassen einen
ungewöhnlichen Reichtum an Erfahrung vermuten ,one who walked alone

upon Eastern uplands', einen, der seinen Mythus schafft, seine Hierarchie.»
1972 erschienen, offenkundig von Perse selber zusammengestellt und

kommentiert, in der bekannten Bibliothèque de la Pléiade seine Œuvres
complètes. Damit wurde der Dichter, wie schon andere französische dieses

Jahrhunderts, in den Rang eines «Klassikers» erhoben, welcher «honneur
littéraire» gewiss keinem Würdigeren und Grösseren in unserem Dezennium

hätte zuteil werden können. Diese Gesamtausgabe ist aber auch eine

Fundgrube an neuen Erkenntnissen für jeden, der sich mit Perse beschäftigen

will. Nicht nur enthält sie eine genaue und detaillierte Biographie
und, selbstverständlich, alle Dichtungen, angefangen von den Eloges (1908)
über Anabase (1924), Exil (1942), Amers (1957), mehrere andere, bis zum
Chant pour un Equinoxe (1971), sondern auch die Discours, Hommages
und Témoignages, wobei sich unter den letzteren auch solche politischer
Natur befinden, da Perse, wie man weiss, auch ein hoher Diplomat und
zeitweise Briands Kabinettchef gewesen ist. Dazu kommen unzählige,
immer herrlich klare Briefe, die sich vorwiegend an die Elite der
französischen und anglo-amerikanischen Schriftsteller und an sonstige Hommes
de lettres richten, nicht zu vergessen auch diejenigen, welche Perse 1916
bis 1921 in zärtlicher Ergebenheit aus Peking an seine Mutter geschrieben
hat und aus denen wir gleichzeitig vieles über seinen damaligen Aufenthalt
im Reich der Mitte erfahren. «Nein, in all dem geht es weder um Ästhetik
noch um Farbenpracht. Es ist das Schauspiel, das mich, gerade mich,
leidenschaftlich interessiert: dasjenige einer Evolution, hier unter meinen
Augen, einer uralten menschlichen Gesellschaft mitten in ihrem Wandel.
Dort, wo sich Bewegung vollzieht, findet sich auch meine Teilnahme.»
(Brief vom 27. Januar 1917.) Nichts charakterisiert den Dichter Perse

genauer als dieser letzte Satz.
Wenden wir uns nun dem gewählten Thema zu; es wird um authentische

Äusserungen des Autors kreisen, denn, nach Hofmannsthal spricht über
Köhlerei am besten der Köhler, über Dichtung der Dichter. Zwar ist Perses
eingangs zitierte Definition der Poesie in der behutsamen Form eines
Konditionalsatzes wiedergegeben, doch dürfen wir wohl schon ihrem blossen
Wortlaut entnehmen, dass er keineswegs die Meinung MaUarmés und seiner

Nachfahren teilt, Dichtung sei die absolute Wirklichkeit; sie ist
vielmehr die Frage nach ihr und, vielleicht, auch eine Antwort auf diese Frage,
steht also in Relation zu einem Gegen-stand, der dann freilich in neuer
Form in die Dichtersprache hineingenommen wird. Im naiven Sprechen
vollzieht sich eine unmittelbare Teilhabe an der Welt, in der Dichtung



SAINT-JOHN PERSE 501

dagegen wird sie, gerade bei Perse, mit grösstem Kunstverstand, also reflexiv

angestrebt und à sa façon auf höherer Ebene auch neu gestaltet.
Subjektiv lautet die Antwort des Dichters auf die Frage «Warum schreiben
Sie?» immer «Um besser zu leben», aber objektiv besitzt seine Dichtung
unzweifelhaft auch eine metaphysische Bedeutung: «Da sich sogar die
Philosophen aus dem Staub machen, liegt es am Dichter, an ihrer Stelle
den Metaphysiker zur Geltung zu bringen», heisst es in der bereits zitierten
Rede nicht ohne Ironie. Ja, es scheint dem Dichter, als würden selbst die

Religionen ihren Ursprung der Poesie verdanken: «Aus dem Verlangen
nach Poesie, einem Verlangen nach Spiritualität, sind sogar die Religionen
entstanden, und von Gnaden der Poesie lebt der Funke des Göttlichen für
immer im menschlichen Feuerstein.» Ob angesichts der Geschichte der
Menschheitsreligionen diese These wissenschaftlich haltbar ist, braucht
hier nicht erörtert zu werden, den Leser von Perses poetischem Werk wird
eher interessieren, welche religiöse Grundstimmung dieses erfüllt.

Am 19. September 1908 schrieb der damals einundzwanzigjährige Perse

an Gabriel Frizeau: «Pantheismus? - eine ungeheure Frage! Ungeheuer
für einen, der sich darüber ausschweigt. Diesen Pantheismus, den mir der
Kritiker in mir durchaus verwehrt, ich hege ihn noch im Verborgensten
meines Leibes: gerade das ist der unauflösliche Widerspruch.» Nach
diesem jugendlich spontanen Geständnis besteht wohl kein Anlass, etwa nicht
anzunehmen, dass der Dichter sich selber als Pantheisten fühlt, mag auch
sein Verstand dagegen einige Einwände erheben. Welche Einwände, ist
allerdings unbekannt, da sich Perse dazu als Dichter, nicht als Theologe
oder Philosoph geäussert hat und auf Definitionen des Pantheismus wie
Spinozas «Deus sive natura» oder Goethes «Gott-Natur» mit ihren
Widersprüchen überhaupt nicht eintritt. Wesentlich ist dagegen, dass ihn zeit
seines Lebens die Frage nach dem Absoluten tief bewegte, obschon bei
ihm von einer «religiösen Krise» oder gar von Erlösung und Erlöser nicht
die Rede sein kann. Noch in seinem Brief vom 7. Januar 1950 an Paul
Claudel - Perse hatte zu jener Zeit die Lebenshöhe bereits überschritten -
können wir darüber folgendes lesen: «... Ohne Zweifel konnten Sie allein
in meiner Dichtung die Bedeutung dieses ,Meeres über dem Meer' begreifen,

das die Linie meines Horizontes in immer grössere Ferne rückt. Und
trotzdem möchte ich gerade Ihnen gegenüber nicht davon reden. Allzu-
viele haben sich vor Ihnen in einer echten oder gespielten ,religiösen Krise'
gefallen. Ich selber kenne nichts dergleichen. Dagegen hat mein ganzes
Leben nie aufgehört, das tragische Gefühl eines spirituellen Verlustes
schlicht auszuhalten, ja zu steigern: im Ringkampf ohne Hochmut mit
dem elementaren Verlangen nach dem Absoluten.» Dazu, das nämliche
Thema berührend, passt ein Jugenderlebnis des Dichters, von dem er 1959,



502 SAINT-JOHN PERSE

also Jahrzehnte später, dem Schriftsteller Claude Vigée in Washington
erzählte: Er sei im Haus von Francis Jammes einmal Claudel begegnet,
der ihn (wie es seinem apostolischen Eifer entsprach) mit thomistisch-
cartesianischen Argumenten zum katholischen Glauben bekehren wollte.
Während des Gesprächs entlud sich in nächster Nähe ein gewaltiges Gewitter,

von dem er, Perse, derart fasziniert wurde, dass es ihn von der Macht
des verborgenen Gottes mehr überzeugte als der Gottesbeweis des heiligen
Anseimus. (Der Misserfolg Claudels hat übrigens seiner Freundschaft zum
bedeutend jüngeren Perse durchaus keinen Abbruch getan.) Abschliessend
bemerkte dann Perse zu Vigée: «Das göttliche Feuer zeigte sich mir schon
damals im Unmittelbaren der Welt. Ich hatte kein Verlangen nach einem
Mittler, es wären denn jene Mittler gewesen, aus welchen hienieden unser
Universum besteht. Das ist auch der Grund, warum ich mich niemals ganz
als Christen betrachten kann ich bin von Geburt an erlöst.» Und
vielleicht meint eine Stelle aus Perses Amers, die Vigée in diesem Zusammenhang

zitiert, etwas ähnlich Unmittelbares: «Conciliatrice, ô Mer, et seule
intercession! ...» Vom Meer wird noch die Rede sein.

Bevor wir uns dem tragenden Grund von Perses Dichtung zu nähern
versuchen, gilt es einem Missverständnis entgegenzutreten, das nicht selten
ist. Seine Poesie darf nicht auf biographische Einzelheiten ihres Schöpfers,
auf seine Kultur («je suis chimiquement français») oder auf seine
Herkunft aus den Antillen zurückgeführt werden; er selber betrachtet sie als
Kind der Musse, das sich ausserhalb eines bestimmten Ortes und einer
bestimmten Zeit entwickelt hat. «Mein ganzes Werk», heisst es im Brief
vom 26. Januar 1953 an Roger Caillois, einem seiner besten Interpreten,
«ist dem Spieltrieb zu verdanken und ausser Raum und Zeit gewachsen.»
Bekanntlich hat man mehreren seiner Dichtungen einen bestimmten
historischen Sinn unterlegen wollen, so zum Beispiel seinem Poème Exil (1942)
die französische Résistance während des Zweiten Weltkriegs. Perse weist
aber darauf hin, dass Exil trotz seiner Konkretheit auch einem allgemeinen
Gesetz verpflichtet und Teil eines einzigen grossen Werkes sei. Sein Brief
vom 26. März 1948 an Adrienne Monnier lässt diesbezüglich an Genauigkeit

nichts zu wünschen übrig: «Exil (handelt einzig von der menschlichen
Verbannung in all ihren Formen). Pluies (handelt einzig vom allgemeinen

Gefühl des menschlichen Daseins und seinen materiellen Grenzen).
Vents (handelt von der allgemeinen Unruhe betreffend alle abgeschiedenen
Dinge, alle Toten und jeden Gewinn aus dem dem Menschen gehörigen
Vaterland).» Man könnte demnach mit dem Kritiker J. Paulhan sagen, «die

ganze Erde gleitet durch das Werk von Perse. Er ist wie besessen vom
Universum.»

Das Wesen dieses Universums besteht aus lauter Bewegung, die sowohl



SAINT-JOHN PERSE 503

allumfassend als auch völlig konkret ist. Darüber hat Perse mit fast
gleichen Worten seinem Vorgesetzten und Freund Philippe Berthelot (3. Januar
1917) und, wie schon erwähnt, wenige Tage später seiner Mutter berichtet,
und zwar bezeichnenderweise von Peking aus, denn gerade das chinesische
Land und Volk erscheinen ihm als ein Symbol seiner Welt, die er
heilignüchtern und ohne jeden «Exotismus» betrachtet. Ein noch zutreffenderes
Gleichnis aber wird er im Meer erkennen, nach dem auch im Reich der
Mitte seine Sehnsucht ostwärts ging.

Ein Gleichnis welcher Welt? Da Dichter ihre volle Wahrheit einzig in
ihrem Werk aussprechen, stellt sich die Frage nach dessen Auslegung.
Perse bleibt uns die Antwort darauf nicht schuldig. Nachdem er im Brief
vom 26. Januar 1953 an Roger Caillois es einmal mehr abgelehnt hat,
den «Dichter» aus seinem Lebenslauf zu erklären, fährt er dort weiter:
«Vielmehr ist die Poesie für mich vor allem Bewegung - in ihrer Geburt
wie in ihrem Wachstum und letzten Ausweitung. Sogar die
Philosophie des ,Dichters' lässt sich, will mir scheinen, auf den alten und elementaren

,Rheismus' in antiken Gedankengängen zurückführen - im Westen
auf diejenigen der Vorsokratiker. Und auch seine (des Dichters) Metrik,
die man bisweilen als rhetorische bezeichnet, zielt einzig und allein auf
Bewegung in ihren lebendigen und unvorhergesehenen Kräften hin. Daher
all überall für den Dichter die Bedeutung des Meeres.» In der Note pour
un écrivain suédois sur la thématique d'Amers lesen wir darüber noch
folgendes: «Ich habe den Marsch nach dem Meer als Sinnbild dieser
umherirrenden Suche des modernen Geistes gewählt, der unablässig vom Reiz
seiner eigenen Unbotmässigkeit angezogen wird. Dieses Drama spielt sich
also auf dem Weg menschlichen Unbehagens ab - aber zugleich auch auf
demjenigen des menschlichen Verlangens nach seiner höchsten Instanz,
der individuellen wie sozialen, der spirituellen wie verstandesmässigen.
Und ebenso ist es die Verzückung des Lebens selber im wirkenden Geheimnis

seiner Kraft und die undurchsichtige Ordnung eines ewigen Ablaufs.»
In Perses Briefen ist denn auch immer wieder vom Meer die Rede, das

symbolisch dem Schicksal wie dem Dichter seinen Spiegel entgegenhält.
Der Brief des Dichters vom 26. Februar 1921 an Joseph Conrad spricht
von einem «vertraulichen Umgang mit dem Meer, der bis zur Obsession

geht. Niemals habe ich, gerade fern vom Meer, so gut begriffen, wie
sehr es in uns selber ist und man sich von ihm nur dann entfernt, wenn man
sich von sich selber ablenken lässt». So ist ihm, dem Schiffer auf vielen
Meeren, die See das Salz des Lebens und nicht minder nach dem Urteil
Hofmannsthals auch das Salz seiner Werke, vor allem in den Amers
(Seemarken), die «dem Grenzraum zwischen Wasser und Erde entnommen»
sind. Dort, aber auch in seinem gesamten Œuvre findet das «Panta rhei»



504 SAINT-JOHN PERSE

seinen im strengen Sinne unvergleichlichen Ausdruck. Mit welchen sprachlichen

Mitteln dies geschieht, werden wir abschliessend anhand von Perses

eigenen Äusserungen noch zu prüfen haben.
Seine Gedichte sind von beträchtlichem Umfang, die längsten, Vents

und Amers, füllen (in der Pléiade-Ausgabe) 73 bzw 109 Seiten. Der Vorwurf

der «amplificatio», den man übrigens auch gegen Péguy und Claudel
erheben könnte, war deshalb zu erwarten. Die amerikanische Kritik scheint
ihn gerade gegen Perse geäussert zu haben, wie aus seiner Lettre à la «Berkeley

Review» sur l'expression poétique française vom 1. Januar 1959 zu
schliessen ist: «Ein ziemlich häufiges Missverständnis der amerikanischen
Kritik hegt den Verdacht, in der Fülle und Bewegung weitgespannter poetischer

Entwicklungen ich weiss nicht was für eine Hingabe an eine verbale
amplificatio feststellen zu müssen, während in Tat und Wahrheit derartige
Abläufe mehr Subtraktionen als Additionen enthalten und, als Ganzes

betrachtet, nichts anderes sind als Kürzungen, Auslassungen und
Satzellipsen - Dichte ist und bleibt ja das Gesetz jeder wahren Grösse (grandeur)

im Gegensatz zu grosssprecherischer Beredtsamkeit (grandiloquence).»

Es überstiege den Rahmen eines Essays, Perses gesamtes Werk
auf diese Behauptung hin durchzusehen, doch gibt es vor allem zwei
Gründe, die von vornherein für die Wahrheit dieser Entgegnung sprechen:
die Konkretheit seiner Poesie (bis hinein in botanische, zoologische,
geologische oder seemännische Begriffe und Einzelheiten) und sein sprachliches

Selbstverständnis.
Wer sich in die Poesie von Perse vertieft (was bei ihrem immensen

Wortschatz auch dem Franzosen nur mit Hilfe verschiedenster Lexika,
dem Deutschsprachigen am besten anhand der nützlichen Übersetzung von
Friedhelm Kemp gelingen kann), der wird alsbald erkennen, dass es dem
Dichter immer um konkrete Dinge der Welt und ihre nicht minder
konkrete künstlerische Wiedergabe geht. Wir berufen uns hier auf ein einziges
Beispiel: In einem frühen Werk findet sich das Bild eines an einer Insel
gestrandeten Schiffes, durch das hinauf Bäume und blühende Sträucher
wachsen; ein wunderbares, aber ein nur erfundenes Bild vom Triumph
der Natur über Menschenwerk, meinen wir vorerst, müssen uns aber eines
Bessern belehren lassen, denn dieses Bild ist Wirklichkeit. Perse hat es

als Kind auf der winzigen Antilleninsel Saint-Leger-les Feuilles, die seiner
väterlichen Familie gehörte, mit eigenen Augen gesehen. Übrigens macht
sein Wille zur Konkretheit nicht einmal vor den dunkelsten Regionen halt;
so sagt er in einem Interview mit Pierre Mazars, offensichtlich ad se ipsum
sprechend: «Der Dichter hat vollkommen recht und sogar die Pflicht, sich
auch nach den dunkelsten Bezirken zu erkundigen, aber je weiter er in
dieser Richtung vordringt, desto mehr hat er auch die Pflicht, sich kon-



SAINT-JOHN PERSE 505

kreter Ausdrucksmittel zu bedienen.» Das ist keine Paradoxie, sondern der
konsequente Vorsatz, auch an den Rändern der Welt so genau zu bleiben,
als seine Dichtersprache es überhaupt zulässt. Genauigkeit aber dem «concret

individuel» gegenüber schliesst jede amplificatio und noch mehr jede
grandiloquence völlig aus.

Es ist aufschlussreich, dieses Sprachverständnis noch näher zu prüfen.
Im bereits erwähnten Interview mit Mazars führt Perse darüber noch
folgendes aus: «Die französische Poesie hält sich nur für Poesie unter der
Bedingung, sich selber als lebendige ihrem lebendigen Objekt zu integrieren

bis zur vollkommenen Identität und Einheit von Subjekt und
Objekt, von Dichter und Dichtung Sie ist schliesslich die Sache selbst,
in deren Bewegung und Dauer.» Wir dürfen in diesem Zusammenhang die
(erkenntnistheoretische) Frage offenlassen, ob nicht nur die Sprache des

Alltags und der Wissenschaft, sondern auch diejenige der Dichtung auf
einen intentionalen Gegenstand transzendiere (was letzteres gewiss das

Gegenteil von Identität mit diesem wäre), wenden uns vielmehr nur den

Folgerungen zu, die Perse als Dichter aus seinen ästhetischen Betrachtungen

zieht; sie sind für die Gestaltung der Zeit in seiner Poesie von
grösster Bedeutung. Über dieses Thema hat freilich schon Georges Poulet
in seinem magistralen Werk Etudes sur le temps humain (III, 161 ff.) mit
bemerkenswerter Intuition geschrieben: «Etre, cela veut dire être avec les

choses, être là - comme les choses» und daraus den Schluss gezogen, dass
Perses Zeit eine Art zeitlicher Masse sei, die sich fortbewege und damit ihr
Volumen vergrössere, das ihr Zentrum im Menschen, eben im Dichter,
findet. Perses Brief vom 28. Oktober 1955 an Mrs. Biddle (bekannt unter
dem Dichternamen Katherine Garrison Chapin) konnte damals Poulet
noch nicht bekannt sein, er präzisiert dessen Interpretation folgendermassen:

«... die Aufgabe des Dichters ist, den Gegenstand, den er anruft, zu
integrieren oder, sich mit dem Gegenstand identifizierend, schliesslich dieser

selbst zu werden und sich mit ihm zu verschmelzen: ihn lebend, ihn
darstellend, ihn in Fleisch und Blut verwandelnd; mit einem Wort: ihn
immer völlig aktiv sich aneignend bis in seine eigentümliche Bewegung
und Substanz hinein. Daraus aber ergibt sich die Notwendigkeit, zu wachsen

und sich auszudehnen, wenn die Dichtung Wind ist, wenn sie Meer ist

- gleich wie sich die entgegengesetzte Notwendigkeit zu äusserster Kürze
ergäbe, wenn das Gedicht Blitz, Wetterleuchten, Schwertstreich wäre.» Den
grenzenlosen, unartikulierten Strom der Wirklichkeit in der poetischen
Mimesis zu erfassen, bleibt freilich ein blosses Postulat, weil, wie Alfred
Jarry paradoxerweise sagt, «die ,durée' eine zu transparente Sache ist, um
anders als mit einigen Zäsuren unterteilt wahrgenommen zu werden.» So
setzt denn jede Sprache, auch die dichterische, Zäsuren, ohne die eine



506 SAINT-JOHN PERSE

künstlerische Gestalt schlechthin undenkbar wäre. Dass jedoch Perses

Sprache in ihrer Vielfalt das «Panta rhei» wenigstens ahnen lässt, beweist
den bedeutenden Rang seiner Dichtungen, die hochgemut und sich
bescheidend zugleich, konkret «von Welt sind».

Zum «Leben von Gedichten» gehört nach Robert Boehringer auch ihre
Rezitation. Wir meinen damit nicht den «dramatischen» Stil, mit dem
Rezitatoren und Schauspieler nicht selten Lyrik zu verzerren pflegen,
sondern jene schlichte oder feierliche Art und Weise, die das Hersagen ihrer
eigenen Gedichte durch Baudelaire, George, Hofmannsthal, Rilke und
andere kennzeichnete. Wie verhält es sich in dieser Hinsicht bei Persei
Hier sollen einzig seine Gedanken herangezogen werden, die sich mit der

Eigenart der französischen Sprache befassen, und mit dem, was er daraus

folgert. Aus einer langen Entwicklung entstanden, zeige diese Sprache
eine Abstraktion, die bei ihrer verhältnismässigen Armut an Wörtern
Zweideutigkeit, ja Vieldeutigkeit als Grenzwerte erkennen lasse, andererseits

aber ein freies Spiel mit geheimen Assoziationen, Analogien und
Korrespondenzen gestatte, das durch eine sonore Lektüre nicht eingeschränkt
werden dürfe (was übrigens dem Verlangen des Dichters nach poetischer
Offenheit durchaus entspricht). In seiner schon zitierten Lettre à la «Berkeley

Review» sur l'expression poétique française gelangt er dann zur
Feststellung: «Es gibt hier auf parallelen oder divergierenden Wegen öfters
eine Entbindung von mehreren gleichzeitigen Suggestionen. Von daher die
äusserste Abneigung des französischen Dichters gegen jede sonore Lektüre,
die er von vornherein als physische Begrenzung verwirft, weil sie die
innere Tragweite und die Möglichkeiten eines Textes einzuschränken oder
zu verfälschen droht.» Perse, der ein Liebhaber und Kenner der Musik ist,
greift in diesem Zusammenhang sogar zu einem Vergleich, der im ersten

Augenblick vielleicht befremdet und dennoch sein dichterisches Selbstverständnis

ins Zentrum trifft. «Im Gegensatz zu dem, was man darüber denken

könnte, wäre noch das redseligste, ja anscheinend selbst das emphatischste

Gedicht einzig und allein für das innere Ohr bestimmt. In der Tat
scheint die poetische französische Leistung, in Sachen Metrik die
anspruchsvollste, sich nur an das Ohr eines ,Tauben' zu richten - gleichsam
an dasjenige Beethovens ...»

Schliessen wir mit einem Wort Paul Claudels; in seiner Introduction
à un poème sur Dante steht zu lesen: «Gegenstand der Poesie sind nicht,
wie man häufig sagt, Träume, Illusionen oder Ideen. Gegenstand ist die

heilige Wirklichkeit, ein für allemal gegeben, in deren Zentrum wir
hineingestellt sind All das, was uns anschaut und was wir selber anschauen.»
Nichts könnte, trotz völlig verschiedenem Lebensgefühl, auch die Dichtung
von Saint-John Perse genauer kennzeichnen.


	Saint-John Perse über seine Dichtungen

