Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 6

Artikel: Marcuse und das Unbehagen in der Kultur
Autor: Lutz, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTIAN LutZz

Marcuse und das Unbehagen in der Kultur

Vorbemerkung des Verfassers: Der nachfolgende Text ist ein gekiirztes Kapitel aus
einem unverdffentlichten Buchmanuskript mit dem Titel: «Der autonome Mensch;
Gesellschaftspolitik jenseits von Marcuse», das vor mehr als 10 Jahren unter dem Ein-
druck des Mai 1968 verfasst worden ist. Die Auseinandersetzung mit Marcuse fiihrt
den Autor zu Gedankenspielen iiber das Modell einer Gesellschaft «autonomer Men-
schen», die mit Hilfe von Mechanismen, welche der liberalen Wirtschaftsordnung ent-
lehnt sind, ganz ohne «Repression» funktioniert. Der nachfolgende Text weist darauf
hin, welche geistigen Strémungen sich in Marcuses Schriften zusammengeballt haben.

Sigmund Freud hat vor etwa 40 Jahren das Motto geliefert, das man zur
Diagnose der revolutiondren Bewegungen des spaten 20.Jahrhunderts
heranzuziehen versucht ist: «Das Unbehagen in der Kultur». Am augen-
falligsten zeigte es sich zundchst im Hippietum, dessen Anhédnger alle Attri-
bute der modernen Wohlstandsgesellschaft ablehnen — Ordnung, geregelte
Arbeit, rationale Lebensfiihrung, Aufwandkonkurrenz, Hygiene . . . —, und
die den Geist des Bourgeois mit ihrem Kriegsruf «Make love, not war» in
Verwirrung stiirzen. Aber auch der Kampf gegen das «Establishment», der,
wie die «terribles simplificateurs» es darstellen, im Westen von «maoisti-
schen» und im Osten von «revisionistischen» Intellektuellen gefiihrt wird,
offenbart immer wieder, dass er im Unbehagen in der Kultur wurzelt. Dies
zeigt sich bei diesen Gruppen weniger an den proklamierten Zielen, denn
diese sind selten iiber das blosse Postulat einer Beteiligung an der Macht
oder auch nur ihrer Zerschlagung hinaus konkretisiert, als an den Mitteln
des Kampfes, ndmlich dem bewussten Sichhinwegsetzen iiber alle Regeln
sogenannter biirgerlicher Wohlanstindigkeit, der wohlgezielten Provoka-
tion der Verteidiger von Recht und Ordnung.

Es wire gewiss eine Ubervereinfachung, zu sagen, dass die aufliipfi-
schen Tendenzen dieser Jahre auf den Theorien Herbert Marcuses basier-
ten. Marcuse ist in diesem Zusammenhang wohl weniger ein einzelner
Schriftsteller als vielmehr ein geistesgeschichtliches Signet: Er steht fiir
eine Gruppe von Schriftstellern, als deren geistige Wurzeln sich die
Freudsche Tiefenpsychologie und die Marxsche Entfremdungslehre her-
auskristallisieren lassen.



480 MARCUSE

Karl Marx ! sagt zur Entfremdung durch Arbeitsteilung 2: «Der Arbeiter
wird um so drmer, je mehr Reichtum er produziert . . . Die Arbeit produ-
ziert nicht nur Waren; sie produziert sich selbst und den Arbeiter als eine
Ware . .. Das Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einem Gegen-
stand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegenstindlichung der
Arbeit. Die Verwirklichung der Arbeit ist ihre Vergegenstidndlichung. Diese
Verwirklichung der Arbeit erscheint . . . als Entwirklichung des Arbeiters,
die Vergegenstindlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegenstandes,
die Aneignung als Entfremdung, als Entdusserung.» Marx fihrt fort: «Die
Verwirklichung der Arbeit erscheint so sehr als Entwirklichung, dass der
Arbeiter bis zum Hungertod entwirklicht wird. Die Vergegenstdandlichung
erscheint so sehr als Verlust des Gegenstandes, dass der Arbeiter der not-
wendigsten Gegenstinde, nicht nur des Lebens, sondern auch der Arbeits-
gegenstdnde, beraubt ist. Ja, die Arbeit selbst wird zu einem Gegenstand,
dessen er nur mit der grossten Anstrengung und mit den unregelmassigsten
Unterbrechungen sich beméchtigen kann.»

Die Entfremdung zeigt sich aber auch im Akt der Produktion selbst,
denn die Arbeit ist dem Arbeiter dusserlich, gehort nicht zu seinem Wesen.
«Der Arbeiter fiihlt sich daher erst ausser der Arbeit bei sich und in der
Arbeit ausser sich3.» Die Arbeit ist «nicht die Befriedigung eines Bediirf-
nisses, sondern sie ist nur ein Mittel, um die Bediirfnisse ausser ihr zu
befriedigen“». Damit macht die entfremdete Arbeit schliesslich «das Gat-
tungswesen des Menschen, sowohl die Natur als sein geistiges Gattungs-
vermogen, zu einem ihm fremden Wesen, zum Mittel seiner individuellen
Existenz. Sie entfremdet dem Menschen seinen eigenen Leib, wie die Natur
ausser ihm, wie sein geistiges Wesen, sein menschliches Wesen 5».

Auf dieser Grundlage erzielt der Kapitalist seinen Mehrwert: Die Bediirf-
nisse des Arbeiters sind fiir die Nationalokonomie «nur das Bediirfnis, ihn
wihrend der Arbeit zu unterhalten, insoweit, dass das Arbeitergeschlecht
nicht ersterbe . . . Die Produktion produziert den Menschen nicht nur als
eine Ware, die Menschenware, den Menschen in der Bestimmung der
Waren, sie produziert ihn, dieser Bestimmung entsprechend, als ein ebenso
geistig wie korperlich entmenschtes Wesen ¢». Sinnlicher Ausdruck dafiir,
«dass der Mensch zugleich gegenstandlich fiir sich wird und zugleich viel
mehr sich als ein fremder und unmenschlicher Gegenstand wird, dass seine
Lebensiusserung seine Lebensentdusserung ist, seine Verwirklichung seine
Entwirklichung, eine fremde Wirklichkeit ist», ist das Privateigentum?. Es
«hat uns so dumm und einseitig gemacht, dass ein Gegenstand erst der
unsrige ist, wenn wir ihn haben, (er) also als Kapital fiir uns existiert, oder
von uns unmittelbar besessen, gegessen, getrunken, an unserem Leib
getragen, von uns bewohnt usw., kurz gebraucht wird 8». Mit anderen Wor-



MARCUSE 481

ten: «Haben» ist alles, «Sein» ist nichts. Uber die Aufhebung des Privat-
eigentums muss die entfremdete Menschlichkeit zum «Sein» vorstossen.

An der Entfremdung, am Objektdasein des Menschen durch das sozial-
okonomische System hat sich nach Marcuses Ansicht nichts Grundsitz-
liches gedndert. Lediglich die Methoden der Entfremdung sind verfeinert
und perfektioniert worden: «Der Proletarier auf fritheren Stufen des Kapi-
talismus war zwar das Lasttier, das durch die Arbeit seines Korpers fiir die
Lebens- und Luxusbediirfnisse sorgte, wahrend er in Dreck und Armut lebte.
Damit aber war er die lebendige Absage an diese Gesellschaft. Demgegen-
iiber verkorpert der organisierte Arbeiter in den fortgeschrittenen Berei-
chen der technologischen Gesellschaft diese Absage weniger deutlich und
wird gegenwértig, wie die anderen menschlichen Objekte der gesellschaft-
lichen Arbeitsteilung, der technischen Gemeinschaft der verwalteten Bevol-
kerung einverleibt®.» Die Existenzweise der Knechtschaft, die darin
besteht, als ein Instrument, als ein Ding zu existieren, «ist nicht aufgeho-
ben, wenn das Ding belebt ist und seine materielle und geistige Nahrung
auswiahlt, wenn es sein Ding-Sein nicht empfindet, wenn es ein hiibsches,
sauberes, mobiles Ding ist1%».

Eines allerdings hat sich gedndert: «Da die Verdinglichung vermoge
ihrer technologischen Form die Tendenz hat, totalitdr zu werden, werden
umgekehrt die Organisatoren und Verwalter selbst immer abhéingiger von
der Maschinerie, die sie organisieren und handhaben!'.» «Ein circulus
vitiosus scheint in der Tat das wahre Bild einer Gesellschaft, die sich in
ihrer vorher festgelegten Richtung von selbst erweitert und perpetuiert —
getrieben von den zunehmenden Bediirfnissen, die sie erzeugt und zugleich
eindimmt!2.» Dann: «Die wirksamste und zdheste Form des Kampfes
gegen die Befreiung besteht darin, den Menschen materielle und geistige
Bediirfnisse einzuimpfen, welche die veralteten Formen des Kampfes ums
Dasein verewigen3.»

So wird die «grosse Weigerung», als welche Marcuse die Kunst versteht,
ihrerseits verweigert; «die ,Dimension des anderen‘ wird vom herrschenden
Zustand aufgenommen. Die Werte der Entfremdung werden selbst dieser
Gesellschaft einverleibt und zirkulieren als wesentlicher Bestandteil der
Ausstattung, die den herrschenden Zustand ausschmiickt und psychoanaly-
siert14». Es vollzieht sich «eine Entsublimierung, die von einer ,Position
der Stirke® seitens der Gesellschaft ausgeiibt wird, die es sich leisten kann,
mehr als frither zu gewadhren, weil ihre Interessen zu den innersten Trieben
ihrer Biirger geworden sind und weil die von ihr gewédhrten Freuden sozia-
len Zusammenhalt und Zufriedenheit beforderns». Auch «die Sensualitit
wird in gesellschaftlich aufbauenden Formen befreit 16».

Es gibt mit andern Worten «repressive Weisen von Entsublimierung,



482 MARCUSE

im Vergleich zu denen, die sublimierten Triebe und Ziele mehr Abwei-
chung, mehr Freiheit und mehr Weigerung enthalten, die gesellschaft-
lichen Tabus zu beachten!’». Die erotische Energie wird herabgemindert
und die sensuelle intensiviert. So «beschréinkt die technologische Wirklich-
keit die Reichweite der Sublimierung. Sie verringert ebenso das Bediirfnis
nach Sublimierung ®». «Die Reichweite gesellschaftlich statthafter und
wiinschenswerter Befriedigung nimmt erheblich zu; aber auf dem Weg'die-
ser Befriedigung wird das Lustprinzip reduziert — seiner Anspriiche
beraubt, die mit der bestehenden Gesellschaft unvereinbar sind. Derart
angepasst, erzeugt Lust Unterwerfung®.» Wihrend die Sublimierung das
Bewusstsein der Versagungen, die die repressive Gesellschaft dem Indi-
viduum auferlegt, bewahrt und damit an dem Bediirfnis nach Befreiung
festhalt, «bewirkt der Verlust des Gewissens infolge zufriedenstellender
Freiheiten, die eine unfreie Gesellschaft gewahrt, ein gliickliches Bewusst-
sein, was die Hinnahme der Untaten dieser Gesellschaft erleichtert??». «Mit
dem eindimensionalen Menschen erst hat also die Entfremdung, der vollige
Autonomieverlust die letzte Vollendung erreicht.»

Ist ein Ausbruch aus dem Entfremdungsprozess moglich? Ist eine lebens-
fahige oder gar gliickliche Gesellschaft denkbar ohne Repression, ohne die
Notwendigkeit von Triebsublimierungen, oder ohne «repressive Weisen
der Entsublimierung» ? Freud?!' bezweifelte nicht, dass die menschliche
Triebnatur den Anforderungen der Kultur, insbesondere der modernen
Industriekultur, schlecht angepasst ist. Ihr uneingeschrinktes Ausleben
hitte die Zerstorung dieser Kultur zur Folge. Es ist daher nach Freuds
Auffassung unumginglich, das aus der Triebnatur an sich erwachsende
Lustprinzip durch das Realitdtsprinzip zu ersetzen, d. h. die Triebenergien
in sozial niitzliche Bahnen zu lenken. Das funktioniert deshalb, weil Freud
von der Voraussetzung ausgeht, dass die gesamte Triebenergie quantitativ
grob gesprochen konstant ist, so dass die Unterdriickung von Triebablaufen
gewissermassen Energie fiir andere Zwecke freisetzt.

Marcuse folgt Freud nicht in allen Einzelheiten. Er anerkennt aber den
Grundgedanken, dass kultureller Fortschritt sich bisher stets unter der
Fiihrung einer organisierten Herrschaft vollzog, so dass das Lustprinzip
mit dem Realitatsprinzip nicht vereinbar war: Aufgeschobene statt augen-
blickliche Befriedigung, Lustenthaltung statt Lustgenuss, Miihe und Arbeit
statt Freude und Spiel, Produktivitdt statt Empfangen und Entgegenneh-
men, Sicherheit statt Freiheit von Unterdriickung — das waren die geltenden
Parolen?2. Freiheit und Notwendigkeit stimmten nicht iiberein. Marcuse
anerkennt weiter, dass eine gewisse Triebmodifizierung fiir das Fort-
bestehen der menschlichen Rasse in der Kultur iiberhaupt unerlisslich
ist?3. Uber diese Grundunterdriickung hinaus aber ergibt sich aus der



MARCUSE 483

organisierten Herrschaft eine zusdtzliche Unterdriickung bzw. Triebmodi-
fizierung?4. Hier findet sich nun auf der sozialpsychologischen Ebene die
Entsprechung zum Marxschen Mehrwert: Die soziale Herrschaft treibt die
Repression weiter, als es zur Erzeugung der zum Leben notigen Produkte
unerlésslich wiare, um das Herrschaftssystem zu festigen.

Da die ungeheuren Fortschritte der Technik den Menschen befdhigen,
sich mit einem Bruchteil der friiher aufgewandten Arbeit zu erndhren, ist
die zum Fortbestehen der Menschheit unerlassliche Unterdriickung nach
Marcuses Ansicht minim geworden. Dementsprechend gehort ein grosser
Teil der heute noch ausgeiibten «Repression» in die Kategorie der zusétz-
lichen Unterdriickung und damit, riickiibersetzt in die Marxsche Termino-
logie, der Ausbeutung. Im Unterschied zu Freud ist Marcuse demnach der
Ansicht, dass das Mass der zum Fortbestehen der menschlichen Kultur
notwendigen Triebversagungen historisch bedingt ist und durch die
moderne Entfaltung der Produktivkréfte erstmals so stark abgenommen
hat, dass ein Leben in fast volliger Freiheit in den Bereich der realen Mog-
lichkeit geraten ist — etwa so wie Marx und Engels?’ sich die kommunisti-
sche Gesellschaft ertriumten, die «die allgemeine Produktion regelt und
mir eben dadurch moglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens
zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem
Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust habe, ohne je Jéager, Fischer, Hirt
oder Kritiker zu werden».

Marcuse schmiickt dieses neu angebrochene goldene Zeitalter noch
ndher aus: Er spricht von einer kulturellen Tendenz der nicht reprimierten
Libido, die genitofugal sei, d. h. vom genitalen Supremat fort zur Erotisie-
rung des Gesamtorganismus strebe?¢. In einer Welt, in der die feindliche
Trennung des korperlichen vom geistigen Teil des Organismus — selbst ein
historisches Ergebnis der Unterdriickung und Verdriangung — iiberwunden
ist, kann die schon bei Friedrich Schiller vertretene Idee einer «sinnlichen
Vernunft» im spielerisch-dsthetischen Menschen Realitdt werden 27: Lust-
prinzip und Realititsprinzip, Freiheit und Notwendigkeit werden eins.

Die Idee, dass auch das freie Sichauslebenlassen der Triebe eine Ord-
nung ermogliche und nicht notwendigerweise zur Zerstorung der mensch-
lichen Kultur fiihre, hat den Hintergrund eines Werks abgegeben, das kon-
kretisiert, was bei Marcuse die organisierte Herrschaft mittels zusitzlicher
Unterdriickung heisst. Es handelt sich um die Schrift «Die Gesellschaft
und das Bose» von Arno Plack 28, Seine Grundthese ist die, dass es keinen
Aggressionstrieb gebe, sondern dass Aggression lediglich eine Reaktion auf
Triebunterdriickungen sei. Die Triebunterdriickung ist aber nach Plack
das zentrale Machtmittel der herrschenden Klassen. Indem sie jene bestra-
fen, welche gegen die Tabus verstossen, setzen sie nicht nur ihre Verbote



484 MARCUSE

durch, sondern liefern auch den Nichtbestraften eine Ersatzgenugtuung fiir
ihr Wohlverhalten. Indem sich die herrschende Klasse selbst an die von
ihr errichteten Tabus nicht hilt, stachelt sie die Aufstiegssehnsucht und
damit die Dienstbereitschaft der Beherrschten an. Eine Beseitigung dieser
Unterdriickung wiirde unter diesen Voraussetzungen eine doppelt segens-
reiche Wirkung zeitigen: Sie wiirde nicht nur das Gliick des einzelnen
erhohen, sondern gleichzeitig die Aggression aus der Welt schaffen.

Plack, der damit die Argumentationslinie Wilhelm Reichs weiter aus-
baut, geht insofern weit iiber Marcuse hinaus, als fiir ihn nicht nur die
«zusitzliche», sondern jegliche Repression kulturell iiberfliissig ist. Er ver-
traut darauf, «dass die menschliche Natur, wenn sie nur in Ruhe gelassen
wird und nicht von klein auf verbogen, aus sich selber heraus ein Verhalten
entwickelt, das dem Individuum wie der Gemeinschaft am besten ent-
spricht?®». Die Grundlage des «Bdsen» ist ndmlich nach Plack die Geistes-
kultur, die Ethik, welche den Menschen auffordert, sich gegen Leib und
Trieb und fiir Seele und Geist zu entscheiden. Durch diese kiinstliche
Trennung klammert der Mensch einen Teil seines Wesens von sich ab,
fiihlt sich fiir ihn nicht verantwortlich und begibt sich der Mdglichkeit,
«sich iiber seine entscheidenen Antriebe klarzuwerden und sie zu kulti-
vieren 3%».

Denkt man an die praktische Nutzanwendung, so enthebt Placks radi-
kalere Lehre die Politiker des Problems der Quantifizierung der zum
Gliick der Menschheit trotz aller technischen Fortschritte noch «notwen-
digen» und somit notigenfalls mittels Repression zu erzwingenden Erzeu-
gung . . . Weder Marcuse noch Plack aber vermochten sich einer anderen
Hypothek zu entledigen: Der dusserst spekulativen Natur der ihren Uber-
legungen zugrundeliegenden Trieblehre. Von dieser Qualifizierung lédsst
sich das Werk Sigmund Freuds um so weniger ausnehmen, als Freud
selbst die Grundstruktur seiner Trieblehre wiederholt umgestiirzt hat. Dass
iiber eine so grundlegende Frage wie die, ob es einen Aggressionstrieb gibt,
noch ernsthafte Kontroversen moglich sind, zeigt deutlich, welch unabseh-
bare Risiken die Marcusischen Revolutiondare der menschlichen Gesell-
schaft zumuten, wenn sie sie mit Gewalt zur Auflehnung gegen die ihr auf-
erlegten Zwiange veranlassen wollen.

So sehr jeder kultivierte Mensch, der nicht vollig in der Routine des
Arbeitsalltags erstarrt ist, intuitiv Verstdndnis aufbringt fiir den neuen
Freiheitsbegriff, der sich hinter Freud und Marcuse auftut, so sehr er ihn
gefiihlsmissig wohl sogar teilt, so wenig kann er vergessen, wie viele Revo-
lutionen sich schon selbst ad absurdum gefiihrt haben, weil ihre Kampfrufe
dem Wesen des Menschen und der Gesellschaft nicht Rechnung trugen.
Nicht nur die kommunistische Gesellschaft hat ihre «Neue Klasse», son-



MARCUSE 485

dern auch die jungen Revolutionidre unserer Jahre sind schon wieder dabei,
ihr eigenes Establishment mit eigenen Verhaltensnormen und eigener
Sprachregelung zu bilden, und sie setzen der repressiven Toleranz und
der patriarchalischen Autoritdt der bekdmpften Generation absolute Info-
leranz und Gewalt entgegen.

Gerade jene Menschen, welche die im Gang befindliche Umwertung
aller Werte am konsequentesten befiirworten, die am tiefsten davon iiber-
zeugt sind, dass es moglich ist, eine Gesellschaft anzustreben, die ohne
Vergewaltigung oder auch nur Bevormundung des Einzelnen auskommt —
gerade jene miissen am konsequentesten dem romantischen Revoluzzer-
tum entgegentreten, das uns dazu fiihren kann, dass aus der Polarisierung
zwischen Ordnungskriften und Anarchisten eine neue, schwerer ertrigliche
Spielart der Repression hervorgehen wird. Sie miissen den gesellschaft-
lichen Wandlungen eine Richtung weisen, die den Menschen tatsidchlich
gliicklicher macht. Man scheut sich heutzutage, das Wort auszusprechen.
Aber das ist es doch, was die Menschen suchen: Gliick. Gliick ist nur auf-
findbar im Wissen um das Wesen des Menschen. Wer die Revolution auf
bessere Wege bringen will, sollte daher Marcuse, Freud und Marx ein
besseres Wissen um dieses Wesen entgegenstellen konnen. Es ist zu
befiirchten, dass die Zeit hierfiir noch nicht reif ist. Zum besseren Wissen
reicht es noch nicht — aber vielleicht zum besseren Vermuten.

! Okonomisch-philosophische =~ Manu- Ubersetzung aus dem Amerikanischen,

skripte, 1844, zit. nach Marx/Engels, Stu-
dienausgabe, Fischer Taschenbuchverlag,
Frankfurt a. M., 1966, Band II, S. 38 ff.
~ 28.761f. — 38.79. — 4ebd. - 58. 82.
6S.88. — 78.102. - 88, 103. — 9Her-
bert Marcuse, Der eindimensionale
Mensch, Ubersetzung aus dem Amerika-
nischen, Neuwied und Berlin, 5./6. Auf-
lage 1968, S.46. — 108, 53, — 1lebd. —
125.54, — 135,24, — 145,84, — 158,91,
— 16ebd. — 175.92, — 185,93, — 19§, 95,
— 20ebd. — 2tvgl. Marcuses Darstellun-
gen in Triebstruktur und Gesellschaft,

Frankfurt 19672, S. 17 ff. — 22 ebd. S. 18. -
2 ebd. S.40. — 2#ebd. — 25 (in: Feuer-
bach, Gegensatz von materialistischer
und idealistischer Anschauung, Marx/
Engels Studienausgabe, a.a.0., Band I,
S.97). — %6¢ebd. S. 195 ff. — 27 F. Schiller,
Briefe iiber die dsthetische Erziehung der
Menschen, Sidkular-Ausgabe von Schil-
lers samtl. Werken, 12. Band: Philosophi-
sche Schriften, 2. Teil, Stuttgart und Ber-
lin i. J. G. Cotta v. J. — 2 Miinchen 1967.
—298,345.-30 8, 271.



	Marcuse und das Unbehagen in der Kultur

