
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 6

Artikel: Marcuse und das Unbehagen in der Kultur

Autor: Lutz, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Lutz

Marcuse und das Unbehagen in der Kultur

Vorbemerkung des Verfassers: Der nachfolgende Text ist ein gekürztes Kapitel aus
einem unveröffentlichten Buchmanuskript mit dem Titel: «Der autonome Mensch;
Gesellschaftspolitik jenseits von Marcuse», das vor mehr als 10 Jahren unter dem
Eindruck des Mai 1968 verfasst worden ist. Die Auseinandersetzung mit Marcuse führt
den Autor zu Gedankenspielen über das Modell einer Gesellschaft «autonomer
Menschen», die mit Hilfe von Mechanismen, welche der liberalen Wirtschaftsordnung
entlehnt sind, ganz ohne «Repression» funktioniert. Der nachfolgende Text weist darauf
hin, welche geistigen Strömungen sich in Marcuses Schriften zusammengeballt haben.

Sigmund Freud hat vor etwa 40 Jahren das Motto geliefert, das man zur
Diagnose der revolutionären Bewegungen des späten 20. Jahrhunderts
heranzuziehen versucht ist: «Das Unbehagen in der Kultur». Am
augenfälligsten zeigte es sich zunächst im Hippietum, dessen Anhänger alle Attribute

der modernen Wohlstandsgesellschaft ablehnen - Ordnung, geregelte
Arbeit, rationale Lebensführung, Aufwandkonkurrenz, Hygiene -, und
die den Geist des Bourgeois mit ihrem Kriegsruf «Make love, not war» in
Verwirrung stürzen. Aber auch der Kampf gegen das «Establishment», der,
wie die «terribles simplificateurs» es darstellen, im Westen von «maoistischen»

und im Osten von «revisionistischen» Intellektuellen geführt wird,
offenbart immer wieder, dass er im Unbehagen in der Kultur wurzelt. Dies
zeigt sich bei diesen Gruppen weniger an den proklamierten Zielen, denn
diese sind selten über das blosse Postulat einer Beteiligung an der Macht
oder auch nur ihrer Zerschlagung hinaus konkretisiert, als an den Mitteln
des Kampfes, nämlich dem bewussten Sichhinwegsetzen über alle Regeln
sogenannter bürgerlicher Wohlanständigkeit, der wohlgezielten Provokation

der Verteidiger von Recht und Ordnung.
Es wäre gewiss eine Ubervereinfachung, zu sagen, dass die auflüpfi-

schen Tendenzen dieser Jahre auf den Theorien Herbert Marcuses basierten.

Marcuse ist in diesem Zusammenhang wohl weniger ein einzelner
Schriftsteller als vielmehr ein geistesgeschichtliches Signet: Er steht für
eine Gruppe von Schriftstellern, als deren geistige Wurzeln sich die
Freudsche Tiefenpsychologie und die Marxsche Entfremdungslehre
herauskristallisieren lassen.



480 MARCUSE

Karl Marx1 sagt zur Entfremdung durch Arbeitsteilung2: «Der Arbeiter
wird um so ärmer, je mehr Reichtum er produziert. Die Arbeit produziert

nicht nur Waren; sie produziert sich selbst und den Arbeiter als eine
Ware Das Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einem Gegenstand

fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegenständlichung der
Arbeit. Die Verwirklichung der Arbeit ist ihre Vergegenständlichung. Diese

Verwirklichung der Arbeit erscheint... als Entwirklichung des Arbeiters,
die Vergegenständlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegenstandes,
die Aneignung als Entfremdung, als Entäusserung.» Marx fährt fort: «Die
Verwirklichung der Arbeit erscheint so sehr als Entwirklichung, dass der
Arbeiter bis zum Hungertod entwirklicht wird. Die Vergegenständlichung
erscheint so sehr als Verlust des Gegenstandes, dass der Arbeiter der
notwendigsten Gegenstände, nicht nur des Lebens, sondern auch der
Arbeitsgegenstände, beraubt ist. Ja, die Arbeit selbst wird zu einem Gegenstand,
dessen er nur mit der grössten Anstrengung und mit den unregelmässigsten
Unterbrechungen sich bemächtigen kann.»

Die Entfremdung zeigt sich aber auch im Akt der Produktion selbst,
denn die Arbeit ist dem Arbeiter äusserlich, gehört nicht zu seinem Wesen.
«Der Arbeiter fühlt sich daher erst ausser der Arbeit bei sich und in der
Arbeit ausser sich3.» Die Arbeit ist «nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses,

sondern sie ist nur ein Mittel, um die Bedürfnisse ausser ihr zu
befriedigen4». Damit macht die entfremdete Arbeit schliesslich «das

Gattungswesen des Menschen, sowohl die Natur als sein geistiges
Gattungsvermögen, zu einem ihm fremden Wesen, zum Mittel seiner individuellen
Existenz. Sie entfremdet dem Menschen seinen eigenen Leib, wie die Natur
ausser ihm, wie sein geistiges Wesen, sein menschliches Wesen5».

Auf dieser Grundlage erzielt der Kapitalist seinen Mehrwert: Die Bedürfnisse

des Arbeiters sind für die Nationalökonomie «nur das Bedürfnis, ihn
während der Arbeit zu unterhalten, insoweit, dass das Arbeitergeschlecht
nicht ersterbe. Die Produktion produziert den Menschen nicht nur als
eine Ware, die Menschenware, den Menschen in der Bestimmung der
Waren, sie produziert ihn, dieser Bestimmung entsprechend, als ein ebenso

geistig wie körperlich entmenschtes Wesen6». Sinnlicher Ausdruck dafür,
«dass der Mensch zugleich gegenständlich für sich wird und zugleich viel
mehr sich als ein fremder und unmenschlicher Gegenstand wird, dass seine

Lebensäusserung seine Lebensentäusserung ist, seine Verwirklichung seine

Entwirklichung, eine fremde Wirklichkeit ist», ist das Privateigentum7. Es
«hat uns so dumm und einseitig gemacht, dass ein Gegenstand erst der
unsrige ist, wenn wir ihn haben, (er) also als Kapital für uns existiert, oder
von uns unmittelbar besessen, gegessen, getrunken, an unserem Leib
getragen, von uns bewohnt usw., kurz gebraucht wird8». Mit anderen Wor-



MARCUSE 481

ten: «Haben» ist alles, «Sein» ist nichts. Über die Aufhebung des

Privateigentums muss die entfremdete Menschlichkeit zum «Sein» vorstossen.

An der Entfremdung, am Objektdasein des Menschen durch das
sozialökonomische System hat sich nach Marcuses Ansicht nichts Grundsätzliches

geändert. Lediglich die Methoden der Entfremdung sind verfeinert
und perfektioniert worden: «Der Proletarier auf früheren Stufen des
Kapitalismus war zwar das Lasttier, das durch die Arbeit seines Körpers für die
Lebens- und Luxusbedürfnisse sorgte, während er in Dreck und Armut lebte.
Damit aber war er die lebendige Absage an diese Gesellschaft. Demgegenüber

verkörpert der organisierte Arbeiter in den fortgeschrittenen Bereichen

der technologischen Gesellschaft diese Absage weniger deutlich und
wird gegenwärtig, wie die anderen menschlichen Objekte der gesellschaftlichen

Arbeitsteilung, der technischen Gemeinschaft der verwalteten
Bevölkerung einverleibt9.» Die Existenzweise der Knechtschaft, die darin
besteht, als ein Instrument, als ein Ding zu existieren, «ist nicht aufgehoben,

wenn das Ding belebt ist und seine materielle und geistige Nahrung
auswählt, wenn es sein Ding-Sein nicht empfindet, wenn es ein hübsches,
sauberes, mobiles Ding ist10».

Eines allerdings hat sich geändert: «Da die Verdinglichung vermöge
ihrer technologischen Form die Tendenz hat, totalitär zu werden, werden
umgekehrt die Organisatoren und Verwalter selbst immer abhängiger von
der Maschinerie, die sie organisieren und handhaben11.» «Ein circulus
vitiosus scheint in der Tat das wahre Bild einer Gesellschaft, die sich in
ihrer vorher festgelegten Richtung von selbst erweitert und perpetuiert -
getrieben von den zunehmenden Bedürfnissen, die sie erzeugt und zugleich
eindämmt12.» Dann: «Die wirksamste und zäheste Form des Kampfes
gegen die Befreiung besteht darin, den Menschen materielle und geistige
Bedürfnisse einzuimpfen, welche die veralteten Formen des Kampfes ums
Dasein verewigen13.»

So wird die «grosse Weigerung», als welche Marcuse die Kunst versteht,
ihrerseits verweigert; «die ,Dimension des anderen' wird vom herrschenden
Zustand aufgenommen. Die Werte der Entfremdung werden selbst dieser
Gesellschaft einverleibt und zirkulieren als wesentlicher Bestandteil der
Ausstattung, die den herrschenden Zustand ausschmückt und psychoanaly-
siert14». Es vollzieht sich «eine Entsublimierung, die von einer ,Position
der Stärke' seitens der Gesellschaft ausgeübt wird, die es sich leisten kann,
mehr als früher zu gewähren, weil ihre Interessen zu den innersten Trieben
ihrer Bürger geworden sind und weil die von ihr gewährten Freuden sozialen

Zusammenhalt und Zufriedenheit befördern15». Auch «die Sensualität
wird in gesellschaftlich aufbauenden Formen befreit16».

Es gibt mit andern Worten «repressive Weisen von Entsublimierung,



482 MARCUSE

im Vergleich zu denen, die sublimierten Triebe und Ziele mehr Abweichung,

mehr Freiheit und mehr Weigerung enthalten, die gesellschaftlichen

Tabus zu beachten17». Die erotische Energie wird herabgemindert
und die sensuelle intensiviert. So «beschränkt die technologische Wirklichkeit

die Reichweite der Sublimierung. Sie verringert ebenso das Bedürfnis
nach Sublimierung18». «Die Reichweite gesellschaftlich statthafter und
wünschenswerter Befriedigung nimmt erheblich zu; aber auf dem Wegdie-
ser Befriedigung wird das Lustprinzip reduziert - seiner Ansprüche
beraubt, die mit der bestehenden Gesellschaft unvereinbar sind. Derart
angepasst, erzeugt Lust Unterwerfung19.» Während die Sublimierung das
Bewusstsein der Versagungen, die die repressive Gesellschaft dem
Individuum auferlegt, bewahrt und damit an dem Bedürfnis nach Befreiung
festhält, «bewirkt der Verlust des Gewissens infolge zufriedenstellender
Freiheiten, die eine unfreie Gesellschaft gewährt, ein glückliches Bewusstsein,

was die Hinnahme der Untaten dieser Gesellschaft erleichtert20». «Mit
dem eindimensionalen Menschen erst hat also die Entfremdung, der völlige
Autonomieverlust die letzte Vollendung erreicht.»

Ist ein Ausbruch aus dem Entfremdungsprozess möglich? Ist eine lebensfähige

oder gar glückliche Gesellschaft denkbar ohne Repression, ohne die

Notwendigkeit von Triebsublimierungen, oder ohne «repressive Weisen
der Entsublimierung»? Freud21 bezweifelte nicht, dass die menschliche
Triebnatur den Anforderungen der Kultur, insbesondere der modernen
Industriekultur, schlecht angepasst ist. Ihr uneingeschränktes Ausleben
hätte die Zerstörung dieser Kultur zur Folge. Es ist daher nach Freuds
Auffassung unumgänglich, das aus der Triebnatur an sich erwachsende
Lustprinzip durch das Realitätsprinzip zu ersetzen, d. h. die Triebenergien
in sozial nützliche Bahnen zu lenken. Das funktioniert deshalb, weil Freud
von der Voraussetzung ausgeht, dass die gesamte Triebenergie quantitativ
grob gesprochen konstant ist, so dass die Unterdrückung von Triebabläufen
gewissermassen Energie für andere Zwecke freisetzt.

Marcuse folgt Freud nicht in allen Einzelheiten. Er anerkennt aber den

Grundgedanken, dass kultureller Fortschritt sich bisher stets unter der
Führung einer organisierten Herrschaft vollzog, so dass das Lustprinzip
mit dem Realitätsprinzip nicht vereinbar war: Aufgeschobene statt
augenblickliche Befriedigung, Lustenthaltung statt Lustgenuss, Mühe und Arbeit
statt Freude und Spiel, Produktivität statt Empfangen und Entgegennehmen,

Sicherheit statt Freiheit von Unterdrückung - das waren die geltenden
Parolen22. Freiheit und Notwendigkeit stimmten nicht überein. Marcuse
anerkennt weiter, dass eine gewisse Triebmodifizierung für das
Fortbestehen der menschlichen Rasse in der Kultur überhaupt unerlässlich
ist23. Über diese Grundunterdrückung hinaus aber ergibt sich aus der



MARCUSE 483

organisierten Herrschaft eine zusätzliche Unterdrückung bzw. Triebmodifizierung24.

Hier findet sich nun auf der sozialpsychologischen Ebene die
Entsprechung zum Marxschen Mehrwert: Die soziale Herrschaft treibt die
Repression weiter, als es zur Erzeugung der zum Leben nötigen Produkte
unerlässlich wäre, um das Herrschaftssystem zu festigen.

Da die ungeheuren Fortschritte der Technik den Menschen befähigen,
sich mit einem Bruchteil der früher aufgewandten Arbeit zu ernähren, ist
die zum Fortbestehen der Menschheit unerlässliche Unterdrückung nach
Marcuses Ansicht minim geworden. Dementsprechend gehört ein grosser
Teil der heute noch ausgeübten «Repression» in die Kategorie der zusätzlichen

Unterdrückung und damit, rückübersetzt in die Marxsche Terminologie,

der Ausbeutung. Im Unterschied zu Freud ist Marcuse demnach der
Ansicht, dass das Mass der zum Fortbestehen der menschlichen Kultur
notwendigen Triebversagungen historisch bedingt ist und durch die
moderne Entfaltung der Produktivkräfte erstmals so stark abgenommen
hat, dass ein Leben in fast völliger Freiheit in den Bereich der realen
Möglichkeit geraten ist - etwa so wie Marx und Engels25 sich die kommunistische

Gesellschaft erträumten, die «die allgemeine Produktion regelt und
mir eben dadurch möglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens
zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem
Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust habe, ohne je Jäger, Fischer, Hirt
oder Kritiker zu werden».

Marcuse schmückt dieses neu angebrochene goldene Zeitalter noch
näher aus: Er spricht von einer kulturellen Tendenz der nicht reprimierten
Libido, die genitofugal sei, d. h. vom genitalen Supremat fort zur Erotisierung

des Gesamtorganismus strebe26. In einer Welt, in der die feindliche
Trennung des körperlichen vom geistigen Teil des Organismus - selbst ein
historisches Ergebnis der Unterdrückung und Verdrängung - überwunden
ist, kann die schon bei Friedrich Schiller vertretene Idee einer «sinnlichen
Vernunft» im spielerisch-ästhetischen Menschen Realität werden27:
Lustprinzip und Realitätsprinzip, Freiheit und Notwendigkeit werden eins.

Die Idee, dass auch das freie Sichauslebenlassen der Triebe eine
Ordnung ermögliche und nicht notwendigerweise zur Zerstörung der menschlichen

Kultur führe, hat den Hintergrund eines Werks abgegeben, das
konkretisiert, was bei Marcuse die organisierte Herrschaft mittels zusätzlicher
Unterdrückung heisst. Es handelt sich um die Schrift «Die Gesellschaft
und das Böse» von Arno Plack28. Seine Grundthese ist die, dass es keinen
Aggressionstrieb gebe, sondern dass Aggression lediglich eine Reaktion auf
Triebunterdrückungen sei. Die Triebunterdrückung ist aber nach Plack
das zentrale Machtmittel der herrschenden Klassen. Indem sie jene bestrafen,

welche gegen die Tabus Verstössen, setzen sie nicht nur ihre Verbote



484 MARCUSE

durch, sondern liefern auch den Nichtbestraften eine Ersatzgenugtuung für
ihr Wohlverhalten. Indem sich die herrschende Klasse selbst an die von
ihr errichteten Tabus nicht hält, stachelt sie die Aufstiegssehnsucht und
damit die Dienstbereitschaft der Beherrschten an. Eine Beseitigung dieser

Unterdrückung würde unter diesen Voraussetzungen eine doppelt segensreiche

Wirkung zeitigen: Sie würde nicht nur das Glück des einzelnen
erhöhen, sondern gleichzeitig die Aggression aus der Welt schaffen.

Plack, der damit die Argumentationslinie Wilhelm Reichs weiter
ausbaut, geht insofern weit über Marcuse hinaus, als für ihn nicht nur die
«zusätzliche», sondern jegliche Repression kulturell überflüssig ist. Er
vertraut darauf, «dass die menschliche Natur, wenn sie nur in Ruhe gelassen
wird und nicht von klein auf verbogen, aus sich selber heraus ein Verhalten
entwickelt, das dem Individuum wie der Gemeinschaft am besten
entspricht29». Die Grundlage des «Bösen» ist nämlich nach Plack die Geisteskultur,

die Ethik, welche den Menschen auffordert, sich gegen Leib und
Trieb und für Seele und Geist zu entscheiden. Durch diese künstliche
Trennung klammert der Mensch einen Teil seines Wesens von sich ab,
fühlt sich für ihn nicht verantwortlich und begibt sich der Möglichkeit,
«sich über seine entscheidenen Antriebe klarzuwerden und sie zu
kultivieren30».

Denkt man an die praktische Nutzanwendung, so enthebt Placks
radikalere Lehre die Politiker des Problems der Quantifizierung der zum
Glück der Menschheit trotz aller technischen Fortschritte noch «notwendigen»

und somit nötigenfalls mittels Repression zu erzwingenden Erzeugung

Weder Marcuse noch Plack aber vermochten sich einer anderen

Hypothek zu entledigen: Der äusserst spekulativen Natur der ihren
Überlegungen zugrundeliegenden Trieblehre. Von dieser Qualifizierung lässt
sich das Werk Sigmund Freuds um so weniger ausnehmen, als Freud
selbst die Grundstruktur seiner Trieblehre wiederholt umgestürzt hat. Dass
über eine so grundlegende Frage wie die, ob es einen Aggressionstrieb gibt,
noch ernsthafte Kontroversen möglich sind, zeigt deutlich, welch unabsehbare

Risiken die Marcusischen Revolutionäre der menschlichen Gesellschaft

zumuten, wenn sie sie mit Gewalt zur Auflehnung gegen die ihr
auferlegten Zwänge veranlassen wollen.

So sehr jeder kultivierte Mensch, der nicht völlig in der Routine des

Arbeitsalltags erstarrt ist, intuitiv Verständnis aufbringt für den neuen
Freiheitsbegriff, der sich hinter Freud und Marcuse auftut, so sehr er ihn
gefühlsmässig wohl sogar teilt, so wenig kann er vergessen, wie viele
Revolutionen sich schon selbst ad absurdum geführt haben, weil ihre Kampfrufe
dem Wesen des Menschen und der Gesellschaft nicht Rechnung trugen.
Nicht nur die kommunistische Gesellschaft hat ihre «Neue Klasse», son-



MARCUSE 485

dem auch die jungen Revolutionäre unserer Jahre sind schon wieder dabei,
ihr eigenes Establishment mit eigenen Verhaltensnormen und eigener
Sprachregelung zu bilden, und sie setzen der repressiven Toleranz und
der patriarchalischen Autorität der bekämpften Generation absolute
Intoleranz und Gewalt entgegen.

Gerade jene Menschen, welche die im Gang befindliche Umwertung
aller Werte am konsequentesten befürworten, die am tiefsten davon
überzeugt sind, dass es möglich ist, eine Gesellschaft anzustreben, die ohne

Vergewaltigung oder auch nur Bevormundung des Einzelnen auskommt -
gerade jene müssen am konsequentesten dem romantischen Revoluzzer-
tum entgegentreten, das uns dazu führen kann, dass aus der Polarisierung
zwischen Ordnungskräften und Anarchisten eine neue, schwerer erträgliche
Spielart der Repression hervorgehen wird. Sie müssen den gesellschaftlichen

Wandlungen eine Richtung weisen, die den Menschen tatsächlich
glücklicher macht. Man scheut sich heutzutage, das Wort auszusprechen.
Aber das ist es doch, was die Menschen suchen: Glück. Glück ist nur
auffindbar im Wissen um das Wesen des Menschen. Wer die Revolution auf
bessere Wege bringen will, sollte daher Marcuse, Freud und Marx ein
besseres Wissen um dieses Wesen entgegenstellen können. Es ist zu
befürchten, dass die Zeit hierfür noch nicht reif ist. Zum besseren Wissen
reicht es noch nicht - aber vielleicht zum besseren Vermuten.

1 Ökonomisch-philosophische Manu- Übersetzung aus dem Amerikanischen,
skripte, 1844, zit. nach Marx/Engels, Stu- Frankfurt 196?, S. 17 ff. - 22 ebd. S. 18. -
dienausgabe, Fischer Taschenbuchverlag, 23 ebd. S. 40. - M ebd. - M (in: Feuer-
Frankfurt a. M., 1966, Band II, S. 38 ff. bach, Gegensatz von materialistischer

- 2 S. 76 ff. - 3 S. 79. - 4 ebd. - 5 S. 82. und idealistischer Anschauung, Marx /
6 S. 88. - 7 S. 102. - 8 S. 103. - 9 Her- Engels Studienausgabe, a.a.O., Band I,
bert Marcuse, Der eindimensionale S. 97). - M ebd. S. 195 ff. - 27 F. Schiller,
Mensch, Übersetzung aus dem Amerika- Briefe über die ästhetische Erziehung der
nischen, Neuwied und Berlin, 576. Auf- Menschen, Säkular-Ausgabe von Schil-
lage 1968, S. 46. - 10 S. 53. - » ebd. - lers sämtl. Werken, 12. Band: Philosophi-
12 S. 54. - " S. 24. - 14 S. 84. - I5 S. 91. sehe Schriften, 2. Teil, Stuttgart und Ber-

- 16 ebd. - " S. 92. - 18 S. 93. - » S. 95. lin i. J. G. Cotta v. J. - 2S München 1967.

- 20ebd. - 21 vgl. Marcuses Darstellun- -29S. 345.-30S. 271.
gen in Triebstruktur und Gesellschaft,


	Marcuse und das Unbehagen in der Kultur

