Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 6

Artikel: Sartres Situation : "... bis ans Ende der zwei Extreme"
Autor: Bondy, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FrANCOIS BONDY

Sartres Situation

«... bis ans Ende der zwei Extreme»

Jean-Paul Sartre einschitzen, bewerten, ausmachen, was eigentlich seine
Impulse, seine produktiven oder ldhmenden Widerspriiche, was sein Den-
ken zwischen totaler Freiheit des Einzelnen im Zeichen der Selbsterschaf-
fung durch das «projet» und totaler Bedingung durch die gesellschaftlichen
Umstédnde von frithester Kindheit an war, heisst, diesen Schriftsteller und
Philosophen dem «Blick» aussetzen — also eben das tun, was Sartre in
«Das Sein und das Nichts» als das Entsetzlichste, als die versklavende
Inbesitznahme durch den «andern» geschildert hat:

«Die Scham, das ist, als eine Natur begriffen zu werden, wo doch diese
Natur mir selber entgleitet und als solche unkennbar ist (.. .) Ich erfasse
den Blick des andern als Erstarrung, als Entfremdung meiner eigenen
Moéglichkeit (. . .) Der andere als Blick ist nur dieses: meine transzendierte
Transzendenz (. ..) Der andere, das ist der verborgene Tod meiner Mog-
lichkeiten.»

Sartre hat sich selbst immer aufs neue radikal kritisiert. Die Vergangen-
heit als tote Masse, als unertridgliche Verfestigung — das ist auch die
eigene, die in Werken nachpriifbare, die spéter als Dokument einer «Neu-
rose» beurteilt, abgewertet wurde. Uber den frithen Sartre hat der spite
Sartre ebenso Gericht gehalten wie iiber Flaubert. Uberhaupt hat Sartre
von seinem Hauptwerk, das 1943 erschien, Abstand genommen wie
Heidegger nach der «Kehre» von «Sein und Zeit». Wie dessen dritter Teil,
so fehlt die als Ethik angekiindigte Fortsetzung von «Das Sein und das
Nichts». Zur ndheren Begriindung dieses Vergleichs sei auf «Heidegger
and Sartre, An Essay on Being and Place» von Joseph P. Fell (Columbia
University Press, New York 1979) hingewiesen; zu andern wesentlichen
Aspekten von Sartres Denken auf Peter Caws «Sartre» (Routledge and
Kegan Paul, London 1979) und bei dieser Gelegenheit allgemein auf den
zuwenig beachteten Umstand, dass die neueren englischsprachigen Sartre-
Studien den franzosischen und deutschen oft iiberlegen sind, jedoch in
unserer kontinentalen Sartre-Rezeption bisher nicht die Aufmerksamkeit
fanden, die sie verdienen.



468 SARTRE

Mittelbar ist die «Ethik» in Bruchstiicken vorhanden, auch abgesehen
davon, dass das wichtigste der nicht vollstindig ins Deutsche iibersetzten
Werke «Saint-Genet» die Aporien einer Ethik exemplifiziert. Im Sonder-
heft der Zeitschrift «Obliques» (Nr. 18-19, Nyons, Frankreich), dem ein
weiteres Heft folgen soll, sind Exzerpte aus Heften von 1947 unter dem
Titel «La Grande Morale» erschienen — es ist offenbar das einzige erhal-
tene von zehn Heften, die zwischen 1947 und 1949 entstanden sind. Diese
Aufzeichnungen beweisen, dass Sartre mit dem Vorhaben einer «Ethik»
lange gerungen hat, bevor er es aufgab.

Hier wird insbesondere der Gedanke abgehandelt und abgewandelt,
dass alles historische Denken im Zeichen eines philosophischen Systems
steht: «Wenn es eine Geschichte gibt, so ist es diejenige Hegels. Eine
andere kann es nicht geben.» Eine der aphoristischen Notizen lautet: «Der
Existentialismus gegen die Geschichte durch die Behauptung der unredu-
zierbaren Individualitiit der Person.» Ein anderer: «Immer jenseits seiner
geschichtlichen Aktion sein. Wie die Geschichte selber. Wer drinnen bleibt,
ist in sie eingeschlossen wie in einen Sarg, die Geschichte ist bereits
anderswo. Permanente Revolution.»

Wir begegnen hier dem bei Sartre dominierenden Motiv des «Einge-
schlossenseins», durch welches er weit eher der Phidnomenologe der
«Sequestrierung», der Ummauerung ist als der Denker der Freiheit.

Mehrere Sdtze von Georges Bataille, dem zwischen Hegel und Nietzsche
zerrissenen Denker, dem Sartre einen Essay gewidmet hat und mit dem er
in einem Pariser philosophischen Kreis offentliche Diskussionen hatte,
werden zustimmend angefiihrt, wie dieser: «Die Abwesenheit des Mythos
ist auch ein Mythos» und «Das Universale ist in gewisser Weise eine
Flucht». Es folgen Bekenntnisse zur Poesie, die das im gleichen Heft erst-
mals erschienene Mallarmé-Fragment bestitigt. «Liebe zum Scheitern.
Liebe des Unmaoglichen. Der authentische Mensch kann nicht umhin, in
irgendeiner Weise poetisch zu sein.» Und spiter: «Die Poesie rettet das
Scheitern als solches.»

Die Verbindung einer Moral mit einer Sinngebung im Zeichen eines
Fortschritts, um die spéter die «Kritik der dialektischen Vernunft» kreiste
— die konkrete Darstellung der Strukturen und Wechselwirkungen wurde
auf einen zweiten, nie geschriebenen Band aufgespart — wird als in sich
widerspruchsvoll und unvollziehbar gezeigt, mit Hinweis auf Kafka. Das
geschichtliche Ziel findet sich nie in der erfahrenen Geschichte, die stets
ihre Kehrseite hat. Sartres Beispiel: «Die bedriickende russische Biirokratie
als Kehrseite des Fortschritts des Proletariats.» Es gebe Fortschritt, weil
es kein Zuriick gibt, aber es gebe anderseits keinen Fortschritt, weil die
Verschiedenheit, die Andersartigkeit zwischen Zielen und Geschehen



SARTRE 469

uniiberwindbar bleibe. Geschichte und Moral seien antinomisch: «Eine
konkrete Moral ist so etwas wie die Logik des wirksamen Handelns.»

Spitere Schriften, Erkldrungen aus den letzten Jahren, in denen wegen
der nahezu volligen Erblindung Sartre nicht mehr schrieb und nur noch
Ausserungen aufzeichnen liess, sehen den Eintritt in eine eigentliche
Geschichte voraus, in welcher eine Ethik moglich wire. Im vorliegenden
Fragment gilt eine solche «andere» Geschichte als grundsitzliche Unmog-
lichkeit, und zwar mit Argumenten, die spédter von Sartre iibersprungen
aber nicht widerlegt wurden.

Fiir Sartre war schliesslich die vollige «Durchsichtigkeit» aller Men-
schen in einer Gesellschaft ohne Privilegien vorstellbar. Ethisch wire
dann jedes Handeln, das dieses Ziel nidher bringt. Doch hat Sartre bis
zuletzt um diese Ethik gerungen, sie immer wieder anders formuliert;
im letzten, kurz vor dem Tode in drei Heften von «Le Nouvel Observateur»
veroffentlichten Gespriach mit Benny Levy (offenbar ein junger Philosoph
und ein Freund), wird auch das nach 1968 hiufig abgegebene Bekenntnis
zu Gewalt und Terror als Motoren der Befreiung wieder in Frage gestelit.
Die hier ausgesprochene Hoffnung, im Dialog mit jungen Revolutionédren
schliesslich doch eine Ethik zu erarbeiten, ist unerfiillt geblieben; man
konnte mit Sartreschen Analysen beweisen, dass sie es bleiben musste.

Zur Grundlage von Sartres Prestige, das er spater in den Dienst seines
Engagements gestellt hat, gehoren die philosophischen Schriften. In einem
Aufsatz iiber Sprache in der «Revue d’Esthétique» hat Sartre sich zum
Verindern der franzosischen Sprache bekannt, zur Notwendigkeit, schwer-
fallig und ungewohnt wirkende Wortbildungen deutschen Ursprungs ein-
zufiihren — doch gerade diesen Nachweis hat er in einer bezaubernd ein-
fachen, durchsichtigen Sprache gefiihrt.

Auf Sartres Philosophie passt der Ausdruck «Existentialismus» zunichst
nicht. Er hat ihn selber kaum gebraucht, bis das Wort durch Kommenta-
toren und durch die Mode aufgezwungen wurde, hat es erst dann selber
verwendet, zumal in seiner populédrsten, aber auch flachsten philoso-
phischen Schrift «Der Existentialismus ist ein Humanismus».

Friiher Ruhm

Die meisten, die damals iiber Sartre als Philosophen sprachen, kannten
gewohnlich nur diese Schrift, die dem schnellen Verstindnis kein Hin-
dernis bietet und sich schon darin von Sartres wirklich philosophischen
Werken unterscheidet. Vermutlich hitte Sartre niemandem sonst erlaubt,
seine Gedankenginge so zu vereinfachen, wie er es in jener Gelegenheits-
schrift selber getan hat.



470 SARTRE

Schon vor 1940 war Jean-Paul Sartre ein wenn nicht populérer, so
doch sehr bekannter Autor, dem iltere Schriftsteller wie André Gide
hereits hochste Aufmerksamkeit zuwendeten. Das galt nicht fiir die sehr
personliche Aufarbeitung Husserlscher «Evidenzen» in den Werken vor
«Das Sein und das Nichts», sondern fiir «La Nausée» (Der Ekel) und die
Novellen von «Le Mur» (Die Mauer) sowie fiir eine Reihe glanzvoller
literarischer Entdeckungen und Erledigungen, die in «La Nouvelle Revue
Frangaise» erschienen und spiter in «Situations I» gesammelt wurden. Mag
Sartres damalige Einschitzung von John Dos Passos als grosstem Schrift-
steller der Gegenwart iiberholt wirken — sie ldsst die Technik der eigenen,
vor dem Krieg begonnenen unabgeschlossenen Romanreihe «Die Wege
der Freiheit» verstehen; insgesamt war hier ein neuer Ton und eine frische
Direktheit, die die spétere franzosische «Tiefenkritik» oft vermissen 1asst.

Im besetzten Paris durfte das Schauspiel «Die Fliegen» gespielt werden
und mochte als Résistance-Thema der Befreiung von einer Tyrannei ver-
standen werden. «Das Sein und das Nichts» wurde nach dem Erscheinen
1943 viel gelesen — wenn auch vielleicht, ausser von Spezialisten, nicht Seite
um Seite. Als Sartre gleich nach dem Krieg eine Zeitschrift griindete —
der Titel «Les Temps Modernes» war von Chaplins Film inspiriert —, war
diese von der engagierten Literatur, vom sozialen Zeugnis, von der Mili-
tanz bestimmt. Mitherausgeber und Mitarbeiter entfernten sich — diskret
wie Raymond Aron, im Zeichen weitreichender Auseinandersetzungen
wie Albert Camus und der Mitherausgeber Maurice Merleau-Ponty. Der
Streit zwischen Sartre und Camus um das Wesen der Revolution, der
Freiheit, des Totalitarismus wurde bis zum Uberdruss kommentiert — und
zwar weltweit.

Spitere Dispute, Wendungen, auch Werke hatten nicht mehr die gleiche
Aura des Wesentlichen und Dringlichen. Ob nun Sartre sich total und
schroff fiir Stalin und jede kommunistische Partei aussprach, ob er nach
dem Einmarsch in Ungarn das Sowjetsystem und die ungarische Partei
ebenso schroff verwarf — aber zugleich auch Chruschtschow tadelte, Kri-
tisches iiber Stalin gesagt zu haben, wofiir «die Massen» noch nicht bereit
seien; ob er in Reportagen aus der Sowjetunion dort hochste Freiheit
fand, ob er spdter zugab, die meisten Berichte seien gar nicht von ihm
selber geschrieben worden, und sein wahrer Eindruck sei ganz anders
gewesen — das hatte etwas Anekdotisches, war nicht himmelstiirmend.

Mit dem grossen Erfolg der Jugend-Autobiographie «Die Worter» — sie
wird zu sehr als authentisches Dokument beurteilt, als diente sie nicht
zugleich Thesen des spateren Sartre — hatte der Autor einen paradoxen
Erfolg; er spottete darin iiber den Ehrgeiz des Jiinglings, ein beriihmter
Schriftsteller zu werden, sah diesen Erfolg als ein Scheitern und befestigte



SARTRE 471

doch mit «Die Worter» seine Lage als Erfolgsautor, mochte er auch nun-
mehr der Literatur, sogar der «engagierten», im Namen direkterer Aktion
absagen.

Ob sich Sartre 1968 der Jugendrevolution anschloss und die Stu-
denten aufrief, gewaltsamer und radikaler zu sein, ob er sich schiitzend
vor extrem radikale Zeitungen stellte wie «La Cause du Peuple», deren
friithere Redaktoren verhaftet wurden, wiahrend niemand an Sartre riihrte
— er stand dennoch nicht mehr im Mittelpunkt des Interesses. Das war er
wohl zuletzt wihrend der Kdmpfe in Indochina, und vor allem in Algerien,
durch seine Aufrufe, durch Manifeste, die Hunderte von prominenten
Mitunterzeichnern fanden — Sartres Wohnung wurde damals durch Plastic-
bomben verwiistet.

Spitestens 1970 war es um ihn als politischen Schriftsteller und Mili-
tanten stiller geworden. Sammlungen friiherer politischer Aufsétze erschie-
nen in der Reihe «Situations» und wirkten, auch in Sartres Augen, oft
iberholt. Weggelassen wurde, wenn ich nicht irre, nur einer: ein Essay,
der sich zur europdischen Einheit als Abgrenzung gegen die Sowjetunion
und Amerika bekannte.

1970 erschienen die drei Bande — 2800 Seiten — des Flaubertbuchs «Der
Idiot der Familie», eine Psychographie mit eingehendster Deutung der
Herkunft, der Kindheit, der friihesten Schriften. Der kronende Band, der
den Triumph jenseits des als Scheitern aufgefassten Lebens durch das
Gelingen von «Madame Bovary» darstellen sollte, ist nicht geschrieben
worden. Dieser riesige Torso wurde mit Achtung, mit Staunen, aber auch
kritisch kommentiert; eine so unkritische Bewunderung, wie sie spater mit
einigen Ausnahmen in der deutschen Rezeption frappierte, fand in Frank-
reich nicht statt. Sartre hat oft kritisch iiber eigene Arbeiten gesprochen —
geradezu wegwerfend iiber seinen «Baudelaire» — und sagte: «Ich bewun-
dere nicht und will nicht bewundert werden.»

Einmauerung

Zu Sartres Breitenwirkung, die deutlicher war als die Tiefenwirkung,
gehorten die Schauspiele, die Romane mehr als die philosophischen
Schriften. Merkwiirdig, dass der vierte Band von «Die Wege der Freiheit»
ungeschrieben blieb, der im Gegensatz zu den vorhergehenden nicht mehr
schwankende, sondern entschiedene Charaktere von Handelnden zeigen
sollte.

Am beriihmtesten wurde das Schauspiel «Die schmutzigen Hinde,
dessen Auffiihrung Sartre einige Jahre lang untersagte, weil er inzwischen



472 SARTRE

zur kommunistisch gefiihrten «Friedensbewegung» gestossen war und die
Kommunisten dieses Stiick fiir ein infames antikommunistisches Machwerk
erkldrten, obgleich darin ein volksnaher, erfahrener kommunistischer Fiih-
rer, der notwendige Kompromisse schliesst, einem jungen extremistischen
Maéchtegernrevolutiondr politisch iiberlegen erscheint, so dass hier eher
von einer Kritik des eigenen «Ultralinkstums» gesprochen werden konnte.
Dieser Fiihrer Hoederer liess an Dimitrow, an Togliatti denken. Die These
von «Die schmutzigen Hinde» — daran muss erinnert werden — ist, dass
in den Augen eines revolutiondren Biirgerhassers nicht etwa Blut und
Terror die Hinde beschmutzen, sondern Kompromisse mit der Bourgeoi-
sie; der Intellektuelle, der den Sinn solcher Kompromisse nicht verstehen
kann, wird als unreif dargestellt — auch kommt die «private» Motivierung
des Mords durch Eifersucht hinzu.

Erfolgreich war auch das Schauspiel «Der Teufel und der liebe Gott»,
bedeutender «Die Eingeschlossenen» (Les séquestrés d’Altona). In der
Seele eines Schuldigen sind alle Ruinen gegenwirtig, die inzwischen das
Wirtschaftswunder weggerdumt hatte. Doch iiber das deutsche Thema
«Schuld und Hochkonjunktur» hinaus waren fiir Sartre die Erfahrungen
des Stalinismus und des Algerienkrieges Motivierungen dieses Protestes
gegen alle «Bewidltigung» durch Vergessen.

Von den anderen Stiicken behauptet sich am ehesten «Huis clos» von
1945 (Geschlossene Gesellschaft), eines jener Werke Sartres, die nichts mit
einem «projet», einem Zukunftsentwurf zu tun haben, sondern Vergangen-
heit als unabdnderliches Schicksal darstellen. Es ist ein Dialog zwischen
Abgeschiedenen, denen nicht gelingt, ihre Beziehungen nunmehr auf eine
bessere Basis zu stellen und die sich ewig im Kreis bewegen miissen. Das
gleiche Motiv findet sich in zwei Drehbiichern «Les jeux sont faits» (Das
Spiel ist aus) — «L’engrenage» (Das Ridderwerk). Auch diese Titel offen-
baren, dass es um Unabinderlichkeit, um Eingeschlossenheit geht —
Gegenstiick zur befreienden Tat. Die Nachtseite der totalen Freiheit
durch kiinstlerische Schopfung, durch Tat ist das Irreparable, das End-
giltige, und es ist diese Nachtseite, die der Schriftsteller Sartre am besten
gestaltet hat. Nur im «Saint Genet» ist die Schopfung als Ausweg dar-
gestellt, nicht im «Baudelaire», nicht im «Idiot der Familie» — doch hat
Sartres umfassende Deutung seinerzeit Jean Genet selber als Erzdhler
geldhmt . . .

Dass Eingeschlossensein die Grundbefindlichkeit ist, beweist das Frag-
ment iiber Tintoretto «Le séquestré de Venise». Flaubert galt als «Eremit»
von Croisset, wird aber von Sartre stets «Le séquestré» genannt — wiahrend
«der Klausner» in der deutschen Ubersetzung doch eher auf den Eremiten
hinweist.



SARTRE 473

Eine Philosophie der Offenheit, ein literarisches Werk, das sich der
Ausweglosigkeit widmet — das ist einer der Widerspriiche, die eng mit
Sartres Einsichten zusammenhéngen. Anders verhilt es sich mit dem Unter-
schied zwischen den bedeutenden Werken und den oft hastigen, heftigen
Stellungnahmen, die Sartre selber oft revidiert hat — manchmal von einem
Heft von «Les Temps Modernes» zum nidchsten und die keine Sorge um
genauere Information erkennen lassen. Um nur ein Beispiel zu nennen:
Sartre hat die mehrjihrige Einweisung in ein Lager von Pasternaks Gefahr-
tin Olga Ivinskaja — inzwischen in deren Autobiographie geschildert —
ausdriicklich gutgeheissen und jene, die daran Anstoss nahmen, als mani-
sche Antikommunisten angeprangert. Er nahm spéter an Kundgebungen
der Sympathie fiir russische Dissidenten teil, doch wurde unldngst wieder-
um sein Schauspiel «Nekrassow» aufgefiihrt, das Dissidententum und Sturz
sowjetischer Politiker als Erfindung der bourgeoisen Boulevardpresse ver-
spottete.

Der doppelte Sartre

Man mag von einem «doppelten Sartre» reden und sich auf den bedeuten-
den Sartre konzentrieren, manche Episoden und Stellungnahmen iiber-
gehen, andere, die ihm zur Ehre gereichen, in Erinnerung rufen. Seine letzten
Stellungnahmen betrafen die Aufnahme von «boat people» in Frankreich
und den Boykott der Moskauer Olympiade, beidemal gemeinsam mit dem
Studienfreund und spéteren Gegner Raymond Aron. Doch durchdringen
sich bei Sartre alle Bereiche; wer die Ausdriicke «Totalitdt» und «totali-
sieren» so viel gebraucht hat, muss auch als Ganzheit gesehen werden.

Die Radikalitit seiner Philosophie kommt von Kierkegaard (dem Sartre
einen hervorragenden Essay gewidmet hat) und Kafka wie von Hegel und
Marx. Die grundlegende Gegebenheit ist die Fremdheit, die Feindschaft
zwischen den Menschen, deren Beziehung durch den «Blick» erfolgt, der
den andern zum Objekt macht, ihm nicht die Freiheit der Existenz lasst,
jenes Nochnichtsein, durch das die Existenz ein Hohlraum ist, nicht ein
Wesen und somit — Hegel wird da bemiiht — ein «Gewesenes».

Des doppelten Weges in die vollige Einsamkeit und in die Durchsich-
tigkeit der Sozialisierung ist sich Sartre bewusst, wenn er in «Das Sein und
das Nichts» schreibt: «Um durch eine letzte Anstrengung das Subjekt und
das Objekt zu versohnen, miissen wir, wenn auch nur ein einziges Mal, in
der Imagination die verborgene Einsamkeit verwirklichen, die unsere
Taten und unsere Gedanken auflost. Dieses Versteckspiel wird erst enden,
wenn wir den Mut finden, zugleich und gleichzeitig bis ans Ende dieser
beiden Extreme zu gehen.»



474 SARTRE

In Sartres Leben iiberwiegt — mindestens von aussen gesehen — die Gesel-
ligkeit, von der Ecole Normale Supérieure an und der Freundschaft mit
Paul Nizan, der lebenslangen Verbindung mit Simone de Beauvoir, deren
Erinnerungen eine unentbehrliche Quelle bleiben. Es folgt Unterricht in
«Lycées», die Zeit im franzosischen Institut in Berlin in Nachfolge Ray-
mond Arons, durch den Sartre auf Husserl gewiesen wurde und dessen
Einfiihrung in die Geschichtsphilosophie (1938) Sartres eigene Sicht der
Geschichte — jedes Ereignis wird immer wieder anders gedeutet werden,
solange es liberhaupt Geschichte gibt — beeinflusst hat. Bezeichnend fiir
das fehlende politische Interesse ist aus der Berliner Zeit ein Brief, in dem
Sartre Adolf Hitler mit dem franzosischen Ministerprasidenten Gaston
Doumergue vergleicht — beide seien reaktiondr . . .

Die Weggenossenschaft mit den Kommunisten folgte dem Scheitern
einer eigenen Parteigriindung. Mit den Ultralinken, denen Sartre sich ab
1968 nahe fiihlte, war die Verbindung erfreulicher — die Kommunisten
hatten auch in der Zeit des Sympathisantentums nicht mit Angriffen
gespart, in denen sich besonders der spéatere «Abweichler» Roger Garaudy
hervortat. Zu diesem Leben gehorten viele Reisen — vom ungarischen Auf-
stand schrieb Simone de Beauvoir in den Memoiren, das hitte den «armen
Sartre» in seinen Ferien in Venedig arg gestort, doch ist ihm selber dieser
Kommentar nicht anzulasten .

Prinzip Engagiertheit

Stets bereit, Hilfesuchende zu unterstiitzen, ohne je dariiber zu sprechen,
hat Sartre namentlich durch Vorworte Autoren geférdert, die er politisch
oder literarisch schitzte. Seine Einleitung eines Romans von Nathalie
Sarraute ist spiter von Kennern des Nouveau Roman kritisiert worden, sie
hat aber fiir die Durchsetzung dieser Autorin wie der «Schule» Entschei-
dendes geleistet; da ist auch an die Einfithrung zu Senghors Anthologie
der «Schwarzen Poesie» zu denken und an jene zu Frantz Fanons anti-
kolonialistischem Manifestbuch.

Doch steht in diesem geselligen Leben, zu dem auch die Biihne gehorte,
die eigene Arbeit im Mittelpunkt. Als Autor war Sartre grossziigig, uneitel,
hat Hunderte von Seiten seiner Manuskripte verloren, vergessen —, weit
entfernt, sie fiir unsterbliche Meisterwerke zu halten.

Zeuge der Zeit? Eher darf man mit Raymond Aron, der es am Tag nach
Sartres Tod am Fernsehen so ausdriickte, sagen, dass Sartre sich mit Mut
allen Stiirmen der Epoche ausgesetzt hat. Was er fiir die Aktualitdt, was
die Aktualitét fiir ihn bedeutet hat, l4sst sich nicht auf den Begriff Zeugen-



SARTRE 475

schaft bringen. Engagement? Gewiss, doch passt die Formel auf viele seiner
Werke nicht, die Dauer haben und tief wirken. Manche seiner Gewissheiten
waren daneben und sind heute von geringem Belang. Doch hat Sartre
Stachel in unser Bewusstsein gesenkt, die bleiben. Den sich oft selbst
dementierenden Sartre zu widerlegen, ist in manchen Fallen leicht — und
unergiebig. Den Widerspruch zwischen dem isolierten Individuum und den
ersehnten «durchsichtigen» zwischenmenschlichen Beziehungen hat Sartre
nicht erfunden, er hat ihn reflektiert.

Ist es der «Blick», durch den der andere nicht mehr offene Moglichkeit
ist, sondern verfestigte Natur wird? Ist es der «Mangel», der die Men-
schen, nicht nur die Klassen, zu Antagonisten macht? Ist es der spétkapi-
talistische Konsumzwang, der die Menschen sich selbst und den andern
entfremdet? Die Begriindungen wechselten, die Konsequenz ist jeweils die
gleiche. Rousseaus Individualismus und gleichzeitiges Bekenntnis zur
«volonté générale» ist jene Spannung, in der sich auch Sartre bewegte. In
Sartres phdnomenologischen Beschreibungen gibt es nicht «Liebe», son-
dern nur die Evidenz ihrer Widerspriichlichkeit; denn der Geliebte werde
zugleich in seiner Freiheit und als Besitz gewollt.

Gruppe gegen Serie

Der Widerspruch zwischen Freiheit und Gewalt ist teils historisch begriin-
det, teils subjektiv und spezifisch fiir Sartre. Zugrunde liegt die Ablehnung
jeder verfestigten Ordnung — ob Demokratie ob Diktatur, gleichviel; unter
der deutschen Besetzung, als keine Ordnung mehr legitim und verinner-
licht war, sei Freiheit — schrieb er — am starksten erlebt worden. Jede Ver-
tretung, jeder Wahlakt ist Expropriierung, Selbstberaubung der Entschei-
dungsfreiheit; nur die auf Siedehitze zur revolutiondren Tat zusammen-
geschweisste «Gruppe» wirkt als Freiheit, aber fiir Momente — nicht mehr
nach ihrem Sieg, wenn sie selber als Institution wirkt und die Menschen
wiederum als passive «Serie» behandelt. Gewalt erscheint nicht nur als der
Weg zur kiinftigen Freiheit, sondern als mit ihr identisch.

In der Literatur, der Kunst galten jedoch fiir Sartre ganz andere Regeln:
«Wer schreibt, anerkennt schon dadurch die Freiheit des Lesers. Wer
liest, erkennt, schon indem er ein Buch aufschliigt, die Freiheit des Schrift-
stellers, und so ist das Kunstwerk ein Akt des Vertrauens in die Freiheit
des Menschen» (1946).

Spiter leugnete Sartre die Beziehung zwischen Literatur und Freiheit,
wollte dem Schreibenden, vor allem sich selber, die Illusion nehmen, dass
er etwas fiir die Menschheit tue. Aus der «engagierten Literatur» wurde



476 SARTRE

Engagement jenseits von Literatur. Doch nur theoretisch. Wiahrend Sartre
solches in der extremen Zeitung «L’Idiot international» predigte, vergrub
er sich in «Der Idiot der Familie» und fragte sich, ob er damit fiir die
Zukunft irgendeinen noch nicht bestimmbaren, aber doch niitzlichen Bei-
trag leiste; er liess jedoch diese Frage offen und bekannte, er konne eben
nicht anders.

Der Vergleich mit Rousseau darf nicht die Analogie mit Thomas Hobbes
libersehen lassen, mit dessen Denken ja auch Rousseau rang. Fiir Hobbes
ist die schrankenlose Gewalt von oben unersetzlich, fiir Sartre ebenso
unerldsslich die Gewalt von unten. Fiir mittelnde Instanzen ist beidemal
kein Raum.

Abstraktes «projet»

Mogen Sartres philosophisches, literarisches, dramatisches Werk und
sein Engagement mit dessen Dokumenten unterschiedlichster Qualitat nicht
zu trennen sein — vom Autor, der soviel geschrieben und gesagt hat, teils
einzigartig, teils ganz in der Tradition des franzosischen Intellektuellen,
wird nicht alles bleiben, auch wenn das Gesamtwerk in die klassische
Diinndruckausgabe von «La Pléiade» eingeschreint wird. Kein «Blick»
eines Kritikers oder Literaturhistorikers wird Sartre so verfestigen, wie er
das in «Das Sein und das Nichts» geschildert hat — und zwar deshalb nicht,
well es so viele verschiedene Blicke sein werden und Urteile in solcher Plu-
ralitit kein «Urteil» sind.

Mit diesem Vorbehalt sei zum Schluss nochmals die These vertreten,
dass Sartre die Darstellung der Zwinge, der Verhédngnisse, der Entfrem-
dung und Feindschaft zwischen Menschen, des Eingeschlossenseins, der
Erstarrung von Leben zu Schicksal oft unvergleichlich gestaltet, dass aber
die Welt des Offenen, des Mdglichen, des «projet», des sich frei Er-
schaffenden zwar in philosophischen Schriften definiert wird, jedoch im
literarischen Werk fehlt.

Wenn auf «Das Sein und das Nichts» die angekiindigte Ethik nicht folgte,
wenn der zweite Band der «Kritik der dialektischen Vernunft» nicht
geschrieben wurde, wenn die «Wege der Freiheit» unterbrochen wurden,
wenn von Baudelaire so vieles gesagt wurde, nur nicht, warum «Les fleurs
du mal» die moderne Lyrik begriindet haben und zahllose Menschen so
tief berithren, wenn von Flaubert die Neurose untersucht wurde, aber nicht
das von Sartre selbst so hoch geschitzte Meisterwerk, so ist Sartre nicht
uns, wohl aber sich selber etwas «schuldig geblieben».

Dieses Verharren in den Verfestigungen, im «Raderwerk» ist gewiss



SARTRE 477

jeder «voreiligen Versbhnung», jeder Harmonisierung im Sinn eines
«Systems» vorzuziehen. Doch es dndert nichts daran, dass Sartres Werk
bei aller gewaltigen schreibwiitigen Produktivitat im Zeichen des «Man-
gels» steht, und dass der schmale Essay-Roman «La nausée» neben einigen
Novellen und «Das Sein und das Nichts» uns stirker beriihren als jene
«Wilzer», in denen Sartre seine «frithere Neurose», seine biirgerlichen
Traditionen und Illusionen zu iiberwinden meinte.

Als sich der engste Gefidhrte Sartres, Maurice Merleau-Ponty, vom
Freund trennte und zugleich von seinem eigenen Buch «Humanismus und
Terror», das Stalins Schauprozesse einerseits entlarvte, anderseits auch
rechtfertigte, da sah er — in «Les mésaventures de la dialectique» — eine
vollige Kohidrenz zwischen Sartres Philosophie und seinem «Ultrabolsche-
wismus». Es war damals Raymond Aron, schérferer und friiherer Kritiker
an Sartres politischen Thesen, der diese Philosophie in Schutz nahm und
einen direkten Zusammenhang zwischen Sartres philosophischem Werk
und seinen politischen Stellungnahmen abstritt.

Es gab ein zweifaches Missverstindnis um Sartre: einmal, dass sein
philosophisch-literarisches Werk und die darauf gegriindete Prominenz
seinen politischen Stellungnahmen besondere Bedeutung gebe, sie legiti-
miere; zum anderen, dass politische Sprunghaftigkeit und Kurzschliissig-
keit, die mehr mit Stimmung, Temperament und Atmosphire als mit
Analyse zu tun hatten, auch Sartres Beitriage zur Phanomenologie entwerte-
ten. Erst jenseits dieser beiden Vorurteile, die im Positiven wie im Nega-
tiven von der mythischen Vorstellung der monolithischen Kohérenz eines
Geistes ausgehen, vermogen wir Jean-Paul Sartres «Situation» wahrzu-
nehmen und — wenigstens provisorisch — zu umreissen.

1Vgl. vom Verf. «Sartre und die Politik», Merkur, August 1967.
Die meisten Schriften Jean-Paul Sartres sind im Rowohlt Taschenbuch-Verlag, Rein-

bek, Hamburg, erschienen. Die Biicher von Maurice Merleau-Ponty, von denen in
diesem Aufsatz die Rede ist, sind beim Verlag Suhrkamp, Frankfurt, erschienen.



	Sartres Situation : "... bis ans Ende der zwei Extreme"

