
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 5

Artikel: Drei literarische Formen des Weltschmerzes : Goethes "Werther",
Foscolos "Jacopo Ortis", Chateaubriands "René"

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Gsteiger

Drei literarische Formen des Weltschmerzes

Goethes «Werther», Foscolos «Jacopo Ortis», Chateaubriands «René»

Werther ist ein Briefroman, er gehört in eine Gattungstradition, die bis zu
den Lettres portugaises (1669) zurückreicht und im 18. Jahrhundert, vor
allem seit Richardson und Rousseau (La NouveUe Héloise, 1759), eine

von Vorromantikern und Romantikern gerne praktizierte Form der Ich-
Erzählung hervorbrachte1. Seine Struktur ist verhältnismässig einfach; im
Gegensatz zu den komplexeren Briefromanen eines Richardson, Rousseau
oder Laclos, die mehrere Absender und Empfänger ins Spiel bringen und
mit verschiedenen Perspektiven arbeiten, enthält er im wesentlichen nur
die Briefe Werthers an seinen Freund Wilhelm, eine Gestalt, die überhaupt
kein Relief gewinnt. Eine Ausnahme bildet allerdings der umfangreiche,
den Roman abschliessende Bericht des Herausgebers an den Leser, in den
auch Briefe Werthers an Lotte sowie ein langes literarisches Zitat
eingebettet sind. Dieser Herausgeber, der nicht identisch ist mit dem
Briefpartner Wilhelm, ist der eigentliche Antagonist Werthers. Trotzdem kann
man sagen, dieser sei die einzige Hauptfigur des Werkes, und es gilt von
einem solchen «Figurenroman» (Wolfgang Kayser) in besonderem Mass,
«dass der Roman von der Figur, wenn ihre Substanz vor allem nach der
Seite der Passivität, Einsamkeit und Seelenhaftigkeit ausgeformt wird,
leicht zur Lyrisierung neigt» 2. Lyrisierung bedeutet Subjektivität, bedeutet
Vergegenwärtigung. «Im Lyrischen herrscht das Präsens vor3.» «Dans le

roman par lettres - comme au théâtre —, les personnages disent leur vie
en même temps qu'ils la vivent; le lecteur est rendu contemporain de

l'action, il la vit dans le moment même où elle est vécue et écrite par le

personnage ...4.» Dieser lyrisch-empfindsame, an Interjektionen,
Satzfragmenten und gefühlsbefrachteten Vokabeln (wie «Herz» und
«unendlich») reiche Stil tritt erst im Herausgeberbericht zurück, während er
in der kurzen Einführung desselben Herausgebers noch dominiert («Und
du gute Seele, die du ebenden Drang fühlst wie er .»)s. Der Schluss des

Romans will nicht mehr Identifizierung des Lesers mit dem Protagonisten,



422 FORMEN DES WELTSCHMERZES

sondern Objektivierung des Geschehens: es geht um «genaue Nachricht» 6

(das Geschehen ist nur noch in den eingearbeiteten Dokumenten unmittelbare

Gegenwart, in den analysierenden Zwischentexten jedoch Vergangenheit).

«Handwerker trugen ihn. Kein Geistlicher hat ihn begleitet7.» Die
vielbewunderten sachlich-berichtenden Schlusssätze haben mit dem
geschilderten lyrischen Stil nichts mehr gemeinsam.

Die Ultime lettere di Jacopo Ortis von Ugo Foscolo, in der Erstfassung
1798, vollständig dann 1802 publiziert, halten sich, wie es scheint, formal
(und in weiten Teilen auch thematisch) an das Goethesche Vorbild: eine

Sammlung von Briefen des tragischen Hauptakteurs sowie eher spärliche,
gegen Schluss breiter angelegte Verbindungstexte des Herausgebers, auch
hier ein Freund des Selbstmörders (Lorenzo Alderani); dazu kommt,
eingeschachtelt in einen der Briefe, das trotz seines Titels mehr lyrische als

epische Frammento della storia di Lauretta. Zwar ist, anders als bei
Goethe, der Empfänger der Briefe mit dem Herausgeber identisch, doch
resultiert aus dieser Vereinfachung unmittelbar kein bedeutender
Unterschied. Wie im Werther sind die weitaus meisten Botschaften an den einen
Empfänger gerichtet; nur ausnahmsweise finden sich Briefe an die Geliebte
(hier Teresa, dort Lotte). Das erwähnte Fragment der Lauretta-Geschichte
ist in gewisser Hinsicht mit der langen Ossian-Vorlesung Werthers anlässlich

seines letzten Besuchs bei Lotte vergleichbar. In beiden Fällen handelt
es sich um ein literarisches Zitat, das die Thematik der Briefe aufnimmt
und verdichtet (bei Goethe z.B.: «- ich bin allein, verloren ...», «Ich sitze
in meinem Jammer ...», «... die Zeit meines Welkens ist nahe ...»8; bei
Foscolo findet sich sogar ein ausdrücklicher Hinweis darauf, dass der
Schreibende mit diesem Text einen Spiegel der - eigenen -
schicksalhaft-unglücklichen Liebe geben wollte9). Die Art dieses «Zitierens» ist
freilich recht ungleich. Goethe verwendet direkt eine von ihm verfertigte,
für den besonderen Zweck überarbeitete und freier gestaltete Übersetzung
der Songs of Selma des Pseudo-Ossian James Macpherson. Foscolo variiert
die literarische Vorlage, das «englische Büchlein», das eine unglückliche
Geschichte erzählt («In un libretto inglese ho trovato un racconto di
sciagura», lässt er seinen Helden schreiben10), nämlich Laurence Sternes
A Sentimental Journey, wo die geistesgestörte, vom Verfasser gefühlvoll
beklagte Maria erscheint, die Ortis-Foscolo mit Lauretta nun gleichsetzt.
Ganz abgesehen von der verschiedenen Technik des «Zitierens» -
Übersetzung bzw. freie Weiterentwicklung eines fremdsprachigen zeitgenössischen

Textes - signalisieren die unterschiedlichen literarischen Bezugspunkte

Ossian und Sterne auch eine kennzeichnende Differenz der
Perspektiven.

An derartigen literarischen Bezugspunkten fehlt es auch sonst weder im



FORMEN DES WELTSCHMERZES 423

Werther noch im Ortis. Sie aktivieren beim zeitgenössischen Leser
bestimmte Erwartungen. Berühmt ist die Stelle im Brief vom 16. Juni 1771,
als nach dem Gewitter Lotte die Hand Werthers ergreift und «Klopstock !»

sagt. «Ich versank in dem Strome von Empfindungen, den sie in dieser

Losung über mich ausgoss», heisst es in der Erstfassung (während in der

späteren Fassung präzisiert wird, dass es sich um einen Hinweis auf die
«herrliche Ode», nämlich Die Frühlingsfeier, handelte, deren sich Werther
«sogleich» erinnerte) u. Andere literarische Signale sind die Anspielungen
auf den zeitgenössischen empfindsamen Roman Oliver Goldsmiths und
Madame Riccobonis im selben Brief, die Nennung Lavaters im Brief vom
1. Juli 1771, vor allem aber auch die Auseinandersetzung Werthers mit
Homer, seiner Lieblingslektüre, die ihm, wie er am 13. Mai 1771 schreibt,
eine ganze Bibliothek ersetzt, jedoch mehr und mehr zugunsten des

«romantischen» Ossian zurücktritt, bis es sechzehn Monate später heisst:
«Ossian hat in meinem Herzen den Homer verdrängt» 12. Und noch der
Selbstmord ist literarisch akzentuiert: auf dem Pult liegt aufgeschlagen
Lessings Emilia Galotti.

Bei Foscolo müssen wir zur Erstfassung zurückgehen, um ebenso deutliche

Hinweise zu finden. In seinem letzten Brief schreibt Ortis der
Geliebten: «Tu frattanto accogli il Werther, l'Amalia, la Virginia e la
Clarissa. Questi libri che sono stati i compagni della nostra solitudine t'ispireranno

una dolce malinconia ...» 13. Also Goethe, Fielding (Amelia, 1752),
Bernardin de Saint-Pierre (Paul et Virginie, 1788) und Richardson (Clarissa

or the History of a young Lady, 1747/48) als Begleiter in der
Einsamkeit und Eingeber «süsser Melancholie». Diese Referenz auf den

empfindsamen Roman fällt in den folgenden Versionen weg; das mag
damit zusammenhängen, dass der Verfasser die politisch-patriotische
Komponente stärker auszeichnet, aber auch sein Wunsch, die unmittelbaren

Affiliationen seines Briefromans zu Werther zu verwischen und ihn
als originale, von Goethe erst im nachhinein beeinflusste Schöpfung
darzustellen, wird mitgespielt haben14. Doch auch die endgültige Version von
1817 enthält noch literarische Anspielungen, die nun allerdings nicht mehr
präromantische Empfindsamkeit, sondern antikes, biblisches und nationales

Erbe signalisieren. So in dem vom 23. Dezember 1797 aus Padua
datierten Brief, wo unter Berufung auf Homer die Leistungen der Wissenschaft

ironisch mit der Tüchtigkeit der Frösche und Mäuse verglichen
werden15. Interessanterweise geht hier, wenn auch weniger explizit,
gleich wie bei Goethe die Nennung Homers zusammen mit der
Verurteilung der Büchergelehrsamkeit: Jacopo ordnet den Verkauf seiner ihm
nutzlos gewordenen Bibliothek an. Zu den wenigen Büchern, die er
behalten will, gehört, abgesehen von Homer, sicher zumindest die mehr-



424 FORMEN DES WELTSCHMERZES

fach erwähnte, mit handschriftlichen Glossen versehene Plutarch-Aus-
gabe. Dem «divino Plutarco», wie er am 18. Oktober 1797 schon genannt
wird, kommt eine überragende Bedeutung zu: er unterstreicht das

heroische Ideal der Ultime lettere und illustriert den Gegensatz zwischen
der grossen Vergangenheit und der kläglichen Gegenwart. In Jacopos
Nachlass findet sich ferner ein Tacitus, auch er mit handschriftlichen
Notizen und Übersetzungen bedeckt. Im November 1797 nimmt er tief
ergriffen an einer wahren literarischen Wallfahrt zum Haus Petrarcas in
Arqua teil. Am 11. November 1798 kommt er weiterhin auf die Vita
Benvenuto Cellinis zu sprechen, die er vergeblich bei einem Buchhändler
in Mailand zu kaufen wünscht: italienische Bücher werden in dem
kulturell überfremdeten Italien kaum mehr geführt. Der Cellini-Band steht
hier natürlich als pars pro toto, aber gerade in der Hinsicht ist sein
Signalcharakter unverkennbar. Neben die grossen Toten Dante, Tasso usw. tritt
ein noch lebender Klassiker, der greise Parini. Schliesslich: während
Werther einen aufgeschlagenen Lessing zurücklässt, findet sich auf
Jacopos Schreibtisch die geschlossene Bibel («Stava su lo scrittoio la Bibbia
chiusa ...»16). Es handelt sich um die Bibel, die er einige Tage vorher
beim Pfarrer ausgeliehen hat und in der man nach dem Selbstmord
wiederum handschriftliche Übersetzungen aus Hiob, dem Prediger Salomo
und dem Propheten Hesekiel entdeckt. Die Bedeutung der Bibelsprache
für den Stil von Vorromantik und Romantik ist bekannt (Anklänge lassen
sich auch im Werther nachweisen, etwa die «Krankheit zum Tode» im
Brief vom 12. August 1771, die aus der Lutherübersetzung von Joh. XI, 4

stammt). Von Foscolo weiss man, dass er die Bibel und Hiob im besonderen

zutiefst bewunderte17. Insofern lässt sich bei Werther und Ortis von
einem gemeinsamen Substrat Homer-Bibel-empfindsamer Roman
sprechen, wobei indessen gerade auch die Akzentverschiebungen durch
explizite Nennung oder Verschweigung (Bibel bei Goethe, empfindsamer
Roman in den späteren Versionen bei Foscolo) und die unterschiedlichen
Hauptreferenzen (Ossian bei Goethe, Plutarch bei Foscolo) kennzeichnend
sind. Merkwürdig bleibt, dass weder Goethe noch Foscolo Rousseau
ausdrücklich nennt. Erst Chateaubriand bezieht sich in der Einleitung zur
Ausgabe des René von 1805 direkt auf den grossen Vorgänger, aber nicht
in lobendem, sondern in kritisch-distanzierendem Sinn, so dass man von
einer negativen Signalfunktion sprechen kann18.

Die zwar nicht auf Anhieb ins Auge springenden, in ihrer Subtilität
jedoch nicht weniger wichtigen Unterschiede zwischen den literarischen
Bezügen in Werther und Ortis wiederholen sich gleichsam auf der Ebene
der Werkstruktur. Formal ist der Roman Foscolos nur scheinbar eine
Imitation Goethes. In der Tat entwirft das italienische Buch in sehr viel



FORMEN DES WELTSCHMERZES 425

geringerem Mass als das deutsche eine psychologische Entwicklungslinie,
ja man kann, wie es schon Francesco De Sanctis getan hat, den Ortis als

eine Art lyrischen Monolog bezeichnen, der vom Anfang bis zum Schluss
keine Wandlung, sondern nur ein Bereden und Beklagen der eigenen
Ausweglosigkeit bringt19. Jean Rousset spricht von einem «verkappten
Tagebuch», das nur noch um eine einzige Person kreise und die Mehrstimmigkeit

des Briefromans, und damit die Gattung überhaupt, allmählich zum
Verschwinden bringe 20. Er nennt in diesem Kontext auch Werther (neben
dem Ortis, Senancours Oberman und anderen Werken). Der Gefahr der
subjektiven Verengung ist Goethe dadurch begegnet, dass er der
Gegenstimme des Herausgebers einen verhältnismässig breiten Raum zuweist,
der bei der Kürze des Werkes auch mehr ins Gewicht fällt als die
Herausgeber-Passagen im Ortis21. Wichtiger ist jedoch noch, dass Lorenzo keinen
echten Antagonismus zu Jacopo darstellt; zwar bemüht er sich, die Schicksale

seines «unglücklichen Freundes» sachlich ergänzend zu kommentieren,
aber im entscheidenden Punkt, dem Leiden an der Unterdrückung Italiens,
gewinnt er keine Distanz, sondern fühlt und spricht wie dieser22. Wenn
wir in beiden Fällen die Herausgeber mehr oder weniger als Spiegelungen
der Autoren betrachten, so lassen sich Foscolo und Jacopo sehr viel
eindeutiger auf dieselbe Linie bringen als Goethe und Werther. Goethe hat ja
diese Distanzierung im folgenden auf verschiedenen Stufen betont, sei es

mit der in der zweiten Fassung eingeschobenen Episode des unglücklichen
Bauernburschen, die geradezu als abschreckendes Beispiel gelten muss,
sei es bereits mit dem «Sei ein Mann, und folge mir nicht nach» im
Leitspruch zum zweiten Teil der Neuauflage von 1775 23.

Was die erwähnte Entwicklungslinie betrifft, so haben wir es im Falle
Werthers mit einer echten - unter anderem durch den Referenzwechsel
Homer-Ossian fast programmatisch markierten - Wandlung zu tun. Der
Werther vom 4. Mai 1771 ist verschieden von demjenigen des 22.
Dezember 1772, ein sensibler und verletzbarer Mensch, aber kein Unglücklicher

und noch weniger ein Selbstmörder. Vom ersten bis zum letzten
Brief lässt sich eine Evolution mit ihren Höhen und Tiefen und dem
schliesslichen Absturz verfolgen: die Begegnung mit Lotte; eine erste
Krise; der Entschluss zur Abreise; der Versuch, in der Hinwendung zur
Gesellschaft eine neue Lebensaufgabe zu finden, und dessen Scheitern;
der dadurch bewirkte Ausbruch einer zweiten Krise; die Rückkehr nach
Wahlheim; die zunehmende Einsicht in die Ausweglosigkeit der eigenen
Lage; der letzte Ausbruch und das Ende. Anders Jacopo. Vom ersten Satz

an ist die Situation bestimmt, und sie ist unausweichlich: das Vaterland ist
geopfert und alles verloren, dem Leben des einzelnen bleibt nur die Klage
über das Unglück und die Schmach. «Il sacrificio della patria nostra è



426 FORMEN DES WELTSCHMERZES

consumato: tutto è perduto ...» 24. Das nicht private, sondern geschichtliche

Ereignis - der Friede von Campo Formio zwischen Frankreich und
Österreich, der dem letzteren den grössten Teil der gestürzten Republik
Venedig überlässt - geht der unseligen Liebe Jacopos zu Teresa voraus,
und diese entwickelt sich parallel zur desolaten Lage des unterworfenen
Italiens. Die beiden Unglücks-Motive steigern sich gegenseitig, doch ist die

Entscheidung von allem Anfang an gefallen: Jacopo verzweifelt schon im
ersten Brief, wie er ausdrücklich sagt, nicht nur am Vaterland, sondern
auch an sich selber, und erwartet den Tod. Die Ultime lettere sind die

Prosa-Elegie eines italienischen Patrioten im Gewand des zeitgenössischen
Wertherismus. Das will nicht heissen, Foscolo habe die beiden Motive nur
äusserlich verbunden. Die Prostitution Italiens - «Italia terra prostituita

premio sempre della vittoria» (13. Oktober 1797) - wiederholt sich
in der Hingabe Teresas an den erfolgreichen (und das bedeutet hier auch
materiell gut gestellten) Nebenbuhler25. Politik und Erotik sind eng
aufeinander bezogen, aber von beiden Motiven ist das politische das eigentlich

treibende, und im Gegensatz zum Werther braucht dieses keine
psychologische Begründung.

René von Chateaubriand (1802) ist kein Briefroman, sondern eine
Erzählung, ein Bericht («récit»), in dieser Hinsicht von Werther und Ortis
durchaus verschieden. Er trägt jedoch viele Spuren des Briefromans. An
zentraler Stelle enthält er den Brief Amélies, in dem sie dem Bruder den
Entschluss, ins Kloster zu gehen, mitteilt. Ein zweiter Brief Amélies an
René ist auszugsweise zitiert26. Mehrfach werden Briefe erwähnt und kurz
zusammengefasst, etwa: «Je lui écrivis à ma sœur) que je comptais
l'aller rejoindre; elle se hâta de me répondre pour me détourner de mon
projet, sous prétexte qu'elle était incertaine du lieu où l'appellerait ses

affaires27.» Der Ich-Bericht Renés steht dem von Jean Rousset beschriebenen

Typus des Briefromans, zu dem er Werther und Ortis zählt, auch
darin nahe, dass er etwas von einem «verkappten Tagebuch» hat. Kein
Zweifel, dass auch René um eine einzige Person kreist. Doch anders als

Werther und Ortis enthält das Werk in der Gestalt Amélies eine deutlich,
auch ideologisch akzentuierte Gegenfigur. Das Schicksal der Schwester ist
mit demjenigen Renés auf tragische Weise verbunden, während Teresa
und Lotte in der unglücklichen Liebesbeziehung nur halb engagiert sind.
Beiden Frauen eignet etwas Unentschiedenes, bei beiden spielen
gesellschaftliche und materielle Überlegungen in ihrem Verhalten wesentlich
mit. Ihre Funktion beschränkt sich in beiden Fällen darauf, beim Partner
die unglückliche Liebe auszulösen, ohne dass sie den Mut besitzen, aus der
neuen Situation die Konsequenzen zu ziehen. Teresa und Lotte sind letztlich

passiv. Dagegen entwickelt sich Amélie im Laufe der Ereignisse zur



FORMEN DES WELTSCHMERZES 427

eigentlichen Antagonistin Renés. Ihre persönliche Tragödie - die
inzestuöse Beziehung zum Bruder - verwandelt sich: sie wird zum
leuchtenden Gegenbeispiel. Der irdischen Verzweiflung stellt sie den Glauben
an die Ewigkeit gegenüber; das letzte Wort des einzigen vollständig
zitierten Briefs - ein Brief nicht Renés, sondern Amélies - lautet:
«éternité».

Die Erzählung Renés ist ihrerseits in eine Rahmenerzählung
eingebettet, die von der Ankunft Renés beim Stamm der Natchez bis über
seinen Tod hinaus reicht (denn die Nachricht vom «massacre des Français
et des Natchez», dem er mit Chactas und dem Pater Souël zum Opfer fällt,
ist erst der zweitletzte Satz; der letzte zeigt den Felsen, der gleichsam als
Denkmal bestehen bleibt). Zu diesem Rahmen gehört die Replik des

Paters, die dieser an die Konfession Renés anschliesst - also eine, wenn
auch als Fiktion getarnte «Publikumsreaktion» -, ein ideologischer
Kommentar, eine Zurechtweisung des Protagonisten von ungewöhnlicher
Schärfe, die mit dem drohenden Hinweis auf die himmlische Strafe
schliesst: die «christliche» Gegenstimme Amélies erfährt hier ihre Dogma-
tisierung. Den Worten des Priesters entsprechen die kritischen (und
selbstkritischen) Ausführungen, die der Verfasser seinem Werk im Vorwort
von 1805 vorangestellt hat28. Wie Goethe, so versucht sich auch Chateaubriand

im Selbstkommentar für seine Selbstmordgeschichte zu
rechtfertigen. Goethe fordert den Leser durch Werthers Geist auf, ihm nicht
nachzufolgen, und Chateaubriand behauptet in der Verteidigungsschrift,
die er in sein Vorwort eingebaut hat, er bekämpfe mit der Geschichte
Renés die «Verschrobenheit» der jungen Leute, die zum Selbstmord führe.
Der Unterschied besteht darin, dass Goethe seine Ablehnung bloss
nachträglich formuliert und im Roman selber (im Brief vom 12. August 1771)
seinem Protagonisten die besten Argumente für den Selbstmord in den
Mund legt, während der Verfasser des René den Freitod in der Erzählung
unmissverständlich und ohne Rekursmöglichkeit verurteilt. So lässt sich
auch der etwas hilflose Widerspruch Alberts mit der präzisen Kritik des

Paters kaum vergleichen. Werther hat keinen seiner würdigen Gegenspieler,

René hat deren gleich zwei, Amélie und den Geistlichen.
Diese Konstellation bezeugt bereits, dass Chateaubriand allen äusser-

lichen Verwandtschaften zum Trotz René nicht in die Nachfolge Werthers
stellt, sondern als dessen Antagonisten aufgefasst haben will. Dabei leugnet
er die Herkunft Renés von Werther keineswegs. «Je reconnais tout d'abord
que, dans ma première jeunesse, Ossian, Werther, les Rêveries du promeneur

solitaire, les Etudes de la nature, ont pu s'apparenter à mes idées»,
schreibt er in den Mémoires und erwähnt das Vergnügen, das ihm diese
Werke bereitet hätten 29. Auch bei ihm erscheint Ossian als Einladung zur



428 FORMEN DES WELTSCHMERZES

krankhaften Melancholie (Ossian-Referenzen finden sich, zusammen mit
biblischen und antiken Referenzen, ebenfalls im Roman selber)30. Nur
unterstreicht er, viel deutlicher als Goethe, das Verwerfliche dieser Melancholie.

Im Vorwort bezeichnet er die Träumereien à la Rousseau geradezu
als Gift, das durch Werther verbreitet worden sei («Le roman de Werther
a développé depuis ce genre de poison.»). Und im Rahmen des Génie du
Christianisme illustriert René nicht irgendeine, sondern eine «strafbare»
Melancholie 31. Der religionslose Weltschmerzler ist bei ihm nur ein potentieller

Selbstmörder, die Religion hält ihn vor der Tat zurück. Auf
die Worte des Paters Souël gibt es keine Replik: «René marchait en
silence ...»32. Aber der Stachel bleibt. Renés Verneinung wird vom Autor
zurückgenommen, jedoch nicht von René selber, dessen glückloses Ende
hinter den christlichen Dogmatiker Chateaubriand seinen dunklen Schatten
wirft33.

1 Zum Briefroman vgl. u. a. François
Jost: L'évolution d'un genre: le roman
épistolaire dans les lettres occidentales.
In: Essais de littérature comparée, II:
Europeana, le série. Fribourg: Ed.
Universitaires 1968, pp. 89-179. - 2 Wolfgang
Kayser: Das sprachliche Kunstwerk. Eine
Einführung in die Literaturwissenschaft.
Bern u. München: Francke 1962 (8.
Auflage), S. 362. - 3 Emil Staiger: Grundbegriffe

der Poetik. Zürich: Atlantis 1946,
S. 59. - 4 Jean Rousset: Une forme
littéraire: le roman par lettres. In: Forme et
signification. Essais sur les structures
littéraires de Corneille à Claudel. 6e tirage.
Paris: Corti 1973, p. 67. - 5 Goethe:
Poetische Werke. Romane und Erzählungen
I: Die Leiden des jungen Werther.
Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Berlin:

Aufbau-Verlag 1976 (3. Aufl.), S. 7

bzw. 121. Im folgenden alle Werther-
Zitate nach dieser Edition (Berliner
Ausgabe, Bd. 9), die beide Fassungen von
1774 und 1787 enthält. - 6 Berliner
Ausgabe S. 213 (2. Fassung). - 7 Berliner
Ausgabe S. 118 und 247. - 8 Berliner Ausgabe
S. 102 und 230, 104 und 231, 109 und 236.

- 9 Ugo Foscolo: Ultime lettere di Jacopo
Ortis. Ed. critica a cura di Giovanni
Gambarin. Firenze: Le Monnier 1955, p.
350 (Edizione nazionale delle opere di

Ugo Foscolo, voi. IV). Es handelt sich
hier um den Text der Ausgabe letzter
Hand, London 1817. Die Ausgabe von
Mailand, 1802, die erste vollständige der
Ultime lettere, enthält den Passus ebenfalls

(Ed. nazionale p. 184), jedoch nicht
die erste, unvollständige und von Foscolo
nicht autorisierte Ausgabe von Bologna,
1798. Die kritische Ausgabe von Gambarin

gibt die drei Texte von 1798, 1802
und 1817 sowie die illegale, von fremder
Hand stammende Fortsetzung der
Erstausgabe. Im folgenden alle Ortis-Zitate
nach der Edizione nazionale. - 10 Ed.
nazionale p. 349 (nur im Text von 1817!). -
"Berliner Ausgabe S. 27 und 143. -
12 Berliner Ausgabe S. 81 und 201. - ** Ed.
nazionale p. 72 (Text Foscolos von 1798).
Die Erstfassung enthält zahlreiche weitere

literarische Referenzen (u. a. Ossian).

- u Zur Frage der direkten Abhängigkeit
seines Ortis von Goethes Werther hat sich
Foscolo im Anhang Notizia bibliografica
intorno alle Ultime lettere di Jacopo Ortis

zu einer 1816 in Zürich (mit der
falschen Angabe «Londra 1814» versehenen)

Ausgabe seines Werkes geäussert.
Darin behauptet er, der Verfasser des

Ortis habe Werther erst in dem Moment
kennengelernt, als er sein eigenes Manuskript

bereits fertig geschrieben hatte. Zu



FORMEN DES WELTSCHMERZES 429

dem sehr komplexen Entstehungsprozess
des Ortis vgl. auch die ausgezeichnet
kommentierte französische Ausgabe
Foscolo: Les Dernières lettres de Jacopo Ortis.

Trad, de l'italien par A. Trognon.
Introduction, notice, notes et bibliographie
par Valeria Tasca. Paris: Ed. du Delta
1973 (Coll. Helgé. dirigée par R. Guise).
Vgl. ferner Riccardo Massano: Goethe e
Foscolo, Werther e Ortis. In: Problemi di
lingua e letteratura italiana. Atti del
Congresso dell'Associazione internazionale
per gli Studi di lingua e letteratura
italiana. Wiesbaden: Steiner 1965, pp. 231-
238. - 15 Ed. nazionale p. 168 und 326. -
16 Ed. nazionale p. 289 und 474. - " Vgl.
Valeria Tasca a.a.O. S. 225 (Anm. 1 zu
Foscolos Brief vom 19. Januar 1808 an
Isabella Teotochi Albrizzi, in dem er u. a.
seiner Bewunderung für das Buch Hiob
Ausdruck verleiht). - 18 Chateaubriand:
Atala, René, Les Aventures du Dernier
Abencérage. Introduction, notes, etc. par
Fernand Letessier. Paris: Garnier 1966,

p. 176 (René. Extrait de la préface de
1805). Im folgenden alle René-Zitate
nach dieser Ausgabe. - 19F. de Sanctis:
Saggi critici II, zit. nach: Mario Olivieri:
La letteratura italiana nelle pagine della
critica. Torino: Paravia 1959, p. 516 s. -
20 Rousset a.a.O. p. 70 s. - 21 «Sein des

Herausgebers) Bericht müsste nicht
nur erweitert, seine Rolle müsste vor
allem eine andere werden. Nicht mehr
als schlichter Chronist tritt in II der
Herausgeber auf, er beurteilt die Handlung

und zwingt uns mit seinen Augen
zu sehen, die nun - eine für die
zweite Fassung grundlegende Wendung

- anders sehen als Werther.» (G. Riess:
Die beiden Fassungen von Goethes
«Die Leiden des jungen Werthers».
Breslau 1924, S. 16). - 22Vgl. z. B.
Ed. nazionale p. 218 und 388. - 23 Berliner

Ausgabe S. 249. - 24 Ed. nazionale p.
137 und 295. - 2S F. de Sanctis, zit. nach
Olivieri a.a.O. p. 515. - 26 Ed. Garnier p.
237 s. - 27 Ed. Garnier p. 204. Vgl. René
de Chateaubriand un nouveau roman.
Edition et étude par Pierre Barbéris. Paris:

Larousse 1973, pp. 151-153 (Collection

«Thèmes et textes»). - w Vgl. oben
Anm. 18 sowie Chateaubriand: Mémoires
d'outre-tombe. Ed. du Centenaire établie

par M. Levaillant. 2e éd. Paris: Flammarion

1964, vol. I, 2« partie, pp. 44 ss. -
29 Mémoires d'outre-tombe 1. c, vgl. I,
Ire partie, pp. 515 s. - 30 Ed. Garnier pp.
196-198. - 31 Génie du Christianisme, éd.

P. Reboul. Paris: Garnier-Flammarion
1966, vol. I, p. 310. - 32 Ed. Garnier p.
214. - 33 Vgl. P. Barbéris 1. c. p. 222.


	Drei literarische Formen des Weltschmerzes : Goethes "Werther", Foscolos "Jacopo Ortis", Chateaubriands "René"

