Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 60 (1980)

Heft: 5

Artikel: Drei literarische Formen des Weltschmerzes : Goethes "Werther",
Foscolos "Jacopo Ortis", Chateaubriands "René"

Autor: Gsteiger, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANFRED GSTEIGER

Drei literarische Formen des Weltschmerzes

Goethes «Werthers, Foscolos «Jacopo Ortis», Chateaubriands «René»

Werther ist ein Briefroman, er gehort in eine Gattungstradition, die bis zu
den Lettres portugaises (1669) zuriickreicht und im 18. Jahrhundert, vor
allem seit Richardson und Rousseau (La Nouvelle Héloise, 1759), eine
von Vorromantikern und Romantikern gerne praktizierte Form der Ich-
Erzéhlung hervorbrachte!. Seine Struktur ist verhéltnismassig einfach; im
Gegensatz zu den komplexeren Briefromanen eines Richardson, Rousseau
oder Laclos, die mehrere Absender und Empfinger ins Spiel bringen und
mit verschiedenen Perspektiven arbeiten, enthélt er im wesentlichen nur
die Briefe Werthers an seinen Freund Wilhelm, eine Gestalt, die iiberhaupt
kein Relief gewinnt. Eine Ausnahme bildet allerdings der umfangreiche,
den Roman abschliessende Bericht des Herausgebers an den Leser, in den
auch Briefe Werthers an Lotte sowie ein langes literarisches Zitat ein-
gebettet sind. Dieser Herausgeber, der nicht identisch ist mit dem Brief-
partner Wilhelm, ist der eigentliche Antagonist Werthers. Trotzdem kann
man sagen, dieser sei die einzige Hauptfigur des Werkes, und es gilt von
einem solchen «Figurenroman» (Wolfgang Kayser) in besonderem Mass,
«dass der Roman von der Figur, wenn ihre Substanz vor allem nach der
Seite der Passivitdt, Einsamkeit und Seelenhaftigkeit ausgeformt wird,
leicht zur Lyrisierung neigt» 2. Lyrisierung bedeutet Subjektivitit, bedeutet
Vergegenwirtigung. «Im Lyrischen herrscht das Priasens vor3.» «Dans le
roman par lettres — comme au thédtre —, les personnages disent leur vie
en méme temps qu’ils la vivent; le lecteur est rendu contemporain de
Paction, il la vit dans le moment méme ou elle est vécue et écrite par le
personnage ...*» Dieser lyrisch-empfindsame, an Interjektionen, Satz-
fragmenten und gefiihlsbefrachteten Vokabeln (wie «Herz» und «un-
endlich») reiche Stil tritt erst im Herausgeberbericht zuriick, wihrend er
in der kurzen Einfiihrung desselben Herausgebers noch dominiert («Und
du gute Seele, die du ebenden Drang fiihlst wie er ...»)5. Der Schluss des
Romans will nicht mehr Identifizierung des Lesers mit dem Protagonisten,



422 FORMEN DES WELTSCHMERZES

sondern Objektivierung des Geschehens: es geht um «genaue Nachricht» ¢
(das Geschehen ist nur noch in den eingearbeiteten Dokumenten unmittel-
bare Gegenwart, in den analysierenden Zwischentexten jedoch Vergangen-
heit). «<Handwerker trugen ihn. Kein Geistlicher hat ihn begleitet7.» Die
vielbewunderten sachlich-berichtenden Schlussséitze haben mit dem ge-
schilderten lyrischen Stil nichts mehr gemeinsam.

Die Ultime lettere di Jacopo Ortis von Ugo Foscolo, in der Erstfassung
1798, vollstiandig dann 1802 publiziert, halten sich, wie es scheint, formal
(und in weiten Teilen auch thematisch) an das Goethesche Vorbild: eine
Sammlung von Briefen des tragischen Hauptakteurs sowie eher sparliche,
gegen Schluss breiter angelegte Verbindungstexte des Herausgebers, auch
hier ein Freund des Selbstmorders (Lorenzo Alderani); dazu kommt, ein-
geschachtelt in einen der Briefe, das trotz seines Titels mehr lyrische als
epische Frammento della storia di Lauretta. Zwar ist, anders als bei
Goethe, der Empféanger der Briefe mit dem Herausgeber identisch, doch
resultiert aus dieser Vereinfachung unmittelbar kein bedeutender Unter-
schied. Wie im Werther sind die weitaus meisten Botschaften an den einen
Empfénger gerichtet; nur ausnahmsweise finden sich Briefe an die Geliebte
(hier Teresa, dort Lotte). Das erwidhnte Fragment der Lauretta-Geschichte
ist in gewisser Hinsicht mit der langen Ossian-Vorlesung Werthers anléss-
lich seines letzten Besuchs bei Lotte vergleichbar. In beiden Fillen handelt
es sich um ein literarisches Zitat, das die Thematik der Briefe aufnimmt
und verdichtet (bei Goethe z.B.: «—ich bin allein, verloren ...», «Ich sitze
in meinem Jammer ...», «... die Zeit meines Welkens ist nahe ...» 8; bei
Foscolo findet sich sogar ein ausdriicklicher Hinweis darauf, dass der
Schreibende mit diesem Text einen Spiegel der — eigenen — schicksal-
haft-ungliicklichen Liebe geben wollte®). Die Art dieses «Zitierens» ist
freilich recht ungleich. Goethe verwendet direkt eine von ihm verfertigte,
fiir den besonderen Zweck iiberarbeitete und freier gestaltete Ubersetzung
der Songs of Selma des Pseudo-Ossian James Macpherson. Foscolo variiert
die literarische Vorlage, das «englische Biichlein», das eine ungliickliche
Geschichte erzahlt («/n un libretto inglese ho trovato un racconto di
sciagura», lasst er seinen Helden schreiben 1°), ndamlich Laurence Sternes
A Sentimental Journey, wo die geistesgestorte, vom Verfasser gefiihlvoll
beklagte Maria erscheint, die Ortis-Foscolo mit Lauretta nun gleichsetzt.
Ganz abgesehen von der verschiedenen Technik des «Zitierens» — Uber-
setzung bzw. freie Weiterentwicklung eines fremdsprachigen zeitgendssi-
schen Textes — signalisieren die unterschiedlichen literarischen Bezugs-
punkte Ossian und Sterne auch eine kennzeichnende Differenz der Per-
spektiven.

An derartigen literarischen Bezugspunkten fehlt es auch sonst weder im



FORMEN DES WELTSCHMERZES 423

Werther noch im Ortis. Sie aktivieren beim zeitgendssischen Leser be-
stimmte Erwartungen. Beriihmt ist die Stelle im Brief vom 16.Juni 1771,
als nach dem Gewitter Lotte die Hand Werthers ergreift und «Klopstock !»
sagt. «Ich versank in dem Strome von Empfindungen, den sie in dieser
Losung iiber mich ausgoss», heisst es in der Erstfassung (wéahrend in der
spateren Fassung prizisiert wird, dass es sich um einen Hinweis auf die
«herrliche Ode», namlich Die Friihlingsfeier, handelte, deren sich Werther
«sogleich» erinnerte) 1. Andere literarische Signale sind die Anspielungen
auf den zeitgenossischen empfindsamen Roman Oliver Goldsmiths und
Madame Riccobonis im selben Brief, die Nennung Lavaters im Brief vom
1. Juli 1771, vor allem aber auch die Auseinandersetzung Werthers mit
Homer, seiner Lieblingslektiire, die ihm, wie er am 13.Mai 1771 schreibt,
eine ganze Bibliothek ersetzt, jedoch mehr und mehr zugunsten des
«romantischen» Ossian zuriicktritt, bis es sechzehn Monate spéter heisst:
«Ossian hat in meinem Herzen den Homer verdridngt» 2. Und noch der
Selbstmord ist literarisch akzentuiert: auf dem Pult liegt aufgeschlagen
Lessings Emilia Galotti.

Bei Foscolo miissen wir zur Erstfassung zuriickgehen, um ebenso deut-
liche Hinweise zu finden. In seinem letzten Brief schreibt Ortis der Ge-
liebten: «Tu frattanto accogli il Werther, I’ Amalia, la Virginia e la Cla-
rissa. Questi libri che sono stati i compagni della nostra solitudine t’ispire-
ranno una dolce malinconia . ..» 3. Also Goethe, Fielding (Amelia, 1752),
Bernardin de Saint-Pierre (Paul et Virginie, 1788) und Richardson (Cla-
rissa or the History of a young Lady, 1747/48) als Begleiter in der Ein-
samkeit und Eingeber «siisser Melancholie». Diese Referenz auf den
empfindsamen Roman fillt in den folgenden Versionen weg; das mag
damit zusammenhingen, dass der Verfasser die politisch-patriotische
Komponente stirker auszeichnet, aber auch sein Wunsch, die unmittel-
baren Affiliationen seines Briefromans zu Werther zu verwischen und ihn
als originale, von Goethe erst im nachhinein beeinflusste Schopfung dar-
zustellen, wird mitgespielt haben 14, Doch auch die endgiiltige Version von
1817 enthilt noch literarische Anspielungen, die nun allerdings nicht mehr
praromantische Empfindsamkeit, sondern antikes, biblisches und natio-
nales Erbe signalisieren. So in dem vom 23. Dezember 1797 aus Padua
datierten Brief, wo unter Berufung auf Homer die Leistungen der Wissen-
schaft ironisch mit der Tiichtigkeit der Frosche und Méuse verglichen
werden 15, Interessanterweise geht hier, wenn auch weniger explizit,
gleich wie bei Goethe die Nennung Homers zusammen mit der Ver-
urteilung der Biichergelehrsamkeit: Jacopo ordnet den Verkauf seiner ihm
nutzlos gewordenen Bibliothek an. Zu den wenigen Biichern, die er
behalten will, gehort, abgesehen von Homer, sicher zumindest die mehr-



424 FORMEN DES WELTSCHMERZES

fach erwdhnte, mit handschriftlichen Glossen versehene Plutarch-Aus-
gabe. Dem «divino Plutarco», wie er am 18. Oktober 1797 schon genannt
wird, kommt eine {iiberragende Bedeutung zu: er unterstreicht das
heroische Ideal der Ultime lettere und illustriert den Gegensatz zwischen
der grossen Vergangenheit und der kldglichen Gegenwart. In Jacopos
Nachlass findet sich ferner ein Tacitus, auch er mit handschriftlichen
Notizen und Ubersetzungen bedeckt. Im November 1797 nimmt er tief
ergriffen an einer wahren literarischen Wallfahrt zum Haus Petrarcas in
Arqua teil. Am 11. November 1798 kommt er weiterhin auf die Vita
Benvenuto Cellinis zu sprechen, die er vergeblich bei einem Buchhéndler
in Mailand zu kaufen wiinscht: italienische Biicher werden in dem kul-
turell iiberfremdeten Italien kaum mehr gefiihrt. Der Cellini-Band steht
hier natiirlich als pars pro toto, aber gerade in der Hinsicht ist sein Signal-
charakter unverkennbar. Neben die grossen Toten Dante, Tasso usw. tritt
ein noch lebender Klassiker, der greise Parini. Schliesslich: wahrend
Werther einen aufgeschlagenen Lessing zuriicklésst, findet sich auf Ja-
copos Schreibtisch die geschlossene Bibel («Stava su lo scrittojo la Bibbia
chiusa ...»1%). Es handelt sich um die Bibel, die er einige Tage vorher
beim Pfarrer ausgeliechen hat und in der man nach dem Selbstmord
wiederum handschriftliche Ubersetzungen aus Hiob, dem Prediger Salomo
und dem Propheten Hesekiel entdeckt. Die Bedeutung der Bibelsprache
fiir den Stil von Vorromantik und Romantik ist bekannt (Ankldnge lassen
sich auch im Werther nachweisen, etwa die «Krankheit zum Tode» im
Brief vom 12. August 1771, die aus der Lutheriibersetzung von Joh. XI, 4
stammt). Von Foscolo weiss man, dass er die Bibel und Hiob im beson-
deren zutiefst bewunderte 17. Insofern lédsst sich bei Werther und Ortis von
einem gemeinsamen Substrat Homer-Bibel-empfindsamer Roman spre-
chen, wobei indessen gerade auch die Akzentverschiebungen durch
explizite Nennung oder Verschweigung (Bibel bei Goethe, empfindsamer
Roman in den spiéteren Versionen bei Foscolo) und die unterschiedlichen
Hauptreferenzen (Ossian bei Goethe, Plutarch bei Foscolo) kennzeichnend
sind. Merkwiirdig bleibt, dass weder Goethe noch Foscolo Rousseau aus-
driicklich nennt. Erst Chateaubriand bezieht sich in der Einleitung zur
Ausgabe des René von 1805 direkt auf den grossen Vorginger, aber nicht
in lobendem, sondern in kritisch-distanzierendem Sinn, so dass man von
einer negativen Signalfunktion sprechen kann 18,

Die zwar nicht auf Anhieb ins Auge springenden, in ihrer Subtilitat
jedoch nicht weniger wichtigen Unterschiede zwischen den literarischen
Beziigen in Werther und Ortis wiederholen sich gleichsam auf der Ebene
der Werkstruktur. Formal ist der Roman Foscolos nur scheinbar eine
Imitation Goethes. In der Tat entwirft das italienische Buch in sehr viel



FORMEN DES WELTSCHMERZES 425

geringerem Mass als das deutsche eine psychologische Entwicklungslinie,
ja man kann, wie es schon Francesco De Sanctis getan hat, den Ortis als
eine Art lyrischen Monolog bezeichnen, der vom Anfang bis zum Schluss
keine Wandlung, sondern nur ein Bereden und Beklagen der eigenen Aus-
weglosigkeit bringt 1°. Jean Rousset spricht von einem «verkappten Tage-
buch», das nur noch um eine einzige Person kreise und die Mehrstimmig-
keit des Briefromans, und damit die Gattung iiberhaupt, allméhlich zum
Verschwinden bringe 2°. Er nennt in diesem Kontext auch Werther (neben
dem Ortis, Senancours Oberman und anderen Werken). Der Gefahr der
subjektiven Verengung ist Goethe dadurch begegnet, dass er der Gegen-
stimme des Herausgebers einen verhiltnismissig breiten Raum zuweist,
der bei der Kiirze des Werkes auch mehr ins Gewicht fillt als die Heraus-
geber-Passagen im Ortis2'. Wichtiger ist jedoch noch, dass Lorenzo keinen
echten Antagonismus zu Jacopo darstellt; zwar bemiiht er sich, die Schick-
sale seines «ungliicklichen Freundes» sachlich ergénzend zu kommentieren,
aber im entscheidenden Punkt, dem Leiden an der Unterdriickung Italiens,
gewinnt er keine Distanz, sondern fiihlt und spricht wie dieser?2. Wenn
wir in beiden Fillen die Herausgeber mehr oder weniger als Spiegelungen
der Autoren betrachten, so lassen sich Foscolo und Jacopo sehr viel ein-
deutiger auf dieselbe Linie bringen als Goethe und Werther. Goethe hat ja
diese Distanzierung im folgenden auf verschiedenen Stufen betont, sei es
mit der in der zweiten Fassung eingeschobenen Episode des ungliicklichen
Bauernburschen, die geradezu als abschreckendes Beispiel gelten muss,
sei es bereits mit dem «Sei ein Mann, und folge mir nicht nach» im Leit-
spruch zum zweiten Teil der Neuauflage von 177523,

Was die erwdhnte Entwicklungslinie betrifft, so haben wir es im Falle
Werthers mit einer echten — unter anderem durch den Referenzwechsel
Homer-Ossian fast programmatisch markierten — Wandlung zu tun. Der
Werther vom 4. Mai 1771 ist verschieden von demjenigen des 22. De-
zember 1772, ein sensibler und verletzbarer Mensch, aber kein Ungliick-
licher und noch weniger ein Selbstmérder. Vom ersten bis zum letzten
Brief ldsst sich eine Evolution mit ihren Hohen und Tiefen und dem
schliesslichen Absturz verfolgen: die Begegnung mit Lotte; eine erste
Krise; der Entschluss zur Abreise; der Versuch, in der Hinwendung zur
Gesellschaft eine neue Lebensaufgabe zu finden, und dessen Scheitern;
der dadurch bewirkte Ausbruch einer zweiten Krise; die Riickkehr nach
Wahlheim; die zunehmende Einsicht in die Ausweglosigkeit der eigenen
Lage; der letzte Ausbruch und das Ende. Anders Jacopo. Vom ersten Satz
an ist die Situation bestimmt, und sie ist unausweichlich: das Vaterland ist
- geopfert und alles verloren, dem Leben des einzelnen bleibt nur die Klage
iiber das Ungliick und die Schmach. «II sacrificio della patria nostra é



426 FORMEN DES WELTSCHMERZES

consumato: tutto € perduto ...»?*. Das nicht private, sondern geschicht-
liche Ereignis — der Friede von Campo Formio zwischen Frankreich und
Osterreich, der dem letzteren den grossten Teil der gestiirzten Republik
Venedig iiberldsst — geht der unseligen Liebe Jacopos zu Teresa voraus,
und diese entwickelt sich parallel zur desolaten Lage des unterworfenen
Italiens. Die beiden Ungliicks-Motive steigern sich gegenseitig, doch ist die
Entscheidung von allem Anfang an gefallen: Jacopo verzweifelt schon im
ersten Brief, wie er ausdriicklich sagt, nicht nur am Vaterland, sondern
auch an sich selber, und erwartet den Tod. Die Ultime lettere sind die
Prosa-Elegie eines italienischen Patrioten im Gewand des zeitgenossischen
Wertherismus. Das will nicht heissen, Foscolo habe die beiden Motive nur
dusserlich verbunden. Die Prostitution Italiens — «Italia ... terra prosti-
tuita premio sempre della vittoria» (13.Oktober 1797) — wiederholt sich
in der Hingabe Teresas an den erfolgreichen (und das bedeutet hier auch
materiell gut gestellten) Nebenbuhler 25, Politik und Erotik sind eng auf-
einander bezogen, aber von beiden Motiven ist das politische das eigent-
lich treibende, und im Gegensatz zum Werther braucht dieses keine
psychologische Begriindung.

René von Chateaubriand (1802) ist kein Briefroman, sondern eine Er-
zdhlung, ein Bericht («récit»), in dieser Hinsicht von Werther und Ortis
durchaus verschieden. Er trigt jedoch viele Spuren des Briefromans. An
zentraler Stelle enthilt er den Brief Amélies, in dem sie dem Bruder den
Entschluss, ins Kloster zu gehen, mitteilt. Ein zweiter Brief Amélies an
René ist auszugsweise zitiert 26, Mehrfach werden Briefe erwdhnt und kurz
zusammengefasst, etwa: «Je lui écrivis (= a ma seeur) que je comptais
Ialler rejoindre; elle se hita de me répondre pour me détourner de mon
projet, sous prétexte qu’elle était incertaine du lieu ou l'appellerait ses
affaires ?’.» Der Ich-Bericht Renés steht dem von Jean Rousset beschrie-
benen Typus des Briefromans, zu dem er Werther und Ortis zéhlt, auch
darin nahe, dass er etwas von einem «verkappten Tagebuch» hat. Kein
Zweifel, dass auch René um eine einzige Person kreist. Doch anders als
Werther und Ortis enthilt das Werk in der Gestalt Amélies eine deutlich,
auch ideologisch akzentuierte Gegenfigur. Das Schicksal der Schwester ist
mit demjenigen Renés auf tragische Weise verbunden, widhrend Teresa
und Lotte in der ungliicklichen Liebesbeziehung nur halb engagiert sind.
Beiden Frauen eignet etwas Unentschiedenes, bei beiden spielen gesell-
schaftliche und materielle Uberlegungen in ihrem Verhalten wesentlich
mit. Thre Funktion beschrankt sich in beiden Féllen darauf, beim Partner
die ungliickliche Liebe auszulosen, ohne dass sie den Mut besitzen, aus der
neuen Situation die Konsequenzen zu ziehen. Teresa und Lotte sind letzt-
lich passiv. Dagegen entwickelt sich Amélie im Laufe der Ereignisse zur



FORMEN DES WELTSCHMERZES 427

eigentlichen Antagonistin Renés. Ihre personliche Tragédie — die in-
zestudse Beziehung zum Bruder — verwandelt sich: sie wird zum leuch-
tenden Gegenbeispiel. Der irdischen Verzweiflung stellt sie den Glauben
an die Ewigkeit gegeniiber; das letzte Wort des einzigen vollstindig
zitierten Briefs — ein Brief nicht Renés, sondern Amélies! — lautet:
«éternité».

Die Erzahlung Renés ist ihrerseits in eine Rahmenerzdhlung ein-
gebettet, die von der Ankunft Renés beim Stamm der Natchez bis iiber
seinen Tod hinaus reicht (denn die Nachricht vom «massacre des Francais
et des Natchez», dem er mit Chactas und dem Pater Sou€l zum Opfer fillt,
ist erst der zweitletzte Satz; der letzte zeigt den Felsen, der gleichsam als
Denkmal bestehen bleibt). Zu diesem Rahmen gehort die Replik des
Paters, die dieser an die Konfession Renés anschliesst — also eine, wenn
auch als Fiktion getarnte «Publikumsreaktion» —, ein ideologischer Kom-
mentar, eine Zurechtweisung des Protagonisten von ungewdhnlicher
Schirfe, die mit dem drohenden Hinweis auf die himmlische Strafe
schliesst: die «christliche» Gegenstimme Amélies erféhrt hier ihre Dogma-
tisierung. Den Worten des Priesters entsprechen die kritischen (und selbst-
kritischen) Ausfithrungen, die der Verfasser seinem Werk im Vorwort
von 1805 vorangestellt hat 2%. Wie Goethe, so versucht sich auch Chateau-
briand im Selbstkommentar fiir seine Selbstmordgeschichte zu recht-
fertigen. Goethe fordert den Leser durch Werthers Geist auf, ihm nicht
nachzufolgen, und Chateaubriand behauptet in der Verteidigungsschrift,
die er in sein Vorwort eingebaut hat, er bekdmpfe mit der Geschichte
Renés die «Verschrobenheit» der jungen Leute, die zum Selbstmord fiihre.
Der Unterschied besteht darin, dass Goethe seine Ablehnung bloss nach-
traglich formuliert und im Roman selber (im Brief vom 12. August 1771)
seinem Protagonisten die besten Argumente fiir den Selbstmord in den
Mund legt, wahrend der Verfasser des René den Freitod in der Erzihlung
unmissverstandlich und ohne Rekursmoglichkeit verurteilt. So ldsst sich
auch der etwas hilflose Widerspruch Alberts mit der prézisen Kritik des
Paters kaum vergleichen. Werther hat keinen seiner wiirdigen Gegen-
spieler, René hat deren gleich zwei, Amélie und den Geistlichen.

Diese Konstellation bezeugt bereits, dass Chateaubriand allen #usser-
lichen Verwandtschaften zum Trotz René nicht in die Nachfolge Werthers
stellt, sondern als dessen Antagonisten aufgefasst haben will. Dabei leugnet
er die Herkunft Renés von Werther keineswegs. «Je reconnais tout d’ abord
que, dans ma premiére jeunesse, Ossian, Werther, les Réveries du prome-
neur solitaire, les Etudes de la nature, ont pu s’apparenter a mes idées»,
schreibt er in den Mémoires und erwdahnt das Vergniigen, das ihm diese
Werke bereitet hidtten2°. Auch bei ihm erscheint Ossian als Einladung zur



428 FORMEN DES WELTSCHMERZES

krankhaften Melancholie (Ossian-Referenzen finden sich, zusammen mit
biblischen und antiken Referenzen, ebenfalls im Roman selber)3°. Nur
unterstreicht er, viel deutlicher als Goethe, das Verwerfliche dieser Melan-
cholie. Im Vorwort bezeichnet er die Trdumereien a la Rousseau geradezu
als Gift, das durch Werther verbreitet worden sei («Le roman de Werther
a développé depuis ce genre de poison.»). Und im Rahmen des Génie du
Christianisme illustriert René nicht irgendeine, sondern eine «strafbare»
Melancholie 3!. Der religionslose Weltschmerzler ist bei ihm nur ein poten-
tieller Selbstmorder, die Religion hélt ihn vor der Tat zuriick. Auf
die Worte des Paters Souél gibt es keine Replik: «René marchait en
silence ...» 32, Aber der Stachel bleibt. Renés Verneinung wird vom Autor
zuriickgenommen, jedoch nicht von René selber, dessen gliickloses Ende
hinter den christlichen Dogmatiker Chateaubriand seinen dunklen Schatten

wirft 33,

1Zum Briefroman vgl. u.a. Frangois
Jost: L’évolution d’un genre: le roman
épistolaire dans les lettres occidentales.
In: Essais de littérature comparée, II:
Europeana, Ie série. Fribourg: Ed. Uni-
versitaires 1968, pp. 89-179. — 2 Wolfgang
Kayser: Das sprachliche Kunstwerk. Eine
Einfiihrung in die Literaturwissenschaft.
Bern u. Miinchen: Francke 1962 (8. Auf-
lage), S.362. — 2 Emil Staiger: Grundbe-
griffe der Poetik. Ziirich: Atlantis 1946,
S. 59. — 4 Jean Rousset: Une forme litté-
raire: le roman par lettres. In: Forme et
signification. Essais sur les structures lit-
téraires de Corneille 4 Claudel. 6e tirage.
Paris: Corti 1973, p. 67. — 5 Goethe: Poe-
tische Werke. Romane und Erzihlungen
I: Die Leiden des jungen Werther. Wil-
helm Meisters theatralische Sendung. Ber-
lin: Aufbau-Verlag 1976 (3. Aufl.), S.7
bzw. 121. Im folgenden alle Werther-
Zitate nach dieser Edition (Berliner Aus-
gabe, Bd.9), die beide Fassungen von
1774 und 1787 enthilt. — 6 Berliner Aus-
gabe S.213 (2. Fassung). — 7 Berliner Aus-
gabe S. 118 und 247. — 8 Berliner Ausgabe
S. 102 und 230, 104 und 231, 109 und 236.
—2Ugo Foscolo: Ultime lettere di Jacopo
Ortis. Ed. critica a cura di Giovanni
Gambarin. Firenze: Le Monnier 1955, p.
350 (Edizione nazionale delle opere di

Ugo Foscolo, vol. IV). Es handelt sich
hier um den Text der Ausgabe letzter
Hand, London 1817. Die Ausgabe von
Mailand, 1802, die erste vollstindige der
Ultime lettere, enthdlt den Passus eben-
falls (Ed. nazionale p. 184), jedoch nicht
die erste, unvollstindige und von Foscolo
nicht autorisierte Ausgabe von Bologna,
1798. Die kritische Ausgabe von Gamba-
rin gibt die drei Texte von 1798, 1802
und 1817 sowie die illegale, von fremder
Hand stammende Fortsetzung der Erst-
ausgabe. Im folgenden alle Ortis-Zitate
nach der Edizione nazionale. — 1¢ Ed. na-
zionale p. 349 (nur im Text von 1817!). —
11 Berliner Ausgabe S. 27 und 143. -
12 Berliner Ausgabe S. 81 und 201. -3 Ed.
nazionale p. 72 (Text Foscolos von 1798).
Die Erstfassung enthdlt zahlreiche wei-
tere literarische Referenzen (u. a. Ossian).
— 1 Zur Frage der direkten Abhédngigkeit
seines Ortis von Goethes Werther hat sich
Foscolo im Anhang Notizia bibliografica
intorno alle Ultime lettere di Jacopo Or-
tis zu einer 1816 in Ziirich (mit der fal-
schen Angabe «Londra 1814» versehe-
nen) Ausgabe seines Werkes gedussert.
Darin behauptet er, der Verfasser des
Ortis habe Werther erst in dem Moment
kennengelernt, als er sein eigenes Manu-
skript bereits fertig geschrieben hatte. Zu



FORMEN DES WELTSCHMERZES 429

dem sehr komplexen Entstehungsprozess
des Ortis vgl. auch die ausgezeichnet
kommentierte franzosische Ausgabe Fos-
colo: Les Dernieres lettres de Jacopo Or-
tis. Trad. de l’italien par A. Trognon. In-
troduction, notice, notes et bibliographie
par Valeria Tasca. Paris: Ed. du Delta
1973 (Coll. Helgé. dirigée par R. Guise).
Vgl. ferner Riccardo Massano: Goethe e
Foscolo, Werther e Ortis. In: Problemi di
lingua e letteratura italiana. Atti del Con-
gresso dell’Associazione internazionale
per gli Studi di lingua e letteratura ita-
liana. Wiesbaden: Steiner 1965, pp. 231-
238. — 15 Ed. nazionale p. 168 und 326. —
16 Ed. nazionale p. 289 und 474. — 17 Vgl.
Valeria Tasca a.a.0. S.225 (Anm.1 zu
Foscolos Brief vom 19. Januar 1808 an
Isabella Teotochi Albrizzi, in dem er u.a.
seiner Bewunderung fiir das Buch Hiob
Ausdruck verleiht). — 18 Chateaubriand:
Atala, René, Les Aventures du Dernier
Abencérage. Introduction, notes, etc. par
Fernand Letessier. Paris: Garnier 1966,
p. 176 (René. Extrait de la préface de
1805). Im folgenden alle René-Zitate
nach dieser Ausgabe. — 1 F. de Sanctis:
Saggi critici II, zit. nach: Mario Olivieri:
La letteratura italiana nelle pagine della
critica. Torino: Paravia 1959, p.516s. —
20 Rousset a.a.0. p. 70 s. — 21 «Sein (= des

Herausgebers) Bericht musste (...) nicht
nur erweitert, seine Rolle musste vor
allem eine andere werden. Nicht mehr
als schlichter Chronist (.. .) tritt in IT der
Herausgeber auf, er beurteilt die Hand-
lung und zwingt uns mit seinen Augen
zu sehen, die nun - eine fiir die
zweite Fassung grundlegende Wendung
— anders sehen als Werther.» (G. Riess:
Die beiden Fassungen von Goethes
«Die Leiden des jungen Werthers».
Breslau 1924, S. 16). — 22Vgl. z. B.
Ed. nazionale p.218 und 388. — 23 Berli-
ner Ausgabe S.249. — 2¢ Ed. nazionale p.
137 und 295. — 25 F. de Sanctis, zit. nach
Olivieri a.a.0. p. 515. — 26 Ed. Garnier p.
237 s. — 27 Ed. Garnier p. 204. Vgl. René
de Chateaubriand un nouveau roman.
Edition et étude par Pierre Barbéris. Pa-
ris: Larousse 1973, pp. 151-153 (Collec-
tion «Thémes et textes»). — 28 Vgl. oben
Anm. 18 sowie Chateaubriand: Mémoires
d’outre-tombe. Ed. du Centenaire établie
par M. Levaillant. 2e éd. Paris: Flamma-
rion 1964, vol. I, 2e partie, pp. 44 ss. —
29 Mémoires d’outre-tombe l.c., vgl. I,
1re partie, pp. 515s. — 3° Ed. Garnier pp.
196-198. — 31 Génie du Christianisme, éd.
P. Reboul. Paris: Garnier-Flammarion
1966, vol. I, p.310. — 32 Ed. Garnier p.
214, — 33 Vgl. P. Barbéris 1. c. p. 222.



	Drei literarische Formen des Weltschmerzes : Goethes "Werther", Foscolos "Jacopo Ortis", Chateaubriands "René"

