
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 10

Artikel: "Die Erde ist mir Heimat nicht geworden" : Christa Wolf zu Karoline von
Günderrode

Autor: Meyer, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Meyer

«Die Erde ist mir Heimat nicht geworden»

Christa Wolf zu Karoline von Günderrode

«Vorgänger ihr, Blut im Schuh», heisst es in Christa Wolfs letzter
Erzählung «Kein Ort. Nirgends» in bezug auf Karoline von Günderrode und
Heinrich von Kleist. Bereits dieser Satz macht deutlich, dass es für die
DDR-Schriftstellerin Christa Wolf literarische Vorbilder im üblichen Sinn
nicht gibt. Dort, wo sie an die literarische Tradition anknüpft, bezeugt sie

tiefes Engagement und Einfühlungsvermögen, nicht nur für das künstlerische

Werk, sondern auch für den Menschen, der dahinter steht, sei dies

nun Anna Seghers, der sie sich in mehrfacher Hinsicht verpflichtet fühlt,
Dostojewski, Büchner, Brecht oder die Generation der Nachklassiker, zu
der Kleist, Lenz, Hölderlin, Bürger und die Günderrode gehören.

Karoline von Günderrode aus dem Bereich der Fiktion gleichsam
zurückzuholen in die Realität der hteraturwissenschaftlichen Analyse ist
Christa Wolfs Anliegen mit ihrer Herausgabe von Gedichten, Prosa, Briefen

und Zeugnissen von Zeitgenossen dieser Dichterin1. Hier die weit über
ihre Landesgrenzen bekannte DDR-Autorin, die sich bereits als junge
Germanistin tatkräftig für den Sozialismus eingesetzt hat, dort das adlige
Stiftsfräulein aus dem letzten Jahrhundert, das als Dichterin schon kurz
nach dem Tod in völlige Vergessenheit geraten ist und höchstens durch
die Beziehung zu dem Altphilologen Friedrich Creuzer und den
Briefroman der Freundin Bettina Brentano zu einiger, wenn auch zweifelhafter
Berühmtheit gelangte. In Christa Wolfs der Ausgabe beigefügtem Vorwort
wird etwas von der tiefen inneren Verwandtschaft zwischen diesen
scheinbar so verschiedenen Frauen spürbar.

Sorgfältig zeichnet Christa Wolf in ihrem Essay die Stationen im Leben
der Günderrode nach: Als Älteste von sechs Geschwistern, deren Vater
früh starb, ist sie gezwungen, schon als Kind Verantwortung zu
übernehmen und der hilflosen Mutter beizustehen. Mit neunzehn Jahren tritt
sie ins Kronstettische evangelische Damenstift ein, ein Ort für
unverheiratete Töchter aus mittellosen Adelsfamilien. Freundschaft mit Bettina
von Brentano, Zugehörigkeit zum Kreis der Frühromantiker Schlegel,
Tieck, Novalis, Clemens Brentano, ScheUing, Carl von Savigny, Friedrich



824 ZU CHRISTA WOLF

Creuzer sowie deren Schwestern, Freundinnen und Ehefrauen. Die
unglückliche Liebe zum Rechtsgelehrten Savigny wird beendet durch dessen

Heirat mit Gunda Brentano, einer Schwester des Dichters. 1804 erscheint
ihr erster Gedichtband unter dem männlichen Pseudonym «Tian». In den

folgenden Jahren werden weitere Gedichte, Prosastücke und Dramen
veröffentlicht. In Heidelberg macht die Dichterin die Bekanntschaft des

Altertumsforschers Friedrich Creuzer, woraus bald eine leidenschaftliche
Beziehung entsteht, die für beide Teile eine Herausforderung in bezug auf
ihre gesellschaftliche Stellung darstellt. Der abenteuerliche Plan einer Ehe
wird Ende 1805 aufgegeben, da Creuzers Frau, die zehn Jahre ältere
Witwe des Professors Leske, nicht in die Scheidung einwilligt und Creuzer
selbst nicht die Kraft aufbringt, sich über gewisse soziale Normen
hinwegzusetzen. Die Günderrode begeht Selbstmord in Winkel am Rhein, nachdem

sie durch einen Zufall von Creuzers Wunsch nach Auflösung des

Verhältnisses erfahren hat.
Überblickt man das literarische Schaffen von Christa Wolf, so fällt

einem auf, dass die Protagonisten ihrer Erzählungen alles Frauen sind.
Frauen, die sich in einer von männlichen Wertmassstäben beherrschten
Gesellschaft durchzusetzen versuchen und ihren eigenen Weg der
Selbstverwirklichung gehen. Figuren, wie die sich gegen alle Widrigkeiten des
Nationalsozialismus behauptende Charlotte Jordan aus dem Roman
«Kindheitsmuster», die sensible Christa T. aus «Nachdenken über
Christa T.» und Karoline von Günderrode weisen trotz aller Verschiedenheit

gewisse gemeinsame Züge auf. Ihnen allen eigen ist der unstillbare
Drang zu leben, die Schranken, die sie umgeben, niederzureissen, um freier
atmen zu können. Von Christa T. heisst es einmal: «Manchmal, wenn sie

luftknapp auf ihrem Bette liegt, denkt sie, sie brauche doppelt soviel Luft
wie andere Menschen, als verwende ihr Körper einen Vorrat für heimliche
Zwecke.» Stark sind diese Frauen, wenn es gilt, an der Utopie, dem
Glauben an die Veränderbarkeit des Bestehenden, festzuhalten. Schwach
sind sie, wo von ihnen verlangt wird, sich mit den Beschränktheiten des

Alltags, der Banalität abzufinden.
Worauf es Christa Wolf bei ihrem Portrait der Günderrode ankommt,

ist, das Unfertige, sich von den Konventionen der Zeit Absetzende im
Wesen dieser Frau herauszuarbeiten und dafür beim Leser Verständnis
zu wecken. In diesem Sinne sieht sie in ihr eine Vertreterin jener Generation

von Frauen, die zum erstenmal für ein neues Selbstverständnis ihrer
Rolle gekämpft haben, die bereit waren, die Aussicht auf Sicherheit und
Geborgenheit für ein grösseres Mass an innerer Freiheit zu opfern.

«Neugier» und «Phantasie», Eigenschaften, welche Christa Wolf in
ihren theoretischen Abhandlungen immer wieder vom Schriftsteller fordert



ZU CHRISTA WOLF 825

und als Voraussetzung für eine menschlichere Gesellschaftsordnung
erachtet, glaubt sie dem Gespräch zwischen den beiden Freundinnen Karoline

von Günderrode und Bettina von Brentano entnehmen zu können.

«Versuch», «Entwurf» sind ihrer Meinung nach die Wörter, welche Leben
und Werk der Günderrode charakterisieren. Sie ist eine Schwester der
Christa T., in einem anderen Jahrhundert angesiedelt, aber wie diese die

Kluft zwischen Dichtung und Wirklichkeit, dem Reich der Träume und
der Nichtigkeit des Alltags schmerzhaft empfindend. Wie dieser steht auch

ihr nur eine begrenzte Zeit zur Verfügung, zu wenig, um etwas «Ganzes»

zu hinterlassen, genug, um einen «universalen Glücksanspruch» zu hegen.
Der Anspruch Christa T.s «einmal im Leben, zur rechten Zeit, sollte man
an Unmögliches geglaubt haben», könnte als Motto über dem Leben der
Dichterin Karoline von Günderrode stehen.

Zu Beginn ihres Essays zitiert Christa Wolf einen Brief der Günderrode

an Gunda Brentano, in dem jene vom «Missverhältnis» in ihrer Seele

spricht, «denn ich bin ein Weib und habe Begierden wie ein Mann, ohne
Manneskraft». Den «männlichen» Wunsch, ein unsterbliches Werk zu
schaffen, möchte sie verbinden mit dem Bedürfnis nach ehelicher
Geborgenheit. Hier setzt Christa Wolfs vehemente Kritik an einer Gesellschaft

ein, welche die Frau zum Objekt macht, und den Männern, die eine
ihnen intellektuell Ebenbürtige als Gattin ablehnen.

Die Günderrode erscheint von daher nicht mehr einfach als die
zurückgewiesene Geliebte, ihre Beziehungen zu Savigny und Creuzer nicht als
blosse Anekdoten der Literaturgeschichte, sondern sie steht stellvertretend
für die um ihr Recht kämpfenden Frauen zu Beginn des letzten
Jahrhunderts. Anstatt sich ihrem Schmerz hinzugeben, liest sie Jean Paul und
Herder, vertieft sich in Schellings Naturphilosophie und betreibt ein intensives

Studium der indischen, asiatischen und orientalischen Mythologie.
«Schreibend über die Dinge kommen» heisst es in «Christa T.». Dies

ist gleichzeitig ein Grundgedanke in Christa Wolfs literarischem Werk.
Darin glaubt sie, das Aussergewöhnliche, die Stärke der Günderrode zu
erkennen. Das Reich der Dichtung nicht als Flucht aus der Realität,
vielmehr als eine Möglichkeit der Weltaneignung, als einzigen Weg, Freiheit
und Unabhängigkeit zu erlangen.

Christa Wolf sieht die Emanzipationsbestrebungen der Günderrode
zunächst einmal im Verhältnis zu ihrer männlichen Umwelt. Die andere
soziale Bezugsgruppe, welcher sie die Dichterin zuordnet, ist der Kreis der
Frühromantiker. Damit steht sie die Analyse des Einzelschicksals in einen
pohtischen, gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Zusammenhang.
Ihre Vorstellung von der Romantik muss in gewisser Abhängigkeit von der
gegenwärtigen Romantikrezeption in der DDR gesehen werden. In dem



826 ZU CHRISTA WOLF

Essay «Glauben und Irdisches» über Anna Seghers aus dem Jahre 1968
hebt sie hervor, dass Anna Seghers gegen den «grossen ,klassischen'
Namen Goethes die Namen jener unglücklichen Generation, die ihm
folgte», setzt. Sie verweist damit auf den wichtigen Briefwechsel zwischen
Anna Seghers und Georg Lukâcs von 1938, in dem es unter anderem um
die Frage des literarischen Erbes ging. Kurz zuvor, 1936, hatte Lukâcs
Kleist in einem Aufsatz ziemlich abfällig qualifiziert: «Seiner ,Klassen-
psychologie' nach ein bornierter preussischer Junker. Seinen dichterischen
Absichten nach ein gewaltiger Vorläufer der meisten dekadenten
Strömungen der späteren bürgerlichen Literatur.» Für Anna Seghers sind jene
Autoren der Vergangenheit richtungweisend, die in einem zwiespältigen
Verhältnis zur Gesellschaft lebten und demzufolge weder im Leben noch
im Werk Ausgewogenheit und Geschlossenheit erreichten.

In ihrem Vorwort zur Werkausgabe der Günderrode wendet sich
Christa Wolf polemisch gegen die durch Lukâcs initiierte Romantikrezeption,

die über Jahre hinweg als offizielle Doktrin in der DDR in bezug
auf die Frage der literarischen Traditon galt. Seit ein paar Jahren hat nun
eine Neubesinnung hinsichtlich des Romantikbildes in der
Literaturwissenschaft der DDR stattgefunden. Erwähnenswert sind in diesem
Zusammenhang vor allem die Aufsätze von Claus Träger in den «Weimarer
Beiträgen», in denen er die neue Art der Romantikinterpretation auf das

gewachsene Selbstbewusstsein der sozialistischen Gesellschaft zurückführt.
Er lehnt dabei eine Betrachtungsweise ab, welche die einseitige Traditionslinie

Aufklärung — Klassik — Vormärz aufstellte, die Romantik der
politischen Reaktion zuordnete, mit den Prädikaten irrational, abergläubisch,

schwärmerisch, mystisch und dekadent bürgerlich versah und nicht
selten die Ursprünge des deutschen Faschismus auf sie zurückführte.
Anlässlich der Feiern zum 200. Geburtstag von Kleist 1977 und den damit
verbundenen politisch-ideologischen Auseinandersetzungen wurde jedoch
deutlich, dass gerade die Versuche der offiziellen Kulturorgane, nun auch
die Romantiker kulturpolitisch zu vereinnahmen, zum Teil auf heftige
Kritik stiessen.

«Die Dissonanz ihrer Seele, die die einundzwanzigjährige Karoline von
Günderrode (1780—1806) wahrnimmt, ist, aber das weiss sie noch nicht,
die Unstimmigkeit der Zeit.»

«Unstimmigkeit der Zeit»: damit meint Christa Wolf den Abschnitt
zwischen der Französischen Revolution und der beginnenden Restauration.

1789: Die Französische Revolution erschüttert ganz Europa. Ein
grosser Teil der deutschen Intelligenz blickt voller Begeisterung und
Enthusiasmus nach Frankreich, wo sich der Aufbruch der Freiheit zu
vollziehen scheint. Schelling, Schlegel, Tieck, Wackenroder, Novalis u. a.



ZU CHRISTA WOLF 827

zählen zu den begeisterten Befürwortern der im Nachbarlande stattfindenden

Umwälzungen. Nach anfänglicher Begeisterung erfolgt jedoch bald
für viele die Ernüchterung. Entsetzt über die Greueltaten im Gefolge des

revolutionären Prozesses wenden sie sich von der Revolution ab, treten für
eine Wiederherstellung des vorrevolutionären Zustandes ein und suchen

ihr Ziel in idealistischer und politischer Weltflucht. Dies eine auch heute
noch gängige Betrachtungsweise, aufgrund deren die Romantiker sich den

Vorwurf des «politischen Occasionalismus» gefallen lassen mussten.
Christa Wolf versucht die Generation derjenigen, «die um 1800 jung

sind», vom Verdikt eines reaktionären, die politische Realität
verabscheuenden Utopismus zu befreien. Sie verteidigt die Ideale einer kleinen
Gruppe von Intellektuellen, die, den Anbruch eines neuen Zeitalters
erlebend, sich eine veränderte, auf den Prinzipien von Freiheit und
Gleichheit aufgebaute Gesellschaftsordnung erhofften. Sie zeigt auf, wie
sich die politische Wirklichkeit Deutschlands, d. h. die Etablierung von
bürgerlichen Verhältnissen aufgrund von verwaltungstechnischen Direktiven

Napoleons all ihren Zielen und Wünschen entgegenstellte.
Die Frage nach der Andersartigkeit der deutschen Geschichte im

Vergleich zur westeuropäischen nimmt eine zentrale Stellung im Werk Christa
Wolfs ein, wofür die Gründe nicht zuletzt in ihrer Erfahrung des
Nationalsozialismus während der Jugendjahre zu suchen sind. Ihr neuster Essay
ist auch in dieser Hinsicht eine Erweiterung und Fortführung früher
geäusserter Gedanken. Die Deutschen als «verspätete Nation», ihre auf
Bereicherung zielende Entwicklung des industriellen Kapitalismus als
Frucht der protestantischen Ethik von Fleiss, Sparsamkeit und Askese,
dies alles sind keine neuen Theorien, aber ihr Miteinbezug trägt bei zur
Vervollständigung des Portraits der Karoline von Günderrode, das sich
aus vielen Einzelteilen allmählich zu einem Ganzen fügt. Wichtig in diesem
Zusammenhang ist die folgende Stelle, an der Christa Wolf die Günderrode

selbst zu Wort kommen lässt: «Denn abgeschlossen sind wir durch
enge Verhältnisse von der Natur, durch engere Begriffe vom wahren
Lebensgenuss, durch unsere Staatsformen von aller Tätigkeit im Grossen.
So fest umschlossen ringsum, bleibt uns nur übrig, den Blick
hinaufzurichten zum Himmel oder brütend in uns selbst zu wenden. Sind nicht
beinah alle Arten der neueren Poesie durch diese unsere Stehung
bestimmt? Liniengestalten entweder, die körperlos hinaufstreben, im
unendlichen Raum zerfliessen, oder bleiche, lichtscheue Erdgeister, die wir
grübelnd aus der Tiefe unseres Wesens heraufbeschwören, aber nirgends
kräftige, markige Gestalten. Der Höhe dürfen wir uns rühmen und der
Tiefe, aber behagliche Ausdehnung fehlt uns durchaus.»

Auf Goethe, «den Weimarer», wie er in «Kein Ort. Nirgends» genannt



828 ZU CHRISTA WOLF

wird, scheint in solchen Äusserungen angespielt zu werden. Er hat jene
Ganzheit im Leben und Werk erreicht, welche der Generation der Günderrode

versagt bleiben müsste. Er lieferte ihnen einen Bezugspunkt, war
Vorbild, dem sie genügen und von dem sie sich gleichzeitig abgrenzen
wollten. Christa Wolf stellt dem Lebenskompromiss, den Goethe
vollzogen hat, die kompromisslose, auf ein Niederreissen der gesellschaftlichen
Schranken zielende Haltung der Günderrode gegenüber. Sie und eine
Handvoll Gleichgesinnter setzten sich zur Wehr gegen «die eiskalte
Abstraktion, gegen die unaufhaltsame Verfestigung der zerstörerischen Strukturen,

gegen das erbarmungslose Zweckmässigkeitsdenken, die sich als

Angst, Depression, als Hang zur Selbstzerstörung in ihnen niederschlugen».
Innere Verzweiflung, Hang zu Melancholie werden nicht als Zeichen von
Haltlosigkeit und Schwäche interpretiert, sondern im Gegenteil als Stärke,
weil sie von der Offenheit des Betroffenen für menschliche Ungerechtigkeiten

zeugen. Der Widerspruch mit sich selbst als Abbild einer in unlösbare

Widersprüche verstrickten Gesellschaft.
Der Gestalt der Günderrode haftet hier nichts mehr vom weltfremden,

unerfahrenen Stiftsfräulein an, das aus verschmähter Liebe ein paar
unvollkommene Verse schreibt. Sie wird vielmehr zur Metapher für jenen
Menschen, der sich in einer alles dem Nutzdenken unterordnenden Welt
einen persönlichen Freiraum bewahren will. In ihrer psychischen
Zerrissenheit sieht Christa Wolf ein Indiz für die Fragwürdigkeit des
politischen und gesellschaftlichen Systems, das sie umgibt.

Rückschlüsse in bezug auf die Gegenwart drängen sich auf, um so
mehr, als die Autorin in ihrem Essay Kritik übt an unserem Zeitalter, das

sich, mit seinem Instrumentarium von historischen, politischen, ideologischen

und ökonomischen Begriffen jener «unerwünschten Zeugen
erwürgter Sehnsüchte und Ängste» entledigt hat.

Warnt hier Christa Wolf nicht auch vor einer Romantikrezeption, die,
kaum zu neuen Einsichten gelangt, indem sie veraltete Betrachtungsweisen
revidiert hat, Gefahr läuft, jener Epoche nicht gerecht zu werden, weil sie
sie für die eigenen Ziele und Zwecke zu verwenden sucht. Gerade in einem
Land wie der DDR, in dem das Nichtvorhandensein antagonistischer
Widersprüche zur allgemeinen Doktrin erhoben wird, betonen die
entsprechenden offiziellen Stellen immer wieder, dass der Schriftsteller der
vollen Unterstützung von seiten der Regierung und des Volkes gewiss sein
könne. Ja, es wird zum Teil behauptet, Dichter wie Kleist und Hölderlin
hätten nach einem solchen Staatssystem, wie es die DDR darstelle,
verlangt Die Wirklichkeit sieht anders aus. Der, aus welchen Gründen auch
immer, in die Position des Aussenseiters gedrängte Schriftsteller sieht sich
unweigerlich zum Verräter an den Zielen des Sozialismus und damit zum



ZU CHRISTA WOLF 829

Klassenfeind abgestempelt. In einer Gesellschaft, in der man Aussenseiter

ganz einfach totschweigt, weil es sie nicht geben darf, verteidigt Christa
Wolf mit aller Schärfe deren Stellung und Recht auf Anteilnahme. Die
Kritik am preussischen Obrigkeitsstaat entpuppt sich indirekt als Angriff
gegen ein die grundlegenden Menschenrechte missachtendes System.

Einerseits zeigt sich für Christa Wolf einer der grössten Mängel der
deutschen Gesellschaft um 1800 darin, dass die Kunst in einen Bereich
fern von der politischen Reahtät verdrängt wurde und eine Versöhnung
der materiellen und geistigen Wertmassstäbe nicht stattfand. Gleichzeitig
räumt sie aber dem Dichter in ihren Erzählungen und Essays eine Sonderstellung

ein, die ihn von den übrigen Mitgliedern der Gesellschaft abhebt.
Er ist jeder Art von Veränderung viel stärker ausgesetzt und dadurch auch

befähigt, eine höhere Stufe der Erkenntnis zu erreichen. Dem rationalen
Verstehensprozess setzt er Eigenschaften wie Gefühl, Phantasie und
Verletzbarkeit entgegen.

Von daher wird auch verständlich, weshalb für die DDR-Autorin die
Lebensgeschichte eines Dichters für das Verständnis seines Werkes
unumgänglich ist. In «Lesen und Schreiben» spricht sie von der «vierten,
,wirklichen' Koordinate des Erzählers» und stellt sie gleichberechtigt neben
die drei fiktiven Koordinaten der erfundenen Figuren. «Das ist die
Koordinate der Tiefe, der Zeitgenossenschaft, des unvermeidlichen
Engagements, die nicht nur die Wahl des Stoffes, sondern auch seine Färbung
bestimmt.» Wahre Kunst entstünde dort, wo die Individualität des Künstlers

im Werk spürbar wird, wo die «subjektive Authentizität», wie es
Christa Wolf einmal genannt hat, zum Tragen kommt.

«Wenn Sie etwas von S. hören, darf ich Sie bitten, es mir zu schreiben?
Verargen Sie mir diese Bitte nicht; es ist das einzige, was ich von ihm
haben kann, der Schatten eines Traums.»

Diese Zeilen sind einem Brief entnommen, den Karoline von Günderrode

am 26. Juh 1799 an ihre Freundin Karoline von Barkhaus, auf Carl
von Savigny Bezug nehmend, schrieb. «Der Schatten eines Traums»:
Christa Wolf hat diese Worte als Überschrift ihrem Essay vorangestellt.
Im Bereich der Schatten und Träume ist die dichterische Welt der
Günderrode angesiedelt. Lyrik, Mythos, Sage, dies sind die ihr
angemessenen Formen, in denen sie zur Meisterschaft gelangte. Nach diesen
Gesichtspunkten scheint Christa Wolf auch die Gedichte ausgewählt zu
haben, die sie in ihren Essay eingefügt hat. Der Orkus, in dem Sein und
Bewusstsein noch ungeschieden sind und der Mensch in der Natur
aufgehoben ist, wird als Ziel aller Wünsche und Sehnsüchte dichterisch
gestaltet. Christa Wolf verweist auf die Entwicklung, die sich in den
Gedichten im Zusammenhang mit ihrer Biographie feststellen lässt, und



830 ZU CHRISTA WOLF

kommt zu dem Schluss, dass in den späteren Gedichten eine immer stärker
werdende Todessehnsucht zutage tritt. Erscheint in den frühen Gedichten
die Unterwelt noch als Nicht-Ort, als Utopie, der die Verwirklichung eines

neuen Menschheitsideals in sich birgt, so erhält sie schliesslich die
Bedeutung einer Ruhestätte für die ruhelos Dahintreibende. Christa Wolf
will diese Todessehnsucht nicht falsch verstanden wissen: «Sie war lebens-,
nicht todessüchtig. Sie geht aus dem Nicht-Leben, nicht aus dem Leben.»
Man erinnert sich unwillkürlich an den Selbstmord des Deutschlehrers und
seiner Freundin in «Kindheitsmuster», den die Erzählerin des Romans als

Kritik an der sozialistischen Gesellschaft begreift, die Menschen wie ihm
die Selbstverwirklichung verunmöglicht. Auch dort ein Hinweis auf Kleist.

Die Französische Revolution, Napoleon, Jena, Heidelberg, die
Frühromantiker, ein Damenstift in Kronstetten: konzentrische Kreise, auf deren
Mitte hin sich der Blick verengt: Winkel am Rhein, ein Ort, der die
Unscheinbarkeit im Namen trägt. Der Mensch, die ihm exemplarische
Bedeutung verleiht: Karoline von Günderrode, eine Dichterin, der die
literaturwissenschaftlichen Nachschlagewerke kaum mehr als zwei, drei
Zeilen widmen.

«Die Erde ist mir Heimat nicht geworden.» Ein Satz, der, aus seinem
Zusammenhang gelöst, als überspannte Äusserung einer Dichterin von
allzu leicht erregbarem Gemüt schnell abgetan ist. Ein Satz auch, der
Anstoss sein kann, Vorurteile abzubauen, Grenzen zu überschreiten, sich
einem literarischen Werk zu stellen, das heute wie damals auf ein Echo
angewiesen ist. Nicht zuletzt in dieser Hinsicht ist Christa Wolfs Essay über
Karoline von Günderrode von Bedeutung, abgesehen davon, dass er
Gelegenheit bietet, vorgefasste Urteile über die DDR-Literatur zu
überdenken.

1 Karoline von Günderrode, Der ausgegeben und mit einem Essay von
Schatten eines Traums, Gedichte, Prosa, Christa Wolf, Luchterhand Verlag, Darm-
Briefe, Zeugnisse von Zeitgenossen, her- Stadt und Neuwied 1979.


	"Die Erde ist mir Heimat nicht geworden" : Christa Wolf zu Karoline von Günderrode

