
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE EUROPÄISCHE SICHT

Zu Emil Staigers «Gipfel der Zeit»

Das Buch

An einem Empfang anlässlich seines

siebzigsten Geburtstags sagte Emil
Staiger, einigermassen scherzhaft, er
sei der Germanistik untreu geworden.
In diese Richtung weisen seine neueren

Veröffentlichungen, die Übertragung

der «Stanze» des Renaissance-
Dichters Angelo Poliziano sowie der
Werke und Briefe des Torquato
Tasso2. Sein neuestes Buch scheint
die Aussage zu bestätigen s. Es enthält
nämlich vier gewichtige Studien über
fremdsprachige Autoren: den Ödipus
des Sophokles, die Oden des Horaz,
Shakespeares Hamlet und die
Promessi sposi Manzonis. Es sind dies vier
Standardwerke der europäischen
Literatur, die man in der Tat, mit den
Eingangsversen von Hölderlins «Patmos»-
Hymne, als «Gipfel der Zeit» ansprechen

darf.
Dass Emil Staiger vier solche

räumlich wie zeitlich «getrennteste
Berge» erklommen hat, ist eine bedeutende

Leistung, die ich allerdings
seiner alpinistischen Rüstigkeit von
vornherein zugetraut habe! Mit der
griechischen Literatur hat er sich längst
übersetzend beschäftigt, die italienische

ist ihm in spätem Jahren lieb
geworden, und nun überrascht er uns
zusätzlich mit Shakespeare und Horaz,
wobei er für den «eigentlich
unübersetzbaren Horaz» noch eigene
Übersetzungen vorlegt. Das ist schon rein
vom sprachlichen Können her eine
ausserordentliche Leistung.

Bei genauerer Lektüre wird aber

klar, dass der Autor keineswegs der
Germanistik untreu geworden ist.
Denn die deutschen Autoren begleiten
ihn bei seinen Gedankengängen auf
Schritt und Tritt: Goethe ist mit allen
vier Dichtern so oder so liiert, die
Aufklärer und Romantiker spielen herein,
und beim Ödipus lässt sich nicht einmal

die Begegnung mit Freud vermeiden.

Es ist einfach so, dass sich die
Denkkategorien, die Staiger schon
früh an der deutschen und griechischen

Literatur erarbeitet hatte, nun
zwanglos auf andere Literaturen
übertragen lassen - weil diese Kategorien
von jeher universal, oder zumindest
europäisch, geartet waren.

Das Rätsel des ödipus

Ödipus hat das Rätsel der Sphinx
gelöst; wer aber löst das Rätsel des
Ödipus? Das Rätsel nämlich, dass ein für
unser Empfinden ganz Schuldloser
der allerschwersten Strafe verfällt.
Denn Ödipus hat völlig ahnungslos -
und übrigens schwer provoziert -
seinen Vater umgebracht und ebenso

ahnungslos seine Mutter geheiratet.
Sollte seine Schuld darin bestehen,
dass er, als sein eigener Richter, so

heftig Gerechtigkeit sucht? Aber das

war seine Pflicht, nachdem in Theben
die Pest ausgebrochen war und Apollo
den Mord an Lajos als die Ursache
bezeichnet hatte.

Emil Staiger zeigt, dass für den
«plastischen Griechen» (ein Ausdruck



740 ZU EMIL STAIGER

Hegels) die Gesinnung des Täters
überhaupt keine Rolle spielt, sondern
einzig und allein seine Tat. Ödipus ist
der Täter seiner Taten, und also ist er
verflucht. Diesen Fluch nimmt er an
und bekräftigt ihn, indem er sich selber

blendet. Seine Grösse besteht darin,

dass er allein imstande ist, ein so

grauenhaftes Schicksal zu tragen.
Sophokles hat uns die fast unzumutbare

Grausamkeit dieser Tragödie
dadurch erträglicher gemacht, dass er
die Hauptfiguren mehr nur als Rollen
gestaltete, ohne sie uns menschlich
nahezubringen.

Der Mensch ist im Augenblick
befangen, der Gott jedoch sieht alles

voraus. Im ohnmächtigen Bestreben,
dem Orakel auszuweichen, erfüllt der
Mensch das Orakel. Der endliche
Mensch muss fallen, zur Ehre des

unendlichen Gottes.
In einem Punkt möchte ich dem

Autor widersprechen. Er behauptet,
«die Ehre Gottes» sei heute «zu einer
altertümlichen Vorstellung geworden,
die sogar das Denken und Fühlen der
Gläubigen» jetzt nicht mehr bestimme
(S. 57/58). Es nimmt mich wunder,
woher Emil Staiger diese Gewissheit
hat. Eine Gläubigkeit, die nicht die
Ehre Gottes, und damit in eins die
Liebe zu Gott, im Zentrum hat, ist
nach meinem Ermessen gar keine
Gläubigkeit. Mag sie Anleihen bei der
Psychologie oder Philosophie aufnehmen

- sie wird gewiss viel rascher
veralten als jene anscheinend so
«altertümliche Vorstellung». Allerdings hat,
wer Christ ist, längst einen Gott
gefunden, der zu seiner Ehre weder Tier-
noch gar Menschenopfer braucht.
«Barmherzigkeit will ich und nicht
Opfer», sagt er (Matthäus 9,13 und
12, 7).

Banale Klassik

Horaz ist im Lauf der Zeit recht
unterschiedlich gewertet worden. Goethe
spricht seinen Oden «alle eigentliche
Poesie» ab, Hegel findet ihn «sehr
kühl und nüchtern und von einer
nachahmenden Künstlichkeit», Nietzsche

dagegen preist das kunstvolle
«Mosaik von Worten», das die Oden

auslegen, in den höchsten Tönen. Nun
darf man freilich nicht Bekenntnisdichtung

im Sinne Goethes oder
Philosophie im Sinne Hegels von Horaz
erwarten. Er bekennt sich zur «aurea
mediocritas». Ist diese Mittelmässigkeit

nur eben mittelmässig, ohne
Dynamik und Dämonie, formalistisch
und banal? Es ist zwar eine Kunst
der lebensfreundlichen Lässigkeit, des

Lebens-und-leben-Lassens - zugleich
aber eine Kunst, welche die strengsten
artistischen Massstäbe an sich selber

anlegt.
Die Oden erscheinen oft sprunghaft,

ohne zwingenden Zusammenhang.

Sie fallen in «Blöcke» auseinander.

Das Ende scheint sich oft nicht
mehr auf den Anfang zurückzubesin-
nen, sondern läuft «schräg» ins
Abseits. - Aber der augusteische Dichter
ist ja nicht verpflichtet, unsern
neuzeitlichen Erwartungen von Einheit zu
entsprechen. Staiger zeigt, dass das

Schwergewicht bei Horaz auf der
einzelnen Wendung liegt: lebendige
Beobachtung bringt er auf die
knappste und prägnanteste sprachliche

Formel. «Höchster Sinn im engsten

Raum» ist angestrebt und geleistet.

Mögen einen die endlosen
mythologischen Spielereien der Oden auch
verdriessen, so besticht der Dichter
eben doch durch die Dichte des
Ausdrucks, die glänzende Sprachkunst. Er



ZU EMIL STAIGER 741

scheint das an sich schon dichte
Latein noch einmal zu verdichten, bis zu
dem Grade, dass es «unübersetzbar»
wird. Der artistischen Strenge steht die
weltanschauliche Toleranz gegenüber,
eine tiefe Liberalität, die sich von
keinem Dogma und keiner Ideologie
einfangen lässt. Horaz hat sich, mit aller
Ehrerbietung, sogar dem Dienst des
Kaisers Augustus entzogen. Er schätzt
das Leben im stillen, sonnigen Winkel
höher als den Lärm der imperialen
Trompeten. Er hat sich selber als ein
«Schweinchen aus der Herde Epi-
kurs» bezeichnet. Hätten wir mehr
solche Schweinchen, die Literatur
sähe reinlicher aus!

Der paralysierte Held

Ophelia hatte Hamlet noch gekannt
als vollendeten Hofmann, als «der
Sitte Spiegel und der Bildung Muster».
Wie ist aus dem hoffnungsvollen Prinzen

ein zerrütteter Hypochonder
geworden? Es geht ein Riss durch seine
Seele: weil der Oheim seinen Vater
ermordet und obendrein seine Mutter

geheiratet hat. Und da erscheint
gar noch der Geist des Ermordeten
und fordert Rache. Aber der Riss
geht noch tiefer: die Welt, wie sie sein
sollte, die gute, jugendlich freudige
Welt, wie sie Hamlet in seinem Innern
trägt - und die Welt, wie sie sich
draussen zeigt, voll Intrigen und Fäulnis:

das reimt sich nicht zusammen.
Dieser Zwiespalt paralysiert den Prinzen.

Nur zu gern würde er die Aussenwelt

als blossen Schein verwerfen und
sich in sein Inneres, als das wahre
Sein, zurückziehen - wenn es die
Umstände erlaubten. Aber Hamlet wird
zum Handeln gedrängt, obwohl er von

vornherein von der Minderwertigkeit
alles Handelns überzeugt ist.

Ist Hamlet ein Literat? Er spricht
vom «Buche» seines Hirns, verlangt in
wichtigen Augenblicken nach einer
«Schreibtafel» usw. Er ist eben kein
«plastischer Grieche» mehr, sondern
überladen mit einer modernen
«Innerlichkeit», die ihn immerfort zu reflektieren

zwingt. Ist nun Hamlets
Innerlichkeit eine absolute Grösse? Ist sie

nicht auch von äussern Umständen
abhängig? Sogar der ästhetisch
gestimmte Emü Staiger deutet einmal an,
auf Grund einer Äusserung des Prinzen

in der Totengräberszene, dass das

Leiden des Helden, das «Herzweh und
die tausend Stösse» (S. 198), ein «Privileg

der müssigen Stände» sei, die
nicht von ihrer Hände Arbeit leben
müssen und darum viel Zeit haben,
sich mit ihrem Inneren zu befassen.
Wo liegt die eigentliche Wirklichkeit,
ausser uns oder in uns? Und ist es

wirklich so, dass in der äussern
Wirklichkeit «nie alles rein zusammenstimmt,

manches gleichgültig bleibt
oder stört», wie Staiger voraussetzt?
(S. 163). Hat nicht eher Alessandro
Manzoni recht, welcher demütig der
(von Gott gegebenen) Wirklichkeit
einen höheren Rang zuweist als allen
Fiktionen unserer Phantasie? Im
Grunde genommen ist dieser Hamlet
ein früher Vertreter des Subjektivismus.

Sonst könnte er auch nicht so
gelassen darüber hinweggehen, dass er
den Polonius ersticht oder Rosenkranz
und Güldenstern in den Tod schickt.
Allerdings gilt es auch einzusehen,
dass er in einer Zeit lebt, die von
rüden Haudegen wimmelt - und dass er
darum auch selber, wenn er endlich
einmal zum Handeln kommt, nicht
zimperlich sein darf.



742 ZU EMIL STAIGER

Ein Dichter der Demut

Mit besonderer Anteilnahme, dünkt
mich, hat sich Emil Staiger der
«Promessi sposi» angenommen. Von ihrem
breiten epischen Strome mitgetragen,
wird er beinah selbst zum Erzähler.
Eingangs schildert er Manzoni privat,
den von der Öffentlichkeit hochverehrten

Dichter, der aber persönlich
von Nervosität und Angst und
Zwangsvorstellungen geplagt ist. Dann
zeigt er uns seine Entwicklung: Während

in seinen jungen lahren das
rationale Denken der Aufklärung
vorgeherrscht hatte, wuchs er in der Folge
zu einem christlich-sozialen Dichter
heran; denn diesen so oft missbrauchten

Begriff dürfte man hier einmal zu
Recht verwenden. Manzoni bekennt
sich ohne Vorbehalt zu einem von der
katholischen Kirche vermittelten
Christentum. Und wie er seinem Liebespaar

Renzo und Lucia, zwei einfachen
Leutchen, zugetan ist, so fühlt er sich
seinem ganzen Volke verbunden.
Trotz seiner fast ängstlichen
Kirchlichkeit verleugnet er aber auch in
spätem Jahren das konsequente Denken
nicht.

Manzoni hat an der Sprache seines
Romans während Jahrzehnten so
gefeilt, dass sie zuletzt sowohl «den
verwöhntesten Literaten» als auch «das
einfache Volk» befriedigte. Hier hat
sich «die Mühsal der Feile», von der

auch Horaz spricht, doppelt gelohnt:
das Buch ist künstlerisch reiner - und
zugleich verständlicher geworden! Ein
Glücksfall, der an die «Zauberflöte»
oder den «Wilhelm Teil» erinnert und
jenen Snobismus widerlegt, der nur
schwer zugängliche Kunst für bedeutend

hält. Emil Staiger verschweigt
nicht, dass Manzoni ein solches Werk
nur im Geist der Demut und
Barmherzigkeit hat vollbringen können.

Aus ethischen Gründen verbietet es

sich Manzoni, Liebesszenen auszumalen:

es sei ohnehin zuviel Eros in der
Welt - und zu wenig Agape. Auch
fühlt er sich historischen Überlieferungen

gegenüber zur Treue verpflichtet.
So ist denn für ihn der historische

Roman das richtige Feld, und Staiger
überzeugt uns, dass all die Beschränkungen,

die sich Manzoni, infolge
seiner christlich-sozialen Haltung, auferlegt,

dem Werk am Ende doch zum
Vorteil gereichen.

Arthur Häny

1 Angelo Poliziano: Der Triumph
Cupidos. Aus dem Italienischen übertragen

und eingeleitet von Emil Staiger,
bibliophile Ausgabe, Artemis Verlag
Zürich und München 1974. — 2 Torquato
Tasso: Werke und Briefe. Übersetzt und
eingeleitet von Emil Staiger. Winkler
Verlag, München 1978. — 3 Emil Staiger:

Gipfel der Zeit. Artemis Verlag,
Zürich und München 1979.

DIE FALSCHE ZEIT ZUM SAMMELN VON STREICHHOLZ-
BRIEFCHEN

Zum neuen Buch von Peter Bichsel

Nichts Leichteres, so scheint es, als
das neue Buch von Peter Bichsel1 zu
rezensieren: eine Sammlung von Ko¬

lumnen, geschrieben für den «Tages-
Anzeiger», für den Tag also, zu einem
Anlass, welcher der Aktualität nicht



ZU PETER BICHSEL 743

entbehren darf, auf einen bestimmten
Termin hin, vielleicht unter dem
Druck dieses Termins, begrenzt im
Umfang, verständlich im Stil, den Leser

einberechnend und einbeziehend.
Nichts Leichteres also Aber der
Schein trügt. Das Buch ist zwar
mühelos zu lesen, aber es anders als an
der Oberfläche zu erfassen, damit
kann man sich schon schwer tun.

Bewunderung freilich stellt sich
rasch und leicht ein. Die Texte sind -
samt und sonders, möchte man sagen

- Kabinettstücke der kleinen Form,
Glanzlichter des Feuilletons. Sie
haben etwas Spielerisches an sich, oft
scheint es, der Zufall lenke die Feder

- eine flüchtige Begegnung, ein
Ereignis, alles, was die Zeit dem
aufmerksamen Zeitgenossen unter die
Augen spielt -, oder dann das
Inkommensurable des Einfalls. Und wenn
ein Text sich zum Ganzen runden will,
reisst ein letzter rascher Einfall das
schön Gerundete wieder auf. Hinter
dem Zufall verbirgt sich künstlerischer
Kalkül, das Spielerische fällt zusammen

mit schriftstellerischer Disziplin,
aber nicht so, dass dabei das Lebendige

verlorenginge, die Absicht mehr
als bloss durchschimmerte.

Fragt sich nur, ob solche Bewunderung

(«wie gut er schreibt, wie
hinterhältig-listig er ist») dem Buch und
vor allem den Intentionen des Autors
gerecht werde. Denn aus dem
Spielerischen, der bekannten und oft
gerühmten Bichselschen Vertracktheit
schiessen unvermittelt Fragen und
Anstösse unbequemer Art. So im Text
«Sir - you know», der von den
Erfahrungen des Touristen P. B. in Ceylon
handelt (wie er von den Einheimischen
herzlich und neidlos aufgenommen
wird, voll Stolz, dass einer aus dem

Land der Reichen ihr Freund ist, ein
Colonel wohl), die abschliessende

Frage (die vieles unausgesprochen
lässt und doch hart und kritisch ist):
«Ich bin ihr Freund. Was für ein
Freund?»

Vielleicht wäre es besser, gar nicht
auf das Ganze des Buches einzugehen,

sondern sich nur mit einem
einzelnen Text auseinanderzusetzen, ihn
ernst und verbindlich zu nehmen. Ich
für mich würde dann die Kolumne
«Die ästhetische Revolution»
auswählen, in welcher Bichsel, beinahe in
Form einer Selbstbezichtigung, mit
der ästhetischen Revolution seiner
Jugend ins Gericht geht, der
kritischen Abwendung von Satteldach und
Heimatstil, dem Bekenntnis zur
modernen Kunst: er weist dieser Wandlung

und Auseinandersetzung ihre
Unverbindlichkeit nach - oder glaubt
er nur, sie ihr nachweisen zu müssen?
Will ich ihm wirklich widersprechen,
bin ich nicht - beim Blick auf die
Tagesschau oder in die Zeitung -
einverstanden damit, dass Kunstsammlungen

der Menschheit nicht dienen,
dass ästhetische Auseinandersetzungen

letztlich Schattenspiele sind,
spannend nur für Minoritäten? Ich
bin es, und ich bin es nicht, gebe zu
bedenken - und weiss, dass Peter
Bichsel es selber bedenkt -, dass jede
Auseinandersetzung und Wandlung
und Abwendung (um das Wort Revolution

als doch etwas dramatisch zu
vermeiden) nur so viel wert ist, wie
der Mensch, der sie führt und trägt,
und dass es im politisch-sozialen
Bereich wohl ebensoviel verbal-ideologische

Scheingefechte gibt wie im
ästhetischen.

So wecken einige der Kolumnen
Bichsels meinen Widerspruch, manch-



744 ZU PETER BICHSEL

mal ärgere ich mich sogar über seine

Verspieltheit, darüber, dass er nicht
weiter geht, schärfer wird, und zwar
im Politischen wie auch im Privaten,
dass er sich nicht dazu entschliesst,
einmal ganz politisch zu argumentieren,

und dann wieder dezidiert und
ohne schlechtes Gewissen privat. (Ein
sinnloser Ärger übrigens: denn er
setzt voraus, dass Peter Bichsel ein
anderer wäre, als er ist!) Aber dann
zwingen seine Differenziertheit, seine
Aufmerksamkeit fürs Kleinste, seine

Genauigkeit mir wieder etwas ab, was
mehr ist als Bewunderung: ein
lebhaftes Gefühl der Zustimmung, ein Ja

zu der Beunruhigung, die von eben
seiner Differenziertheit ausgeht - und
die schwer beschreibbare Mischung
von Widerspruch, Ärger, lebhafter
Zustimmung scheint mir die bessere
Antwort auf diese Texte zu sein als
eine ungeteilte Bewunderung.

Vielleicht wäre der richtige Rezensent

dieses Buches - ich habe ihn bisher

nicht gefunden, es gibt ihn wohl
nicht - einer, der den Autor nicht
kennt. Der diese Glossen eines Peter
Bichsel liest, als wären sie eben vom
Mond gefallen, Autor unbekannt. Ich
kann nicht so tun, als ob. Für mich ist
P. B. ein Schriftsteller, der einmal mit
einem sehr schmalen Buch einen
ungewöhnlichen Erfolg hatte und der -
was wichtiger und seltener ist - mit
einem zweiten und dritten Buch den
Rang seines Erstlings hielt; und der
dann schwieg, beharrlich und beängstigend

lange, ein volles Jahrzehnt
(während sein Name die Solidität
eines Klassikers gewann) und sein
Schweigen erst wieder unter Termindruck

brach. Und ich kann auch nicht
einfach vergessen, dass Bichsel während

dieser Jahre politisch tätig war

(ohne doch im engeren Sinn ein Politiker

zu sein), und zwar nicht nur als
einer, der sich zu politischen Fragen
äussert, sondern wirklich tätig, bis zur
mühsamen und wenig Lorbeer
versprechenden Arbeit des Unterschrif-
tensammelns.

Von Politik handeln auch seine

Kolumnen, selbst dann, wenn es nicht
explizit um politische Fragen geht.
Der Titel «Geschichten zur falschen
Zeit» entspricht nicht einfach einer
Manier, der Pose der Bescheidenheit,
der gespielten Unzeitgemässheit eines
doch in anderer Hinsicht höchst
zeitgemässen Autors. Zur falschen Zeit,
es stimmt, schreibt er über einen
Weltenbummler, der sich um nichts kümmert,

nicht einmal um sein eigenes
Leben, der es einfach mit unauffälliger,

durch nichts ablenkbarer Sicherheit

und Selbstverständlichkeit lebt,
als ob es weder Hunger noch
Arbeitslosigkeit noch Atomkraftwerke gäbe.
Unter dem Titel «Engagement»
stehen keine Sätze, die sich, wenn von
der Einstellung des Schriftstellers zur
Politik die Rede ist, bequem zitieren
lassen; erzählt wird von einem
verdienten Punkterichter unter den
Kanarienvogelzüchtern und von einem,
der Streichholzbriefchen sammelt;
gefragt wird, wie deren Einsatz für ihr
winziges, irrelevantes Gebiet bestehen

könne neben dem fordernden
Ganzen der bedrohten und ausgesetzten

Welt; gefragt wird aber auch, wo
denn die Grenze verlaufe zwischen
diesem Ganzen und dem Winzigen,
und ob es etwas nütze, die Relevanz
des einen gegen die des andern
auszuspielen. Der Schriftsteller Bichsel
erweist sich auch in seinem neuen Buch
als einer, der sich zwar nicht für
Streichholzbriefchen interessiert, dafür



ZU PETER BICHSEL 745

desto mehr für Menschen, die solche
sammeln; nach wie vor sucht er das

Detail, das Unscheinbare, stellt es

dar, als hätte es noch keiner vor ihm
gesehen (und vielleicht hat es auch
keiner vor ihm gesehen), und doch
hört er nicht auf, keinen Augenblick,
nach dem Ganzen zu fragen. Die
Spannung zwischen dem Kleinen,
Unscheinbaren eines individuellen, oft
hilflosen Lebens und dem Ganzen der
öffentlichen Fragen, dem «Heil der
Welt», wie der Autor ironisch sagt und
doch nicht ironisch meint, lässt diese
Texte - mitsamt ihrer anziehenden
und scheinbar so liebenswürdigen
Vertracktheit - zu einer durchaus nicht
harmlosen Lektüre werden. Denn
welcher Leser käme sich beim Blick auf
die Tagesschau oder in die Zeitung
nicht häufig vor wie ein verdienter

Punkterichter im Kanarienzüchter-
verein oder wie einer, der Streichholzbriefchen

sammelt? Peter Bichsel weiss

natürlich, dass es die «richtige Zeit»,
von solchen Leuten zu reden, noch nie
gegeben hat. Aus dieser Einsicht
gewinnt er kein besseres Gewissen, es

heute zu tun. Dass er dennoch nicht
davon ablässt, verrät das so etwas wie
eine leise Hoffnung - Hoffnung in
einem sonst mehr von Resignation als

von Zuversicht gezeichneten Buch?
«Oh, Merkur, Schutzherr der Diebe

gib mir eine Zeit, in der es nicht
unanständig wäre, davon zu erzählen.»

Elsbeth Pulver

1 Peter Bichsel, Geschichten zur
falschen Zeit. Luchterhand Verlag, Darmstadt

und Neuwied 1979.

DIE LITERATUR DER SCHWARZEN AMERIKANER
Zu einem Buch von Monika Plessner

Der Band «Onkel Tom verbrennt
seine Hütte» (Insel, 1973) von
Monika Plessner, mit dem Untertitel
,Die literarische Revolution', ist die
erste grössere zusammenhängende
Darstellung eines wichtigen, aber
weitgehend unbekannten Teils amerikanischer

Kultur. An der Universität
Zürich konnte die Verfasserin
anschliessend im Wintersemester 1975/
76 als Gastdozentin das Thema vor
den Studenten erneut behandeln; das
dieser Vorlesung zugrunde liegende
Manuskript ist inzwischen ebenfalls
veröffentlicht. Damit liegt für den
deutschsprachigen Leser eine umfassende

und gründliche Darstellung der
schwarzamerikanischen Literatur vor,
auch wenn sie bescheiden nur als «eine

Einführung» vorgestellt wird: «Ich
bin der dunklere Bruder. Die Literatur

der schwarzen Amerikaner; von
den Spirituals bis zu James Baldwin» i.

Braucht es diese isolierte Darstellung

überhaupt? Sind denn James
Baldwin oder Richard Wright, Ralph
W. Ellison oder Langston Hughes und
Countée Cullen nicht in den meisten
amerikanischen Literaturgeschichten
vertreten? Die Antwort auf die zweite
Frage lautet zumeist: Nein! - und
zudem sind damit ja nur Namen
genannt, die einen gewissen Weltruf
erlangt haben. Unzählige weitere
schwarze Autoren der USA sind bis
vor wenigen Jahren auch in Amerika
selber nur von den Schwarzen zur
Kenntnis genommen worden; gelesen



746 ZU MONIKA PLESSNER

wurden sie aber in Schulen und
Hochschulen, deren Lehrpläne auch für die
schwarzen Mitbürger allzulange
ausschliesslich von Weissen bestimmt
wurden, kaum. Das ist eine
konsequente Erscheinung der Tatsache, dass
«die-schwarzen Amerikaner eine
amerikanische Minderheit bilden, deren
Integration in die Nationalgesellschaft
von deren Anfängen bis auf den
heutigen Tag verhindert worden ist und
wird» (Einleitung). Und so versteht
sich denn auch die Umschreibung des
Themas: «Schwarzamerikanische
Literatur ist von ihren frühesten anonymen
Anfängen, vom Spiritual-Text bis zur
revolutionären modernen Lyrik, vom
Volksmärchen bis zum modernen
Kunstroman, Widerstandsliteratur.
Das heisst: das einzelne literarische
Werk spiegelt in jedem Falle auf mehr
oder weniger komplexe, mehr oder
weniger deutliche, dem Autor mehr oder
weniger bewusste Weise kollektiven
Widerstand gegen Unterdrückung.»

Monika Plessner führt im folgenden

aus, wie weit diese Literatur auch
repräsentative amerikanische Literatur

ist, die fast immer ein «tacid
knowing» enthält, «ein schweigendes
Wissen, das über das scheinbar
geschlossenste Werk hinaus verweist auf
die Situation und Geschichte der
Gruppe in Amerika». Von diesen
Voraussetzungen her ausgehend, führt die
Autorin den Leser durch die wichtigsten

Etappen der schwarzamerikanischen

Literatur, wobei sie nicht
verfehlt, zuvor auf die Herkunft und
Entwicklung dieser Bevölkerungsgruppe
hinzuweisen.

Die einzelnen Etappen können hier
lediglich mit einigen Hinweisen
wiedergegeben werden. Verdienstvollerweise
werden von Plessner auch Blues und

Spiritual behandelt; sie sind von der
Jazzmusik her zwar einem breiteren
Publikum bekannt, aber ihr enger
Zusammenhang mit der Sklaverei und
ihre Unterscheidung sind doch oft
auch in der Jazzliteratur (zumindest
der populären) eher verschwommen
beschrieben. Die Hauptunterschiede
fasst Plessner wie folgt zusammen:
Das Spiritual ist religiöser Gesang -
der Blues ist profan. Das Spiritual ist
Gemeinschaftsgesang - der Blues ist
Sologesang. Das Kapitel «Wider die
Sklaverei: Von der Kolonialzeit bis
zum Bürgerkrieg» schliesst dann den
ersten Teil. Es bringt einen Überblick
über die frühe Lyrik, wobei fünf Autoren

erwähnt werden, sowie eine Analyse

des ersten schwarzamerikanischen
Romans: «Clotel, or the President's
Daughter» von William Wells Brown
(1814—1884), der das Schicksal einer
Mulattin schildert.

Zuvor sind die verschiedenen
Autobiographien von Frederik Douglass
dargestellt; er gilt als der erste
schwarze Wortführer der Abolitioni-
sten, d. h. der Kämpfer gegen die Sklaverei

vor dem Bürgerkrieg. Doch die
Sklavenbefreiung brachte ja bekanntlich

noch lange nicht die Aufhebung
der Rassentrennung. Für die Situation
nach dem Bürgerkrieg sind die beiden
Programmatiker Booker T. Washington

(1856—1915) und W. E. B. Du-
Bois (1868—1963) am kennzeichnendsten.

Der erste setzte sich in den
Südstaaten für einen Kompromiss ein; ein
Gegenstandpunkt wurde von DuBois
vertreten. Der vielumstrittenen Formel
«separat but equal» (getrennt aber
gleiches Recht) Washingtons, der die
Rassensegregation damit akzeptieren
wollte, setzte DuBois mit aller
Entschiedenheit die Forderung nach dem



ZU MONIKA PLESSNER 747

Stimmrecht für die Schwarzen entgegen.

Diese beiden Programmatiker
fanden ihre literarischen Vertreter
oder Anhänger, die von Plessner im
folgenden behandelt werden.

Einer der wichtigsten Höhepunkte
schwarzamerikanischer Literatur ist
die Harlem-Renaissance der zwanziger
Jahre. Harlem - das New Yorker
Negerviertel im nördlichen Manhatten -
wurde zum eigentlichen Vergnügungszentrum,

und zwar vor allem für die
Weissen, die immer mehr an der
Unterhaltung der Schwarzen Gefallen
fanden. «Das Showgeschäft und alle
seine Zubringergeschäfte fingen die
schwarze Massenarmut und
Arbeitslosigkeit auf.» Doch warum Renaissance?

Weil die Schwarzen begannen,
sich auf Afrika zu besinnen, dem Land
ihrer Herkunft. Angeregt wurde dies
durch das «Back to Africa-Movement»

von Marcus Moziah Garvey
(1887—1940). Literarisch bedeutsam
ist, dass diese Harlemer Welt zuerst
von einem weissen Autor anerkannt
wurde: Carl von Vechtens Roman
«Nigger Heaven» (1926). Wenn auch
nicht behauptet werden kann, dieser
Roman habe die Harlem-Renaissance
eingeleitet, so ist sein dokumentarischer

Wert als Beleg für den Versuch,
die Rassentrennung aufzuheben, nicht
zu überschätzen. Als eigentliche
Programmschrift der Harlem-Renaissance
kann jedoch Alain Lockes Anthologie
«The New Negro» (1925) betrachtet
werden, die denn auch von Plessner
ausführlich gewürdigt wird.

In dieser Zeit entwickelt sich die
«Harlem novel» und zugleich traten
auch recht bedeutende Lyriker in
Erscheinung, von denen hier wenigstens
die Namen genannt seien: Jean Tourner,

Claude McKay, Countée Cullen.

Besonders ausführlich wird dann mit
Recht Langston Hughes behandelt, der
auch bereits zu den dreissiger Jahren
hinüber führt. «Aus dem Getto zur
Weltliteratur» heisst dann die
Überschrift des IV. Teils. Je ein Kapitel
sind hier Richard Wright, Ralph W.
Ellison und James Baldwin gewidmet

- Autoren, die auch im deutschsprachigen

Raum einigermassen Verbreitung

gefunden haben. Dazwischen
steht ein Kapitel «Romane der vierziger

Jahre», bei dem immerhin fünf
Autoren eine kurze Einzelwürdigung
erhalten. Man mag daraus erneut
ersehen, wie vielseitig diese
schwarzamerikanische Literatur ist.

Monika Plessners Verdienst,
hierzulande darauf aufmerksam gemacht
zu haben, kann nicht hoch genug
eingeschätzt werden. Das Verdienst fällt
mindestens teilweise auch dem Englischen

Seminar der Universität Zürich
zu, denn die Anregung zum zweiten
Buch ging ja von dort aus.

Der eine oder andere Leser mag
sich fragen, warum hier nie vom
Drama die Rede war. Die Autorin
beschränkte sich, so kann hier
nachgetragen werden, bewusst auf die
Darstellung von Lyrik und Epik. Dass
jedoch das Theater der Schwarzen
eine mindestens so vielseitige Entwicklung

nahm, konnte an dieser Stelle
vom Verfasser dieser Rezension wenigstens

andeutungsweise dargestellt werden

(Schweizer Monatshefte, März
1979, S. 200—204).

Christian Jauslin

1 Monika Plessner, Ich bin der dunklere

Bruder. Die Literatur der schwarzen
Amerikaner. Von den Spirituals bis zu
James Baldwin. Eine Einführung, v. d.
Linnepe Verlagsgesellschaft KG. Hagen
1977.



748

HINWEISE

Trostrede an ein Kind
Hugo Loetscher, «Wunderwelt»1

Eine brasilianische Begegnung, wie der
Untertitel sagt, wird hier erzählt. Aber
das Besondere ist, dass die kleine
Brasilianerin tot ist, mit der ein Fremder
in Canindé zusammentrifft. Das Kind
Fatima liegt in einem offenen
Kistchen, die Familienangehörigen haben
es mit Krepp-Papierfransen ausgefüttert

und verziert, damit die tote Schwester

und Tochter einen hübschen kleinen

Sarg habe. Auf dem Weg zum
Friedhof besucht man noch den Stras-
senphotographen, um ein Erinnerungsbild

zu machen. Das Sargkistchen, am
Kopfende durch eine untergestellte
Keksbüchse angehoben, darum herum

die Brüder und Schwestern, der
Vater, die Mutter: Erinnerung an Fa-
timas Begräbnis. Der Fremde, wie
sich der Autor selber nennt, der in die
verlassene kleine Ortschaft im Staate
Ceara gekommen ist, stösst zufällig
auf die Gruppenszene. Er hatte die
Absicht, den berühmten Saal der Wunder

zu besuchen, ein Museum der
absonderlichsten Exponate, die alle auf
eine Wunderheilung, auf eine miraku-
löse Errettung aus grosser Gefahr, auf
das Wirken des Himmels verweisen
und damit wohl auch dem geplagten
Besucher Hoffnung machen sollen.
Aber der Fremde ist enttäuscht. Wenn
er eine Reportage oder etwas Ähnliches

im Sinne hatte, muss er sich
eingestehen, dass der Abstecher zu wenig
hergibt: ein vergeblicher, ein langweiliger

Umweg von der Küste weg ins
Interior. Er geht an der Bushaltestelle

nachschauen, wann der erste Bus am
nächsten Morgen nach Fortaleza
zurückfahren wird. Und dabei entdeckt
er dann die Gruppe, die sich zum
Erinnerungsbild aufgestellt hat. Weil er
nichts weiter zu tun hat, folgt er in

gemessenem Abstand dem kleinen
Trauerzug zum Friedhof, wohnt in
einiger Entfernung der Zeremonie bei,
wie Vater und Bruder das Kistchen
mit dem weissgekleideten Mädchen
beisetzen.

Sein Buch ist eine einzige Anrede
an dieses Kind. Er erzählt ihm von
dem Land Brasilien, von seiner
Geschichte und von seiner Gegenwart,
vor allem von dem Leben, das Fatima
nun nicht mehr erleben wird. Ceara,
der Nordosten, ist eines der
Notstandsgebiete des lateinamerikanischen

Kontinents. Dürre und
Überschwemmungen wechseln da miteinander

ab. Armut, Rückschläge,
Arbeitslosigkeit, keine Hoffnung, aus
dem Teufelskreis herauszukommen,
Krankheit und Hunger regieren hier.
Um so grösser ist die wundergläubige
Religiosität, eine Religiosität der
Unterschicht, wie die Ethnologen sagen.
An den Wallfahrtsorten suchen sie

nicht allein Heilung und Rettung aus
ihrer Lage, sondern Mut und Trost.

Nicht nur der katholische Christenglaube

erfüllt sie dabei; er ist
durchmischt mit magisch-polytheistischen
und animistisch-fetischistischen
Elementen. Geister mit Wunderkräften
spielen darin ihre Rolle.

Der Fremde bietet alle seine
Beredsamkeit auf, erzählt von Krankheiten

und wie man sie heilt, schildert die



HINWEISE 749

Blechkultur der Kanister und Büchsen,

berichtet von Aufständischen und
Räubern, die als Volkshelden in den
Moritaten der Bänkelsänger weiterleben.

Die Wunderwelt Nordbrasiliens
ist eine armselige, zum Leben nicht
und nicht zum Sterben reichende Welt,
dennoch ein den Fremden faszinierendes

Stück Erde mit Menschen, denen
seine Liebe und Zuneigung gehört.
Aus allen Teilen der Welt haben sie
sich zusammengefunden, ein
Völkergemisch. Loetschers Sprache
umspannt grosse Gegensätze. Vom
Märchen- und Wunderton, vom kinder-
tümlichen Sprechen reicht sie bis zum
nüchternen Bericht, der in einzelnen
Partien fast schon zu trocken, jedoch
fleissig recherchiert wirkt. Zu den
poetischen Stellen bilden die sachlichen

Feststellungen über Wirtschaft
und Arbeitswelt einen starken Kontrast,

obgleich auch da eine dem Kind
verständliche Bildersprache eingesetzt
ist. Vielleicht wäre es gut gewesen, die
Sprachschichten noch deutlicher
voneinander abzuheben, die unterschiedlichen

Perspektiven noch besser sichtbar

zu machen. Die tote Fatima in
ihrem Kistchen, ein nicht gelebtes,
armes, kleines Leben, wird mit gar viel
Information eingedeckt. Was für sie

wichtig geworden wäre, wenn sie das
Leben behalten hätte, bezieht sich auf
ihren engsten Lebenskreis. Der
allerdings ist nicht zu verstehen ohne die
weiteren Kreise, die sich darum herum

anschliessen. Aber ob jene fernere
Welt, durch soziologische,
wirtschaftsgeographische, politische und
historische Bedingungen strukturiert, dem
Kind zu erklären wären, ist fraglich.
Doch ist Hugo Loetscher, von dieser
nicht völlig gemeisterten Schwierigkeit

abgesehen, ein bezauberndes und

liebenswertes Buch gelungen, ein
Märchen- und Legendenbuch vor allem,
eine brasilianische Elegie.

A.K.

1 Hugo Loetscher, Wunderwelt,
Luchterhand Verlag, Darmstadt und Neuwied
1979.

Kirchen und Klöster
der Schweiz

Klaus Speich und Hans R. Schlüpfer
haben diesen prachtvollen Band mit
weit über vierhundert Farbaufnahmen,

mit zahlreichen Grundrissen,
Übersichtskarten und lexikalischem
Anhang geschaffen: ein Lese- und
Bilderbuch, das jedem Kenner und
Liebhaber der Geschichte des Sakralbaus
auf Jahrzehnte hinaus gute Dienste
leisten wird, wenn er seine Exkursionen

vorbereitet. Klaus Speich, der als

Professor für Baustilkunde, Kunst-
und Kulturgeschichte an der HTL in
Windisch wirkt, legt in seiner anregend

geschriebenen Darstellung grossen

Wert darauf, das Ineinandergreifen
der Kulturen und Stile aufzuzeigen.

Die grossen Traditionen, die weiter

wirken insbesondere im Kirchenbau

und in der Gestaltung der
Klosteranlagen, sind ihm Anlass zu einer
weit über das bloss Baustükundliche
hinausgehenden umfassenden Erklärung

der Situation: Kirche im Grenzland

der europäischen Kulturen. Dass
wir dabei hervorragende oder doch
höchst charakteristische Beispiele
bedeutender Entwicklungen aufzuweisen

haben, nimmt Speich zum Anlass,
den grossen Gang der sakralen Bau-



750 HINWEISE

geschichte nachzuzeichnen. Bauten
der ausgehenden Antike und der
Völkerwanderungszeit wie Riva San
Vitale und Cazis leiten über zu den
Klöstern im Früh- und Hochmittelalter,
Müstair, St-Maurice, Wettingen und
wie sie alle heissen. Gesonderte
Behandlung erfahren dabei die Stiftungen

weltlicher und geistlicher Herren,
zu denen St-Ursanne und auch
Beromünster zu zählen sind. Die Sakralbauten

des Spätmittelalters, der
Renaissance und des Barock bilden den
umfangreichen Mittelteil des
Handbuches. Der Autor entlässt uns mit der
Darstellung einiger Beispiele der
Kirchenarchitektur des Historismus. Zu
diesen Ausführungen steuert Hans R.
Schläpfer eine Fülle instruktiver
Abbildungen bei, Gesamtansichten ebenso

wie Details. Die farbigen Tafeln, die
Grundrisse, aber auch die dokumentarischen

Abbildungen, die Porträts
und Urkunden, Inschriften und anderes

anschaulich machen, tragen viel
dazu bei, dass sichtbar wird, worum
es dem Verfasser vor allem geht. Er
will zeigen, wie die Schweiz gerade
auch im Kirchen- und Klosterbau im
Einflussbereich dreier verschiedener
Kulturkreise - des deutschen, französischen

und italienischen - stand, wie
sie auch in der KirchenVerwaltung ja
verschiedenen Erzbistümern
angehörte, was erst recht zu
Sonderentwicklungen und regionalen
Unterschieden geführt hat. Nach dem
«Grossen Burgenbuch der Schweiz»
ist dieses Werk nicht zuletzt eine
unerschöpfliche Quelle der Anregung,
Wanderungen und Fahrten zu den

Zeugen der Vergangenheit zu planen
(C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung,

München 1979).

Deutsche Sonette

Der Verlag von Philipp Reclam jun. in
Stuttgart gibt eine Reihe von
Gattungsanthologien heraus, in der zum
Beispiel Anekdoten, Aphorismen, Balladen

und andere Gattungen durch die
Jahrhunderte hindurch präsentiert
werden: das Konstante der Form im
Wandel der Zeiten. Hartmut Kirchner
ist der Herausgeber des Bandes Deutsche

Sonette, der eine der faszinierendsten

Gedichtformen in Beispielen von
Johann Fischart bis zu Günter
Kunert und Peter Rühmkorf dokumentiert.

Die Gattung stammt vermutlich
aus Sizilien, ist am Hofe des Staufers
Friedrich II. entstanden, wobei sein
Notarius Giacomo da Lentini als

Begründer der Gattungstradition
genannt wird. Die Bezeichnung «Sonett»
jedoch ist jüngeren Datums und soll
eine Generation später in der Toskana
zum erstenmal verwendet worden sein.

In einem bescheiden als Nachwort
bezeichneten Aufsatz gibt der Herausgeber

einen Aufriss der Geschichte des

Sonetts und seiner verschiedenen
Spielarten. Und wer, dergestalt mit den

notwendigsten Informationen über die
Gattung versehen, daran geht, in dem
handlichen kleinen Sonettenband zu
blättern und zu verweilen, wird eine
Stil- und Literaturgeschichte im kleinen

vorfinden, die zu Vergleichen und
zu Betrachtungen aller Art verlockt.


	Das Buch

