
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

DER PROPHET UND DER DICHTER
GUSTO GRÄSER, HERMANN HESSE UND DER MONTE VERITÀ

Gusto (Gustav Arthur) Gräser
(1879-1958)

In Gusto Gräser habe ich jenen bärtigen

alten Mann wiedererkannt, den
ich als Student täglich in den Lesesaal
der Münchner Staatsbibliothek kommen

sah: gebeugt und schlürfenden
Schritts, eine Felljacke unter dem
talar-artigen, ärmellosen Plüschmantel,

die von Schnüren und Flicken
zusammengehaltene Pappmappe unter
dem Arm. Die Offizianten händigten
ihm seine Bücher aus und behandelten
ihn mitleidig-nachsichtig - als einen
der Sonderlinge, wie es sie im Schwa-
bing der fünfziger Jahre häufig gab.
Wir Studenten hatten es nicht gern,
wenn der Alte sich neben einen nieder-
liess; er roch. Was er so emsig und
versunken las, kümmerte uns nicht.
Niemand von uns kannte seinen
Namen oder seine Geschichte.

Eine Geschichte scheint auch das
Buch über Gräser zu haben1. Durch
zwei, drei Jahre hindurch wurde es

angekündigt. Dass der Verlag nicht reich
und die Veröffentlichung schwierig
war, stand zu vermuten. Ein Buch
über einen engen Freund Hermann
Hesses hätte man bei Suhrkamp
erwartet. Vielleicht hat man dort den
Anspruch, dass der seltsame, vor
zwanzig Jahren in München gestorbene

Alte der geistige Vater Hesses

gewesen sein sollte, zurückgewiesen?
Aber warb und wirbt der Frankfurter

Verlag nicht auch damit, dass Hesse
der «Guru» der Hippies geworden
sei?2 Freilich ist es ein Unterschied,
ob einer ein Guru ist oder einen hat.
Und wenn schon, dann sollte man ihn
vorweisen können: Freud, Jung, Adler
oder wenigstens einen von deren
Schülern.

Dazu eignet Gusto Gräser sich
offenbar nicht; schon vor beiden
Weltkriegen gab es wohl mehr Leute, die
ihn eher loswerden als bei sich haben
wollten. Aus der Erinnerung an jenen
Besucher des Lesesaales kann ich das

verstehen.
Was es mit Gräser auf sich hatte,

dass sein Nachlass in die Münchner
Staatsbibliothek kam, erfuhr ich durch
dieses Buch. Es erschien zur gleichen
Zeit, da in Ascona Harald Szeemanns

Ausstellung «Monte Verità» gezeigt
wurde3. Gusto und sein Bruder Karl
Gräser hatten 1900 jene Kolonie
mitgegründet, die die «Wahrheiten des

Ich und des Wir, der Lebens- und
Geistesreform, Klassenlosigkeit und
Kleiderlosigkeit, Sozialutopie und
Vegetabilismus, Theosophie und
Freikörperkult, anarchische Existenz und
sexuelle Revolution» in die Welt tragen

wollte; so Wieland Schmied über
die jetzt in Berlin gezeigte
Ausstellung4. In Ascona hatte Gräser bald
das Feld räumen müssen; Cliquen und
Sekten blühten auf dem Wahrheitsberg

wie in der Welt, der man
entwichen war 5.



640 GUSTO GRÄSER UND HESSE

Gräser und Hermann Hesse

Dass Wieland Schmieds Artikel ein
Foto von Hermann Hesse einschliesst

- «Hermann Hesse auf dem Monte
Verità» -, knüpft an einen Namen
an, der dem heutigen Leser eher
vertraut ist als der Gusto Gräsers. Wenn
Müller recht hätte, dann wäre der aus
Siebenbürgen stammende Maler und
Poet nicht nur ein zu Unrecht
Vergessener, sondern die Schlüsselfigur
und Bezugsperson für Hesse -, stärker

als Vater, Grossvater,
Psychoanalytiker, Zarathustra oder Christus.
Dass Hesse Gräsers Namen «niemals
und nirgendwo in seinen Werken und
Briefen» erwähnt (S. 219), ist Müllers
provozierend ehrlicher Schlusssatz,
der seinen Beweis eher stärkt als
schwächt. An Belegen für die
Bekanntschaft fehlt es ihm nicht, und sie
lässt sich datieren und gewichten:
1906 die erste gemeinsame Wanderung
über die Alpen und «einige Wochen
in und bei der Höhle vor Arcegno»
(S. 222). Dann Monate und Jahre der
Faszination und Literarisierung, bis

- 1910 - die Abwehr sich durchsetzt
und die Satire «Doktor Knölges Ende»
eine Trennung bekunden soll, die bald
wieder in Teilnahme, Anhänger-, ja
Jüngerschaft zurückgeschlagen sei
und lebenslange Schuldgefühle
hervorgerufen habe; denn - ab 1919—20

- habe Hesse den «Meister» verraten
wie Judas den Heiland. Daher rühre
das «Grundmotiv» der Selbstmordgedanken

und der «Selbstanklagen»:
der «Abfall vom Bund und vom Meister

und der Missbrauch seiner Lehren»

(S. 212).
Dass Müller solche und andere

Motive und Themen, die er als
Literarisierung von Hesses Gräser-Erlebnis

deutet, aus Briefen, Gesprächen, vor
allem aber aus den Dichtungen der
ganzen Schaffenszeit Hesses herausnimmt,

überzeugt oft, aber nicht
durchweg: Zum einen handelt es sich
um den Archetyp des männlichen
Über-Ichs, der bei Hesse vor der
Begegnung mit Gräser grundgelegt und
ausgeprägt ist. Zum andern setzt Müller

Biographie und Fiktion häufig zu
unvermittelt gleich; dass er diese
Gefahr erkannt hat, muss man ihm zum
Guten anrechnen (S. 213). Dass aber
Gräsers Gestalt und Kreis hinter einer
Reihe bedeutender fiktionaler Szenen
und Handlungen steht, dürfte er
bewiesen haben: Demian und Mutter
Eva haben so viel mit Gusto Gräser
und dessen Lebensgefährtin Elisabeth
Dörr gemeinsam, dass dadurch ein
wichtiger Aspekt des Romans und
seiner Entstehung aufgedeckt wird.
Die «Samanas», die Bettelmönche in
«Siddhartha», kennzeichnet Hesse in
Roman und Aussagen über Gräser
und die Leute vom Monte Verità mit
übereinstimmenden Worten, und die
indische Mystik und Gräsers
Theosophie ähneln sich in der Tat. Selbst
Zarathustra erhält in Hesses Rede
unübersehbare Züge des überall
vertriebenen und durch Kleidung wie
Rede anstössigen Wanderpredigers
Gräser. Hier eröffnet Müller also
einen Bereich, den andere Hesse-
Leser nicht gesehen haben, weil sie
Gräser nicht kannten.

Gräser - ein «Über-Hesse»?

Bedenklich jedoch ist die Bedeutung,
die MüUer der Gestalt Gräsers für
Hesse insgesamt zuschreibt. Noch
weniger wird man das Ziel der Gegen-



GUSTO GRÄSER UND HESSE 641

überstellung billigen; es klang oben
schon an, als der «Verrat» am «Meister»

mit der Tat des Judas verglichen
wurde. Müllers beweisleitendes
Interesse geht über Hesse hinaus. Er
bedient sich im Grunde Hesses und
meint Gräser, der allerdings der
Beachtung wert ist. Zum einen als
Vertreter jener anarchischen (nicht
anarchistischen) Gruppen, die um 1900
mit dem Prinzip «Ohne Zwang» (so
die Formel von Gräsers Bruder Karl)
Ernst machen wollten. Gräser dürfte
zu den konsequentesten gehört haben.
Nur: seine entschlossene Vernunft-
und Zivilisationskritik ist nicht so neu
oder überragend, wie Müller es
darstellt. Den ehrlichen Theosophen,
dessen persönliche Integrität niemand
bezweifeln wird, sollte man nicht zum
Heiland des 20. Jahrhunderts erklären,
schon deshalb nicht, weil er reichlich
Gesellschaft hatte - allen Soziali-
sationsschwierigkeiten zum Trotz.
Hier bietet der Katalog der jetzt in
Berlin gezeigten Ausstellung breite
Einblicke, ohne dass man die Idee des
Monte Verità oder die Gräsers für
bare Münze zu nehmen brauchte.

Was Hesse angeht: Wenn es seine
denkenden Leser verdriesst, ihn als
«Guru», Propheten oder gar Erlöser
angepriesen zu sehen, so könnte man
noch verstimmter darüber sein, dass

aus Gräser ein «Über-Hesse», ein
Massstab, an dem alles andere
gemessen werden soll, gemacht wird.
Das Buch lässt also eher nach Gräser
als nach Hesse fragen.

Leben in der Metapher

Wer war Gräser Müller schildert ihn
als arbeitsamen, kämpferischen Ein¬

zelgänger, als unermüdlichen,
erfindungsreichen Familienvater, als

konsequenten Rousseauisten, der die
üblichen sozialen Bindungen abstreifte
und Vernunft und Zivilisation für das
Krebsübel hielt, der dies den

Zeitgenossen mit Lust und Ausdauer
vorsagte, vorsang und vortanzte und dafür
die Repressalien der deutschen wie
schweizerischen Behörden auf sich
nahm - bis hin zum Schreibeverbot
durch die Nazis. Gräsers Unerbittlichkeit

ist bemerkenswert: er gibt die
mögliche Laufbahn eines Künstlers
auf, zerstört - mit achtzehn Jahren

- seine wohl an Fidus erinnernden,
teilweise prämierten Bilder und predigt

in Bild und Wort die Abkehr von
Technik und Fortschritt, die Rückkehr
zu den Müttern. Als Ursünde gilt ihm,
dass die Menschheit Asien als die
angestammte Heimat verlassen habe;
dort seien weder Besitz noch Haus
noch Kleidung nötig gewesen. Freie
Liebe, Kriegsdienstverweigerung und
Pflanzenkost verstehen sich von selbst.

Ist dies und die Abwendung «nicht
nur vom bestehenden Staat,
sondern vom Staat überhaupt» (S. 160)

um 1900 herum wirklich Gräsers
Erfindung, die Hesse nirgends sonst
begegnet sein konnte? Gräsers Predigt
vom «Entschlossenen zum reinen
Reich», zum «Herzgottreich», zum
«Menschenreich» (S. 160) strukturiert
zweifellos Hesses «Demian». Aber
derartige Metaphern haben ihre
Geschichte. Gräser lebt in der Metapher;
er hat der Kunst nicht wirklich
entsagt, sondern eine eigene (stilistisch
durchaus zeitbedingte) Ausdruckswelt
als Gegen-Kunst und Gegen-Welt
geschaffen. Müllers Hinweis (S. 208 ff.)
ist nur bedingt richtig, dass Gräser
nämlich dem Poeten Hesse einen



642 GUSTO GRÄSER UND HESSE

lebenslangen Skrupel erweckt habe,
weil Hesse - anders als Gräser -
sich auf den schönen Schein
beschränkt und das tätige Leben gelassen
habe. Hesse war jener Zweifel am
Schein-Charakter aller Kunst nicht
fremd; er hatte ihn gekannt, bevor er
auf Gräser stiess; und hatte seine
Autorschaft - in der Kriegsgefangenenfürsorge

etwa - um der sozialen
Hilfe willen häufig hintangesetzt.
Nicht zuletzt: sein politischer Sinn
dürfte dem Gräsers vorzuziehen sein.«

Dies wäre ins Feld zu führen. Auch
wären Gräsers Ideen und deren
Ausdruck genauer zu prüfen. Was steht
an, wenn das «Menschenreich», der
«Trostbund der Aufrechten, der nun
werden will» (S. 156), wenn das Neue
mit Versen vorgestellt werden wie
diesen:

«Mit Ihm, mit Ihm fühlführen
Unweit aus Unfugqual,

die trugverlorenen Söhne,
ums Hübsch verkaufend das Schöne,

ums Fein verratend das Bieder,
lenken die Verstiegnen wieder
hernieder ins Heimattal -

wo voll urmildewildem Thon,
aus Welturwaldung

quellend, erquickend, heilend,
hellend — raunrauschet
Weltbaums Krön:

Erdsternreligion!» (S. 106)

Hier unterlässt Müller jede Analyse.

So aufschlussreich die -
teilweisen - Parallelen in Hesses
«Demian» etwa sind, die Nähe Gräsers zu
der breiten vitalistischen Reform- und
Jugendbewegung, zur militanten
Theosophie sollte nicht verschwiegen und
mit nüchterner Betrachtung nicht
gespart werden. Die Kritik und
geschichtliche Relativierung würden

helfen, die hochgreifenden Metaphern
in eine diskussionsfähige Sprache zu
übersetzen; das Recht und die
Notwendigkeit des künstlerischen (auch
des gewagten und zunächst
unverständlichen) Bildes würden dann erst
hervortreten.

Opponent oder Anarch

Die Möglichkeit, ja Notwendigkeit des

konsequenten Outsiders würden so

überzeugender vor den Blick kommen.
Denn Gestalten wie Gräser sind nicht
nur interessant, sondern unersetzlich.
Sie wollen nicht die radikale Opposition

zu Konvention und Bürgertum,
nicht die Antithese, die der These
verhaftet bliebe.7 Im Grunde suchen sie

die Überwindung einer Welt, die aus
Satz und Gegensatz lebt. Daher sind
sie auf die Metapher, auf Bilderrede
angewiesen, die sich freilich auf
Grad, Geschichtlichkeit und Verbindlichkeit

hin müssen fragen lassen.
Insofern berührt sich das Phänomen
Gräser mit den Grundgedanken Hesses,

die mit seinen frühesten Schriften
schon ausgesprochen und dann
bildkräftiger formuliert werden - auch
durch die Begegnung mit Gräser. Hier
sei vor allem auf den (von Müller nicht
mehr herangezogenen) «Steppenwolf»
und die Deutung verwiesen, die Hans
Mayer dem dort figurierten Ausgangsproblem

der blossen Feindschaft gegen
die Zivilisation gegeben hat.8

Das Gegenüber von Bohème und
Bürgertum, von künstlichen
Paradiesen und verachteter Banalität
festigt nur das Bestehende; das haben
die Jugendbewegungen von 1900 und
1966 erwiesen. Das Neue wäre jenes
Dasein, das man - metaphorisch -



GUSTO GRÄSER UND HESSE 643

den «Anarchen» genannt hat. Dem
gehen Gräser wie Hesse nach. Sie
gegeneinander aufzurechnen, dem
einen mehr in die Waagschale legen
zu wollen, damit der andere als leichter

befunden werde, würde zu nichts
führen. So hat Müller sein Buch wohl
nicht gemeint. Schon seine Sorgfalt
spricht dafür, dass er das Wesentliche
im Auge behält. Auf die angedeutete
Fortsetzung seiner Arbeit darf man
gespannt sein; sie könnte Gräser wie
Hesse zugutekommen.

Bernhard Gajek
1 Der Dichter und sein Guru.

Hermann Hesse-Gusto Gräser, eine Freundschaft.

Gisela Lotz Verlag, Wetzlar 1978.

- 2 Zu Hermann Hesses Wirkung in den
USA vgl. Schweizer Monatshefte 57,
1977, S. 295-309. - 3 Monte Verità. Berg
der Wahrheit. Lokale Anthropologie als
Beitrag zur Wiederentdeckung einer
neuzeitlichen sakralen Topographie. Hrsg.
von der Agentur für geistige Gastarbeit,
Harald Szeemann, Civitanova und Tegna,
und Electa Editrice, Milano, 1978. - Was
Gräsers Wirkung auf Hesse betrifft, so
stützt Szeemann sich auf Müllers damals
noch nicht gedruckte Darstellung, z. B.

S. 36. - Die von Szeemann, S. 27 ff.,
benützte Ascona-Broschüre von Erich Mühsam

(1905) ist übrigens in der Mühsam-
Gesamtausgabe, Bd. 3, Prosaschriften I,
Berlin 1978, S. 49-105, vollständig
zugänglich; sie schildert ebenso aufschlussreich

wie satirisch Anfänge und
Schwierigkeiten der Monte-Verità-Bewegung.
Von den «Sezessionisten» des Monte Verità

behandelt Mühsam (a.a.O., S. 75-82)
mit sichtlicher Sympathie Jenny und Karl
Gräser, Gustos Schwägerin und Bruder. -
4 Wieland Schmied, Bermuda-Dreieck des

Geistes. Harald Szeemanns Ausstellung
«Monte Verità» in Berlin. In: Die Zeit
14/1979, 30. März 1979, S. 43. - 5 «Die
kleinstädtische Überwachung, der hier
jeder von allen ausgesetzt ist, das Netz
der erotischen Verknüpfungen, die
Eifersüchteleien und kleinlichen Gehässigkeiten

sind hier im Wesentlichen nicht
anders als überall.» So Erich Mühsam in
der Anm. 3 genannten Ascona-Broschüre,
a.a.O., S. 99. - 6 Zu Hesses Verhältnis zu
Staat und Politik vgl. Schweizer Monatshefte

58, 1978, S. 367-375. - ' Vgl. Anton
Krättli, Hesse und die Gegenkultur. In:
Schweizer Monatshefte 49, 1969/70,
S. 1030 ff. - 8 Hans Mayer, Hermann
Hesse und das Magische Theater. In:
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft

21, 1977, S. 517-532.

V. S. NAIPAUL - DER WESTÖSTLICHE INDER

Vidiadhar Surajprasad Naipaul, der
Erzähler, Reiseschriftsteller, Sitten-
schilderer, Historiker aus Trinidad,
wird zuweilen auch als indischer
Schriftsteller bezeichnet, was zweifach
zutrifft, da er aus Westindien stammt,
das freilich nur wegen des Columbus
glücklichen Irrtums als Indien galt,
und Ostindien, also das wahre Indien,
zur Urheimat hat, denn er ist Spröss-

ling einer jener Familien, die vor drei
Generationen vom Gangestal als
Landarbeiter nach Trinidad kamen und
deren Söhne häufig in qualifizierte
Berufe aufstiegen. Das gilt auch für die
Familie Naipaul - Brahminen aus Uta
Pradesch. Der Vater war Drucker aber
auch Autor. Von den Söhnen ist neben
dem 47jährigen Vidia auch dessen

jüngerer Bruder Shiva als Romancier



644 V. S. NAIPAUL

und Reiseschriftsteller berühmt
geworden.

Trinidad steht im Mittelpunkt der
Romane V. S. Naipauls, der nur mit
den Initialen seiner Vornamen signiert.
Er wurde zum Historiker der Insel mit
«Auf der Suche nach El Dorado», das
wie die Mehrzahl seiner Bücher nicht
übersetzt ist. Englisch sind alle Bücher
Naipauls in hohen Auflagen als Penguin

Books greifbar.
Naipaul hat auch Erzählungen

geschrieben - deutsch «Sag mir, wer
mein Feind ist» -, die in Washington,
Ägypten, einem schwarzafrikanischen
Staat spielen, er hat Berichte über
Südamerika, insbesondere Argentinien
veröffentlicht, über Zaire geschrieben.
Seiner indischen Urheimat hat Naipaul
zwei Bücher gewidmet, von denen das
zweite deutsch vorliegt: «Indien, eine
verwundete Kultur» bei Edition Sven
Erik Bergh, dem Verlag, der auch
andere Bücher Naipauls herausgebracht
hat, so 1977 den Roman «Guerrillas»,
an den neuerdings zu denken Anlass
war, denn es geht hier - auf Grund
eines Vorfalls auf Trinidad, dem Naipaul

eine Reportage gewidmet hatte -
um einen schwarzen Messias - im
Roman ist er halb Schwarzer, halb
Chinese - der seine Anhänger zu Beihilfe
an Morde anstiftet. Obgleich jedes
pseudoreligiöse Moment fehlt, ist dieser

charismatische Führer dem Reverend

Jones vergleichbar.
Doch wollen wir zunächst vom

Schriftsteller der Kariben absehen
zugunsten der beiden Indienbücher, von
denen das erste, nicht übersetzte,
vierzehn Jahre zurückliegt: «An area of
darkness» - «Ein Bereich der Finsternis»

war sein Titel, und man durfte an
Joseph Conrads berühmte Erzählung
aus dem Kongo «Herz der Finsternis»

denken. Indien ist Naipaul Heimat
und Fremde, vertraut und unerträglich,

faszinierend und abstossend. Naipaul

in Indien - das ist die Begegnung
mit den Wurzeln, «roots» - aber ohne
Stolz und ohne Mythos. Dem Bericht
Charles Darwins über seine Weltreise
auf der Beagle ist das Motto entnommen:

«Die Antipoden wecken in unserem

Geist Erinnerungen der Phantasie,

sind wie Schatten, die ein
vorwärtsstrebender Mensch nicht
erhaschen kann.»

Es beginnt mit dem Indien des eigenen

Familienkreises: «Nicht so sehr in
Menschen als in Dingen lag Indien um
uns, in Kordelbetten, Strohmatten, in
hölzernen Blöcken, die nie gebraucht
wurden, weil das Geheimnis des Fär-
bens verlorengegangen war, in
Büchern, Trommeln, einem kaputten
Harmonium, in bunten Bildern von
Gottheiten auf rosa Lotus oder gegen
den Schnee des Himalaya abgehoben,
in den Geräten des Gebetsraumes,
Messingglocken, Gongs, Kampferbrenner,

Sandelholz. Doch war es nur
ein Indien der Artefakte, die
Handwerker, die sie herstellten, waren nicht
hier und die verkommenen Gegenstände

nicht ersetzbar. Die Bräuche
gingen weiter, aber nichts wurde
geschont, alles bis zur Zerstörung
verwendet.»

Schriftsteller Westindiens hätten
ihn getadelt, bemerkt Naipaul, weü er
die nichtindischen Gruppen so wenig
in seinen Büchern berücksichtigt habe.
Doch da waren viele einander aus-
schliessende Welten - mindestens bis

zum vierzehnten Jahr habe er in seiner
kleinen Sonderwelt gelebt.

Indiens Lebensformen, wie
Naipaul sie schildert, sind schrecklich.
Hier haben wir einen Westler, aber



V. S. NAIPAUL 645

ohne jeden Minderwertigkeitskomplex
vor indischer Weisheit und Überlieferung,

vor Tiefe und Mystik, nur mit
Ungeduld über die Verweigerung des
rationellen Handelns. So haben einst
Engländer über «Mutter Indien»
geschrieben - allerdings nicht Rudyard
Kipling, derAnglo-Inder, den Naipaul
bewundert. Naipaul ärgert sich sogar
über Kama Sutra und indische Fabeln.
Dort werde immer nur Geldmacherei
als höchste Tugend gepriesen. Kama
Sutra nenne jene Situationen, in denen
Ehebruch erlaubt sei. Blosse Lust dürfe
es nicht sein, sondern am besten mit
Bereicherung verbunden. Die Mut-
massung taucht nicht auf, dass es sich
hier weniger um Vorschriften als um
satirisch geschilderte Erfahrungen
handeln könnte. Für Naipaul ist das
alles nur Missbrauch.

«In Lucknow gibt es Verkehrsampeln,

aber sie sind nur zur Dekoration
da und gefährlich, denn Minister halten

es für unter ihrer Würde, bei Rot
anzuhalten, und in diesem Staat gibt es
46 Minister. Die Konditoreien von
Gobrakpur sollten ihre Süssigkeiten
unter Glas haben, doch liegen sie
offen da und das Glas daneben.»

Naipaul ist auch Gandhi gram, dem
späteren Gandhi, der sich ganz an
Indien angepasst hatte und zum
Mahatma wurde. Indien habe ihn
zerstört. An der Verehrung, die ihm
gezollt wurde, sei er gescheitert. Alles,
was zu Veränderung führen sollte,
wurde zum Symbol. Doch wenn Naipaul

Indien unerträglich findet,
erkennt er es zugleich: «Im Gespräch
können die Inder unfassbar bis zum
Rasendwerden sein, doch müsste ich
an das Haus der Grossmutter
zurückdenken.» Immerhin gibt es Schriftsteller,

die Naipaul liebt, so den Ro¬

mancier Narayan, bei dem indische
Mängel zu literarischen Vorzügen
werden.

Im Kapitel «Phantasie und Ruinen»
vergleicht Naipaul den englischen
Kolonialismus in Trinidad und in Indien.
In Trinidad zählte Amerika mehr als

England. Das England des Radj, des

indischen Imperiums, lebt noch, und
doch sei England auch in Indien ein
Versager gewesen. Gut, dass die Inder
nicht fähig seien, ihr Land zu sehen, es

könnte sie in den Wahnsinn treiben.
Und gut, dass sie keinen Sinn für
Geschichte haben, wie könnten sie sonst
in ihren Ruinen hocken? «Indiens
Geschichte - das ist die Abwesenheit von
Wachstum und von Entwicklung.» In
Bombay erlebt Naipaul, dass er zur
Menge gehört:

«In Trinidad war es eine Besonderheit,

ein Inder zu sein; irgend etwas zu
sein, war eine Besonderheit, die
Unterscheidbarkeit war das Attribut jedes
einzelnen. Ein Inder in England zu
sein war etwas Besonderes. In Ägypten
noch mehr. Jetzt in Bombay betrat ich
ein Geschäft, ein Restaurant und rechnete

mit einer besonderen Reaktion.
Es war aber nichts. Als würde mir ein
Teil meiner Wirklichkeit verweigert.
Ich war gesichtslos. Ich konnte spurlos
in dieser indischen Menge untertauchen.

Ich war aber in Trinidad und in
England geformt, die Anerkennung
eines Unterschieds war mir ein
Bedürfnis. Ich fühlte die Notwendigkeit
mich durchzusetzen, und wusste nicht
wie.»

Im zweiten Indienbuch ist manches
noch schärfer, die Welt der Ideen
gegenwärtiger. Indira Gandhis
Notstandsdiktatur kommt erst ganz am
Ende vor. Am Schluss bietet Naipaul



646 V. S. NAIPAUL

eine Hoffnung, die aufgesetzt, rhetorisch

wirkt:
«In der momentanen Unsicherheit

und Leere liegt auch die Möglichkeit
zu einem Neubeginn, einem Erwachen
des Geistes nach einer langen Nacht.»
Naipaul bringt die eigene Lage ins
Spiel:

«Indien ist ein schwieriges Land für
mich. Es ist nicht mein Zuhause und
kann nie mein Zuhause werden. Und
dennoch - ich kann es nicht verleugnen

oder ihm gegenüber gleichgültig
sein. Ich kann nicht nur der
Sehenswürdigkeiten wegen hinreisen. Ich bin
ihm zu nah und zugleich zu fern.
Meine Ahnen verliessen die Ebene des

Ganges vor hundert Jahren; und die
indische Gemeinde, die sie und andere
in Trinidad, auf der anderen Seite der
Erdkugel gründeten, diese Gemeinde,
in der ich aufwuchs, war sehr viel
homogener als die indische Gemeinde,
die Gandhi 1893 in Südafrika traf,
und sehr viel isolierter von Indien.
Das Indien, das ich zum ersten Mal
1962 besuchte, erwies sich als ein
höchst fremdartiges Land. Hundert
Jahre hatten genügt, um einen grossen
Teil der indisch-religiösen Denkweise
von mir abzuspülen, und ohne diese
Denkweise war - und ist - das Elend
Indiens fast nicht zu ertragen. Ich
habe viel Zeit gebraucht, um mich mit
der Fremdheit Indiens auseinanderzusetzen,

um zu definieren, was mich
von diesem Land trennt, um zu
verstehen, inwieweit meine indische Denkweise

- die Denkweise des Mitglieds
einer kleinen abseitigen Gemeinde in
der neuen Welt - von der Denkweise
von Menschen abweicht, für die
Indien noch immer ein Ganzes ist.»

Eine Untersuchung Indiens - sogar
eine Untersuchung des Ausnahmezu¬

standes - muss immer über das Politische

hinausgehen. Sie muss die indische

Denkweise einbeziehen und die

ganze bestehende Kultur. Und so bin
ich ein Fremder in Indien, und der
Ausgangspunkt meiner eigenen
Untersuchung - was aus diesen Seiten nicht
so klar hervorgehen mag - war ich
selbst. Denn in mir überleben - wie die
blitzartigen Eindrücke aus der Kindheit,

die manche von uns mit herumtragen

- die geisterhaften Erinnerungen

an ein altes Indien - eingeprägt
durch Familien-Rituale, die noch in
meiner Jugend ausgeübt wurden - und
diese Erinnerungen umreissen für
mich eine ganze versunkene Welt.» In
Bombay beobachtet er eine dem
Kriegsgott huldigende Sekte, die auf
Gemeindeebene Selbsthilfe übt, Initiative

entfaltet. Doch die Strassenrein-
heit, auf die sie stolz ist, erweist sich
wiederum als symbolisch:

«Gelegentlich liefen schmale,
schwarze Schmutzrinnen zwischen den
Zimmern entlang, und hin und wieder
krochen halbverhungerte Ratten, die
zum Teil glitschigen, steilen Abflussrinnen

hinauf, und Auswurf häufte
sich bald um die Abfallreste. Es sei

Sonntag, sagte der Techniker, und
daher seien die kommunalen Strassen-
feger nicht gekommen, immer wieder
das gleiche! Die Strassenfeger, die
Niedrigsten der Niedrigsten - ihre
Existenz alleine und ihre Schicksalsergebenheit

(dieser Fluch Indiens) waren
eine erneute Bestätigung der indischen
Einstellung - sogar hier, trotz des
Porträts von Dr. Ambedkar und des jetzt
tief unter uns liegenden Komiteezimmers,

das zu reinigen unrein war,
was wiederum zu den grauenvollen
Zuständen führt, die wir noch zu
sehen bekommen sollten.



V. S. NAIPAUL 647

Es gab acht Komitees, und zuerst
war mir das als übertrieben erschienen
für solch eine kleine Siedlung. Doch
anscheinend genügten nicht einmal
diese acht. Es gab Teile der Siedlung,
wo es aus verschiedenen Gründen -
vielleicht wegen interner, politischer
oder persönlicher Differenzen oder
aus Mangel an engagierten jungen
Männern - kein einziges Komitee gab.
Durch diese Teile gingen wir schweigend,

indem wir tunlichst die Pfützen
und Überreste menschlicher Exkremente

zu vermeiden versuchten. Es
war unrein zu reinigen; es war sogar
unrein, den Schmutz zu bemerken. Es
oblag den Strassenfegern, die Exkremente

zu entfernen, und bis sie kamen,
machte es den Leuten nichts aus,
inmitten ihrer eigenen Exkremente zu
leben.»

Der letzte Abschnitt ist dem «neuen
Gandhi» Vinova Bhave gewidmet.
Von ihm sagt Naipaul: «Mehr ein
Maskottchen als ein Mahatma.» Auf
langen Märschen ruft Bhave die
Grundbesitzer zu Landverteilung auf.
Doch sieht Naipaul in ihm nur die
Tradition jenes Hinduismus, der den
Fortschritt zu menschenwürdigen
Verhältnissen hemmt.

Vom Ausnahmezustand meint
Naipaul, der wäre auch ohne Indira
gekommen. Wie immer er ende, die
Inder wären danach mit ihrer eigenen
Leere konfrontiert, mit der Unzulänglichkeit

einer alten Kultur, die nicht
mehr ihren Bedürfnissen entspreche.
Indien tötet den individuellen,
forschenden Geist ab:

«Es ist ein besorgniserregendes
Problem für die indische wissenschaftliche
Gemeinschaft - die sich innerhalb
Indiens ungeschützt fühlt -, dass so viele
Männer, die im Ausland originell und

experimentierfreudig sind, wenn sie

nach Indien zurückgelockt werden, in
Mittelmässigkeit versinken und
dennoch zufrieden sind. Sie scheinen zu
Menschen zu werden, die sich ihres
eigenen Wertes nicht mehr bewusst
sind und nur aus Zufall brillant waren.
Eine zweitrangige Kultur, eine
zweitrangige Idee (Dharma und Selbsterfüllung)

hat ihre Ansprüche an sie
geltend gemacht. In einer Kultur, die aufs
Formale reduziert ist, brauchen sie

sich intellektuell nicht mehr
anzustrengen, sie brauchen sich nicht mehr,
um vor den eigenen Augen zu bestehen,

geistige Verdienste zu erwerben,
denn diese Verdienste sind jetzt durch
Korrektheit und frommes, religiöses
Verhalten zu haben.»

Indien wollte den Wissenschaftler
Har Gobind Khorana zurück haben,
der vor einigen Jahren (als amerikanischer

Staatsangehöriger) den Nobelpreis

für Medizin für die Vereinigten
Staaten erhalten hatte. Indien forderte
ihn auf, heimzukehren, und feierte ihn
gebührend, doch das Wichtigste an
ihm wurde ignoriert. «Wir würden
alles für Khorana tun», sagte mir einer
der besten indischen Journalisten,
«ausser ihm die Ehre zu erweisen,
seine Arbeit zu diskutieren. Die
Arbeit, die Mühen, die Bewertung dieser
Mühen, das alles, erwartete man
augenscheinlich, würde irgendwo anders
geschehen, irgendwo ausserhalb
Indiens. Es ist ein Teil dieses intellektuellen

Parasitentums, das die Inder
akzeptieren (und als besiegtes Volk
seit langem akzeptiert haben), während

sie weiterhin ihre eigene Kultur
als eine Ganzheit sehen und sich im
Besitz der einzigen Wahrheit glauben,
die zählt.»

Der Kastengeist scheint Naipaul un-



648 V. S. NAIPAUL

überwindlich und ohne jeden positiven
Zug. Kaum ein Amerikaner oder
Europäer würde wagen, sich über Indien
so zu äussern wie Naipaul, der Westinder

aus dem Brahminenstamm, es

tut:
«Das ist alles, was Indien von

seinen Menschen verlangt, und die
Menschen sind bereit, es zu geben. Die
Familie hat ihre Vorschriften, die Kaste
hat ihre Vorschriften. Für den Schüler
nimmt der Guru - ob nun ein heiliger
Mann oder ein Musiklehrer - die
Stelle Gottes ein, und ihm muss
widerspruchslos gehorcht werden, selbst
dann - wie Bhave mit Gandhi -, wenn
er nicht immer genau versteht warum.
Heilige Texte müssen auswendig
gelernt werden, Schultexte, Universitäts-
Lehrbücher und Vorlesungsnotizen
müssen auswendig gelernt werden.»

«Es ist ein Fehler des westlichen
Erziehungssystems», sagte Bhave vor
einigen Jahren, «dass es so wenig Wert
darauf legt, berühmte Sätze auswendig
zu lernen.» Und die Kinder aus den
Mittelschulen singen ihren Lehrstoff
wie buddhistische Novizen und erheben

ihre Stimmen wie Novizen, wenn
ein Besucher erscheint, um ihren Eifer
zu bekunden. Und so saugt Indien
immer wieder das Neue in sein altes
Selbst auf, benutzt neue Werkzeuge
auf alte Art, reinigt sich von unnötigem

Geist und erhält sich sein
Gleichgewicht. Die Armut des Landes spiegelt

sich in der Armut des Geistes
wider. Es wäre verhängnisvoll, wenn es
anders wäre.

«Die Kultur der Eroberung war
gleichzeitig die Kultur der Niederlage;
es ermöglichte den Menschen, einem
elastischen Dharma zu gehorchen,
zusammen mit ihrem Land zu degenerieren.»

Wer ister, dieserSchilderer seiner
Geburtsinsel und der dorthin verpflanzten

Urheimat, deren Traditionen in der
Ferne oft genauer beachtet wurden?
Trotz seiner Heimaten ist Naipaul im
Grunde heimatlos. Er ist auf indische
Art körperfeindlich, ist stets in intensiver,

gespannter Selbstbefragung und
zugleich in brennender Neugier gegenüber

der Welt, er ist der berühmte
englische Schriftsteller, der in Oxford
studiert hat, sein Haus bei London besitzt

- man denkt an den schon erwähnten
Joseph Conrad, den Schilderer exotischer

Inselwelten, der englisch lernen
müsste und zum englischen
Meisterromancier wurde. Naipaul berichtet
einmal, er kenne seit jeher den
Geruch des Jasmins, aber nicht dessen

englischen Iranien. Als er ihn zum
ersten Mal hörte, konnte er die
Sinnesempfindung und den Klang nicht
zusammenbringen - es war zu spät.

Naipaul hat viel Welt in die
englische Literatur geholt, er ist anders als
Conrad an typischen Verhältnissen,
Gruppen, Genrebildern interessiert.
Von der intimistischen Folklore der
früheren Erzählungen aus Miguelstreet
hat er sich entfernt, doch ist ein
Roman aus jener Zeit «Ein Haus für Mr.
Biswas» das Meisterwerk, das er als
Romancier nicht übertreffen wird. Er
hat viele Welten erfahren. Vielleicht
war es ein Verlust für den Erzähler;
für den Zeugen, den Chronisten der
«Dritten Welt» ist es ein Fortschritt.
Er kann gar nicht anders als ständig
seinen Erfahrungsbereich erweitern,
ihn in seine persönliche Welt verweben.

Im Gespräch sagte Naipaul dazu:
«Ich dachte lange darüber nach,

warum die Welt, in der ich geboren
wurde, nicht wirklich war. Ich meinte,
es sei das Licht. Irgendetwas war mit



V. S. NAIPAUL 649

dem Licht, das alles unwirklich machte.

Dann kam ich in Länder wie Ägypten

und Bihar in Indien, wo das Licht
ganz ähnUch ist, die aber Zentren
gewaltiger alter Kulturen gewesen sind.
Es war also nicht das Licht, sondern
das Gefühl, am falschen Ort zu sein.
Diese GeseUschaft war so einfach,
dass ich nicht glaubte, dort Raum für
mich zu finden. Als ich Oxford ver-
liess, gab ich mir alle Mühe, daheim
eine Anstellung zu finden, aber es gab
nichts, das ich tun konnte. Man muss
Schriftsteller werden, um eine Karriere

zu haben, und das ist vermutlich
ein Zeichen der Schwäche meines
Milieus.»

War England die Antwort? Naipaul
sagt:

«Ich habe in England gelebt, aber
es ist richtiger zu sagen, dass ich an
London hänge, an diesen paar Qua-
dratmeüen, die eine internationale
Stadt, eine Metropole ausmachen.
Kaum verlasse ich diese kleine
verzauberte Region, und schon bin ich in
einem fremden Land, das mich nicht
schrecklich interessiert.»

Ein Gespräch mit Naipaul erschien
in der afrikanischen Zeitschrift
«Transition», die damals - schwer es sich
heute vorzusteUen - in Uganda verlegt
wurde. Dort äusserte sich Naipaul
kritisch gegenüber Afrika. Man könne da
eine tiefe Ablehnung spüren, die
Wirklichkeiten der Lage anzuerkennen, die
Leute schöben die wirklichen
Probleme beiseite, als sei alles schon geregelt,

als würde die ganze Geschichte
menschlichen Versagens durch das
Zwischenspiel von Unterdrückung
und VorurteU erklärt, das jetzt vorbei
sei. Man solle sich weigern, jene
Bücher zu schreiben, nach denen die
Gesellschaften der einstigen Kolonien

verlangen, denn sie seien krude und
billig.

«Menschen mit verfeinertem Intellekt

sehen sich um nach Schriftstellern,

die Urnen helfen, sich selbst in der
Welt zu orientieren. Ich suche eine Art
von Schreiben, das meine eigene Stellung

als ein ziemlich gebUdeter
Mensch erhellt, der über die Welt im
20. Jahrhundert einigermassen
nachgedacht hat. Wenn die Leute glauben,
man brauche etwas Massiveres, so sind
sie arg im Irrtum. Im Gegenteü, man
braucht mehr Tiefe, mehr SubtUität,
ich frage mich, ob solches heute aus
Afrika kommen kann. Revolutionen
freUich, die entstehen leicht in
unterentwickelten Gesellschaften, weil so

wenig Einsicht in die Gesellschaft, wie
sie ist, besteht. Deshalb ist das Ergebnis

der Revolution Null. Nichts hat
sich geändert, die Mängel dauern an,
sie bleiben unanalysiert.»

Das in einer afrikanischen
Zeitschrift! Im gleichen Gespräch aber hat
Naipaul auch seine eigenste Problematik

als Schriftsteller ausgedrückt. Er
wurde gefragt, wie man sich zwischen
der Liebe zu einem Volk und der
«chirurgischen» Annäherung an die
Charaktere entscheiden sollte.
Naipauls Antwort mag hier am Schluss
stehen:

«Das ist eine interessante Frage.
Man kann nicht nur Sympathie
entgegenbringen, man muss Meinungen
haben, man muss aber mehr tun, als mit
Emotionen reagieren. Ich kann zornig,
ungeduldig sein, wie nur wer, ich kann
verärgert, gelangweüt sein - aber
nichts davon lässt sich in Schreiben
umsetzen. So muss man eine bewusste
Anstrengung unternehmen, um die
Gefühle in etwas umzusetzen, das
mehr Sinn ergibt, das aber mehr Wahr-



650 V. S. NAIPAUL

heit enthält und nicht etwa weniger.
Doch soll man seine oberflächlichen
Gefühle nicht unterschätzen. Um
anzufangen, sind sie von grossem Wert.
Ich kann mich mit ungeheurem Zorn
hinsetzen, um etwas zu schreiben, ich
kann mit Karikatur und Animosität
beginnen, aber im Lauf des Schreibens
wird etwas passieren. Die Seite, die
beim Schreiben zum Vorschein
kommt, ist meine bessere Seite, nicht
weil sie die angenehmere ist, sondern
weü sie die wahrere ist. Es ist die
Seite, die man in seinem Zorn vergessen

möchte. Ich begann mein Buch
über Afrika mit grossem Hass gegen
den ganzen Kontinent. Das müsste
verfeinert, dem Verständnis müsste

Raum gegeben werden. Ohne Zorn
und Erregung würde man nicht schreiben.

Anderseits ist nicht möglich,
etwas zu Papier zu bringen, bevor
man ihm einen Sinn gegeben, daraus
ein Ganzes gemacht hat. Um zu
schreiben, muss man alle Sinne
gebrauchen. Alle Poren müssen offen
sein.»

François Bondy

Werke V. S. Naipauls sind deutsch
bei der Edition Sven Erik Bergh, Tübingen,

erschienen: Sag mir wer mein Feind
ist, 1973; Herr und Sklave, 1974;
Wahlkampf auf karibisch, 1975; Guerillas,
1976; Indien - Eine verwundete Kultur,
1978.

GESCHICHTEN AUS DER DDR

Eine Anthologie
von Hans-Jürgen Schmitt

Die Rezeption der DDR-Literatur
setzte in grösserem Umfang im Westen

erst Mitte der sechziger Jahre
ein. 1975 erschien ein Sammelband
mit dem Titel «Neue Erzähler der
DDR», herausgegeben von Hans-
Jürgen Schmitt, der Erzählungen der
frühen siebziger Jahre vorstellte. Vom
selben Herausgeber erschien kürzlich
eine neue Auswahl von Geschichten,
die der veränderten künstlerischen
Produktion der letzten Jahre Rechnung

zu tragen versucht1.
Im allgemeinen erfreuen sich

Erzählbände bei uns nicht einer
übermässigen Beliebtheit, doch in diesem
Fall bietet sich dem Leser nicht nur
die Möglichkeit, einen repräsentativen
Querschnitt der neuesten Literatur aus

dem andern Teil Deutschlands zu
erhalten, sondern darüber hinaus wird
ihm Einblick geboten in den DDR-
Alltag, wie er in den Massenmedien
selten zur Darstellung kommt.

Da gibt es in Stefan Heyms
Erzählung den sechzehnjährigen
Berliner Jungen Richard, der sich einen
Sport daraus gemacht hat, mit seinem

Kollegen die Mauer zu überqueren,
ohne dabei erwischt zu werden. In der
Geschichte ,Nachlass von Raul' von
Fritz Rudolf Fries verschieben die
Behörden die Publikation der Bücher des

hingerichteten südamerikanischen
Dichters und Revolutionärs, der in
der DDR studierte, weil sie plötzlich
merken, dass sich dieser Tote nicht so
einfach für ihre Zwecke vermarkten
lässt. Sein Tagebuch wird schliesslich
in West-Berlin veröffentlicht. Als der
Arbeiter Jürgen Fasnacht in Jürgen



GESCHICHTEN AUS DER DDR 651

Braschs Erzählung zum Leiter des

Büros für Neuererwesen befördert
wird, besticht er seine Kollegen mit
Geld, damit sie Verbesserungsvorschläge

einreichen, ohne die er seine

Stellung verlieren würde.
Schonungslos wird Kritik geübt in

diesen Erzählungen, Missstände im
sozialistischen System werden
aufgezeigt. Es wäre jedoch falsch, wollte
man dies als klare Absage an den
eigenen SoziaUsmus interpretieren,
eine Versuchung, der viele westdeutsche

Literaturkritiker erliegen. Die
Hälfte der in diesem Erzählband
berücksichtigten Autoren gehört zur
Generation derjenigen, für welche die
Zeit des Faschismus und die
darauffolgenden Umwälzungen die entscheidende

Lebenserfahrung bedeutet.
Ihnen gegenüber stehen die heute
Vierzigjährigen, welche mit dunkler
Vergangenheit weit eher Stalinismus
als Zweiter Weltkrieg verbinden.

Obwohl die Auseinandersetzung
mit der faschistischen Vergangenheit
in der gegenwärtigen DDR-Literatur
nach wie vor einen wichtigen Platz
einnimmt, sind die Schwerpunkte
anders gesetzt als noch vor ein paar
Jahren und während der sozialistischen

Aufbauphase. Das gereifte
Selbstbewusstsein der Schriftsteller
erlaubt ein kritisches Herangehen an die
Probleme der Gegenwart, wobei auch
Themen wie der Bau der Mauer -
man erinnere sich nur an die Polemik,
die Christa Wolfs .Geteilter Himmel'
1963 auslöste -, die Verfehlungen der
Ulbricht-Ära und die schwierige
Situation der Intellektuellen nicht mehr
länger ausgeklammert werden.

Es sind immer wieder die jungen
Protagonisten in diesen Erzählungen,
die den Gedanken an eine freie und

humane Gesellschaft nicht mehr auf
die Zukunft verschieben wollen und
die Gegenwart nicht an der Vergangenheit

messen. Das Mädchen Karin,
Tochter eines hohen Funktionärs,
muss in Volker Brauns .Unvollende¬
ter Geschichte' durch die Freundschaft

mit einem der Partei nicht
genehmen jungen Mann am eigenen
Leib die Unmöglichkeit erfahren, ihre
Ansprüche mit denjenigen der
Gesellschaft zu vereinbaren.

VieUeicht war das kein Fall, der
in ein bestimmtes Kapitel der
Geschichtsbücher gehörte, sondern sie
erlebte nur zwingender, als Schock,
was jedem Aufwachsenden geschieht,
wenn er seine hochdampfenden
Vorstellungen von der neuen Gesellschaft
zu Wasser werden sieht. Wenn er sich
endlich in die Möglichkeiten zwängt.
Denn die Gesellschaft ist für ihn ja
nicht neu, und anders als die glücklichen

ALTEN GENOSSEN sieht
er die Umbrüche und Durchbrüche
nicht mehr in dem ungeheuren Kontrast

zur finsteren Vergangenheit.
Der gewachsenen Souveränität

gegenüber der politischen Realität
entspricht die veränderte literarische
Darstellung. Die in sich stimmige, aus
Versatzstücken zusammengesetzte
Fabel mit dem positiven Helden mag
als Feierabendlektüre weiterhin
produziert werden, in der massgebenden
Literatur hat sie ihre Stellung ein-
gebüsst.

Wie stark Literaturproduktion und
Literaturkritik in der DDR Hand in
Hand gehen, zeigt sich in der
autobiographisch gefärbten Erzählung
,Zwei Briefe von Rohdewald' von
Erich Loest, in welcher mit Alfred
Kurella, dem .Kulturpapst' unter Walter

Ulbricht, und dessen Ablehnung



652 GESCHICHTEN AUS DER DDR

jeglicher modernistischer Tendenzen
in der Literatur abgerechnet wird.

Frank dächte: Das versteht wohl
heute keiner mehr, die Rückblende als
Massstab für sozialistische oder
antisozialistische Haltung. Der Kandidat
des Politbüros und oberste Kulturchef
hatte eine Linie gegeben, gegen sie
wollte ein namenloser, angeschlagener
Genosse anrennen — war denn
Rohdewald von allen guten Geistern
verlassen gewesen

In der Zwischenzeit hat sich längst
erwiesen, dass stiltechnische Mittel,
wie sie Joyce, Döblin, Kafka u. a.
entwickelt haben, auch aus der modernen
Literatur der DDR nicht mehr
wegzudenken sind.

Dass sich erzählerisches Können
erst an der formalen Durchdringung
eines Stoffes erweist, zeigt Franz Füh-
manns ,Spiegelgeschichte'. Anhand
einer an sich alltäglichen Begebenheit,
der Parteisekretär sowie zwei
Gewerkschaftsfunktionäre erscheinen zu spät
zu einem Betriebsjubiläum für
verdiente Arbeitsveteranen, gelingt es
dem Erzähler auf subtilste Weise, die
Diskrepanz zwischen Parteileitung
und Arbeitern, zwischen dem ,puren
Rollenträger' und dem Individuum als
solchem einer Kritik zu unterziehen.
Wir erleben die Feier aus der Sicht
des Erzählers, der dank zwei hinter
der Eingangstür des Kulturraums
angebrachten Spiegeln das Geschehen
zusätzlich aus einer zweiten, völlig
anderen Perspektive betrachtet und es

so gleichsam verfremdend beschreiben
kann.

Einen satirisch-bissigen Beitrag zu
dieser Sammlung leistet Günther
Kunert mit seiner ,Lovestory - made in
DDR'. Bereits im Titel ist eine gewisse
Ironie spürbar. Was als harmlos¬

banale Affäre zwischen einem
Abteilungsleiter und dessen Sekretärin
anfängt, wird in dem Augenblick zum
blutigen Ernst, als der Vorgesetzte
und Liebhaber glaubt, sich Gewissheit

über die wahren Absichten seiner
Geliebten verschaffen zu müssen. Er
widersteht zwar der Versuchung, in
ihrer Handtasche nach Beweisen für
eine Tätigkeit im Staatssicherheitsdienst

zu suchen, doch beim nächsten
Beisammensein manifestiert sich die
entstandene Unsicherheit in körperlichem

Versagen.
Dass die Frage der Frauenemanzipation

auch in der DDR noch ein
aktuelles Thema ist, wird deutlich in
Christa Wolfs Erzählung .Selbstver¬
such', in der die Vorstellung von der
Übernahme männlicher Rollen durch
die Frauen aufs radikalste angegriffen
wird. Eine Wissenschaftlerin stellt
sich im Jahre 1992 für den Versuch
einer Geschlechtsumwandlung zur
Verfügung. Überzeugt vom
Fortschritt der Wissenschaft, glaubt sie,
dass jeder seinen Beitrag leisten sollte.
Allmählich muss sie erkennen, dass

gerade in der von Männern
durchorganisierten und tadellos funktionierenden

Welt kein Raum mehr bleibt
für die wirklichen Bedürfnisse des
Menschen. Schliesslich verlangt sie
den Abbruch des Experiments und
ihre Rückverwandlung in eine Frau:

Jetzt steht uns mein Experiment
bevor: Der Versuch, zu lieben. Der
übrigens auch zu phantastischen
Erfindungen führt: zur Erfindung dessen,

den man lieben kann.
Es ist immer Christa Wolfs grösstes

Anliegen gewesen, die Belange des
Individuums gegenüber der Gesellschaft

zu vertreten und darauf
hinzuweisen, dass die GeseUschaft letztlich



GESCHICHTEN AUS DER DDR 653

aus Einzelwesen besteht. Zu sich
selbst finden kann nur, wer nicht zur
Selbstaufgabe bereit ist. Wo der
Mensch zur willenlosen Marionette
wird, verliert er unweigerlich seine
Identität.

Ist es Zufall, dass sozusagen alle
Erzählungen dieses Sammelbandes in
der Ich-Form geschrieben sind und
dass die erlebte Rede so häufige
Anwendung findet? An SteUe des
allwissenden, das Geschehen aus Distanz
betrachtenden Erzählers tritt die
subjektive Perspektive des Protagonisten.
Die Figuren erscheinen nicht als
schablonenhafte Typisierungen einer
bestimmten Ideologie, sondern sie begegnen

uns als Menschen mit all ihren
Widersprüchen: eine verzweifelte Mutter,
für welche die Ausflüge ihres Sohnes
in den Westen unverständUch bleiben,
ein von seiner Partei enttäuschter
Student, ein resignierter IntellektueUer,
die junge Witwe eines Revolutionärs.
Dennoch kann von einem Rückzug
ins Private nicht die Rede sein; ebenso
wäre der Begriff «neue Innerlichkeit»
hier nicht zutreffend. Die Erzählung
«Mittwoch im April» von Helga
Schütz ist ein Beispiel dafür, wie
leicht eine den gesellschaftlichen
Zusammenhang vernachlässigende
Geschichte ins Triviale abgleitet.

Wo die Darstellung des
Einzelschicksals eingebettet ist in Probleme,
welche die Gesellschaft als Ganzes
betreffen, erhält sie exemplarische
Bedeutung.

Erich Loest,
«Pistole mit sechzehn»

Der Leipziger Schriftsteller Erich
Loest wurde 1957 zu sieben Jahren

Zuchthaus in Bautzen verurteilt wegen
angeblicher «konterrevolutionärer
Tätigkeit». Es waren die Jahre nach
dem Aufstand des 17. Juni und der
Ungarn-Krise, als die DDR einen
straffen innenpolitischen Kurs
einschlug und eine restriktive Kulturpolitik

betrieb. Wer sich wie Erich
Loest kritisch mit der offiziellen
Meinung auseinandersetzte, müsste
zwangsläufig in Schwierigkeiten
geraten. Anders als der Schriftsteller
Walter Kempowski, der nach seiner

Haftentlassung in den Westen
gegangen war, zog es Loest vor, in der
DDR zu bleiben. In einem Interview
1976 äusserte er sich zu seiner
gegenwärtigen Situation und seiner
Bewältigung der Hafterfahrung. Dabei
betonte er, dass bei ihm das Gefühl
des «Beleidigtseins», des «Sich-ge-
kränkt-Fühlens» langsam schwinde
und er langsam beginne, seine eigenen
Probleme in der Form von Geschichten

zu sehen.
Loests neuere Erzählungen sind

jetzt auch bei uns erhältlich2. Wer sie

liest, muss bald einmal erkennen, dass

hier keine Verdrängungsmechanismen
im Spiel sind, im Gegenteil, auf
erstaunhch offene Weise werden die
Vergangenheitsstrukturen aufgedeckt.

Mit der Gestalt des Übersetzers
loachim Rohdewald in einer seiner
Erzählungen ist es ihm gelungen, sein
Erlebnis literarisch zu verarbeiten.
Rohdewald engagierte sich für eine
offene KulturpoUtik unter Ulbricht
und wurde deshalb inhaftiert. Wie
sehr gerade die Gesellschaft als Ganzes

betroffen ist, wenn sie eines ihrer
Mitglieder ausstösst, zeigt sich am
Beispiel des Ehepaares Franke, für
welches die erste Begegnung mit dem
früheren Freund, Jahre nach dessen



654 GESCHICHTEN AUS DER DDR

Entlassung aus der Haft, zur Qual
wird. Während für Rohdewald die
Sache erledigt ist, müssen jene mit
dem Bewusstsein weiterleben, ihn im
entscheidenden Augenblick im Stich
gelassen zu haben.

Verschiedene Geschichten haben
das Gefängnisleben zum Thema. Die
Inhaftierten, denen wir bei Loest
begegnen, sind keine gewöhnlichen
Verbrecher. Es sind zum Teil Aussenseiter
aus poUtischer Überzeugung, zum Teil
stehen sie aber auch mehr oder weniger

ungewollt etwas abseits der Norm.
Loests Landsmann Karl May macht
dem Direktor des Zuchthauses Waldhaus

besondere Mühe, weil er ein
Hochstapler ist und sich seine
realitätsfremden Gedanken und
Äusserungen ungünstig auf das Anstaltsklima

auswirken. Schliesslich löst man
das Problem, indem man May
gewährt, seine Phantasien aufzuschreiben;

dem Verleger Münchmeyer
erwächst daraus eine vortreffliche
Einnahmequelle:

Eine Lücke klafft im Angebot, und
Mays Zeug passt haarscharf hinein.
Gespensterromane sind passé, May
könnte sie auch schreiben, keine
Frage. Aber echter Bedarf besteht da
nicht mehr. Orient, Wüstenreiter,
Mekka, Sklavenhandel, verschleierte
Schönheiten und grüngoldene
Haremspantoffeln, das verschlingen die
Leute. «Wenn ich May auf den
richtigen Stoff hinlenke, schreibt er mir
die gefragtesten Sachen. Phantasie hat
der für hundert!»

Auch Loest hat eine Zeitlang
Trivialliteratur verfasst, als er nach seiner
Haftentlassung aus finanziellen Gründen

gezwungen war, Kriminalromane
zu schreiben, doch identifizieren
konnte er sich damit nie ganz, ver¬

öffentlichte er sie doch unter einem
Pseudonym.

In der autobiographischen
Erzählung «Pistole mit sechzehn»
versucht der fünfzigjährige Loest den

Hitlerjungen Erich, sein früheres Ich,
wiederzufinden. ¦ Dabei versteht er
sich als Chronist, dem die wahrheitsgetreue

Rekonstruktion Pflicht ist. Die
Eltern waren gesunder Mittelstand,
denen die eigene Eisenwarenhandlung
wichtiger war als ein Wahlsieg der
NSDAP. «Auf dem Geburtstagstisch
dieses Sechzehnjährigen lag eine
Pistole, Parabellum 9 Millimeter.» Und
weiter: «Er war ein Mann, der eine
Waffe besass, nun war er endgültig
bereit zum Kriege.» Schon Christa
Wolf wies in ihrem Roman
«Kindheitsmuster» nach, dass auch mit dem
krampfhaften Drang zur
Nichteinmischung Schuld verbunden sein kann
und kleine Zugeständnisse oft grosse
Folgen haben, wie in dieser Erzählung
erwähnt wird.

Loest gibt zu bedenken, dass selbst
durch das spätere Engagement für
den Sozialismus - er trat kurz nach
dem Krieg der SED bei - die
Jugenderfahrungen nicht ausgelöscht
und vergessen werden können. Ganz
der heutigen Jugend wendet er sich in
«Sommer mit sechzehn» zu, wobei er
grosses Einfühlungsvermögen für die
Konflikte zeigt, denen die Jugendlichen

seines Landes ausgesetzt sind.
Der sechzehnjährige Ringer Jürgen
Tümpler liegt mit seiner Freundin
Hella in einem Leipziger Schwimmbad

und macht sich so seine Gedanken

über die nahe Zukunft und seinen
Entschluss, den Beruf des Giessers zu
erlernen, anstatt sich weiterhin für
eine Sportkarriere aufzureiben wie
sein Freund Egon. An diesem für ihn



GESCHICHTEN AUS DER DDR 655

schwierigen Entscheidungsprozess
lässt er den Leser teilhaben. Loests
ganze Sympathie gehört diesem Jungen,

für den der Schritt zum
Erwachsenwerden innerhalb der modernen
Leistungsgesellschaft so mühsam ist,
weil er Bedürfnisse verspürt, welche
jene kaum befriedigen kann.

Es muss solche wie Egon geben,
und es muss solche wie mich geben.
Und wenn es solche wie mich nicht
geben muss, so steht doch immerhin
fest: Es gibt sie. Es gibt mich, und
ich kann mir nicht helfen, für mich
ist das die Hauptsache. Und wenn
Egon Olympiasieger ist, sag ich zu
ihm: Zehnmal mehr Bücher als du
hab ich gelesen. Und ich sag: Zehnmal

mehr als du hab ich am Bagger
gelegen. Und mich hat Hella in den
Hals gebissen und nicht dich.

Für den Pumpenwärter Sodtbaum
ist Schreiben die einzige Möglichkeit
der Selbstverwirklichung. Während
der Nacht schreibt er den grossen
Roman seiner Lebensgeschichte. Der
Lektor Gabler hält Sodtbaum aller¬

dings Mangel an literarischer Bewältigung

vor und sieht von einer
Veröffentlichung des Werkes ab. Der
Schriftsteller Loest verteidigt hier,
wohl auch in eigener Sache, Schreiben
als eine Form der Befreiung und der
Lebensbewältigung, die ihre
Rechtfertigung zunächst und vor allem
durch den Schreibenden selbst erhält.
Der Akt des Schreibens verschafft
dem Schreibenden einen Freiraum,
den er in seinem Leben oft vergeblich
sucht. Diesen Freiraum zu verteidigen
gegenüber Versuchen, das Handwerk
des Schriftstellers rein vom
gesellschaftlichen Nutzen her oder
aufgrund von ästhetischen Kategorien zu
beurteilen, ist Loests grösstes
Anliegen.

Barbara Meyer

1 Geschichten aus der DDR, herausgegeben

von Hans-Jürgen Schmitt,
Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg 1979.

- 2 Erich Loest, Pistole mit sechzehn,
Erzählungen, Hoffmann und Campe Verlag,

Hamburg 1979.

LITERATURVERGLEICHUNG UND KOMPARATISTIK

Man hat die vergleichende
Literaturwissenschaft als ein Fach in Dauerkrise

bezeichnet, und gewiss nicht zu
Unrecht. Während die sogenannten
Nationalliteraturen, das heisst die
durch das jeweilige sprachliche
Medium (Muttersprache, alte Sprachen,
moderne Fremdsprachen) eingegrenzten

literarischen Entitäten in den
Programmen der Mittel- und Hochschulen

seit langem ihren selbstverständlichen

Platz haben, sucht die Komparatistik,

die am Ende des 19. und zu Be¬

ginn des 20. Jahrhunderts ihren
Anspruch und ihre wissenschaftlichen
Ziele bereits präzis formulierte, immer
noch den Modus vivendi, der es ihr
erlauben würde, im Lehr- und
Forschungsbetrieb eine genau umschriebene

- und von jenen Nationalliteraturen

nicht nur tolerierte, sondern in
ihrer Notwendigkeit anerkannte -
Funktion zu erfüllen. Diese prekäre
Situation der Komparatistik ist in
gewisser Hinsicht paradox in einer Epoche,

die - nicht nur in den Geistes-



656 KOMPARATISTIK

Wissenschaften, aber auch in den
Geisteswissenschaften - durch die
Entwicklung querverbindender, interdisziplinärer

Forschungsrichtungen
gekennzeichnet ist; so steht sie zum
Beispiel in einem auffäUigen Gegensatz
zum Aufschwung, den die allgemeine
und vergleichende Sprachwissenschaft
in den letzten Jahrzehnten genommen
hat. Nun ist allerdings auch die
Forderung nach einer allgemeinen, nicht
mehr «nationalsprachlich» gebundenen

Literaturwissenschaft in neuerer
Zeit verschiedentlich erhoben worden,
eine Forderung, die vor allem in der
Bundesrepublik bis zu Experimenten
mit einem nicht mehr einzelphilologisch

fundierten, einem «schlechthin-
nigen» Literaturstudium geführt hat.
Merkwürdigerweise sind jedoch diese
Versuche viel weniger von der
Komparatistik als von der Germanistik
ausgegangen, welch letztere auf diese
Weise die traditionell komparatistischen

Forschungsziele sozusagen im
Vorbeigehen vereinnahmte, meist ohne
sich darum zu kümmern, was die
vergleichende Literaturwissenschaft in
dieser Sache an Vorarbeiten bisher
geleistet hatte. Ähnliches geschah auch
von anderer Seite her. So hat der
Romanist Hans Robert Jauss, der zu
Beginn der siebziger Jahre seine viel
beachtete rezeptionsästhetische Methode
entwickelte, de facto einen komparatistischen

Weg eingeschlagen (z. B. mit
Arbeiten über Racines und Goethes
Iphigenie oder deutsch-französische
Lyrikvergleichungen), in der Theorie
jedoch stets von dem, was er etwas
verächtlich die komparatistische
Schulrichtung nannte, Abstand genommen.

Die Gründe und Ursachen solcher
Widersinnigkeiten sind vielfach. Sie

liegen zum Teü in der gebrochenen

Tradition der deutschsprachigen
Komparatistik, der es - anders als der
französischen littérature comparée und der
amerikanischen comparative literature

- nie gelungen ist, eine interdisziplinäre
Methodendiskussion in Gang zu

bringen und eine kohärente
Forschungslinie einzuhalten. Dazukommt,
was vielleicht noch wichtiger ist, der
verbreitete Irrtum, die vergleichende
Literaturwissenschaft sei auf eine
positivistische «Einflussforschung»
festzulegen. Nun hat freilich der
Konzeptionskreis «Einfluss-Wirkung-Rezeption

(Aufnahme)-Übernahme» in den
Anfängen gerade der französischen
Komparatistik tatsächlich eine
entscheidende Rolle gespielt, und es fiele
wohl keinem heutigen Komparatisten
ein, diese nach wie vor wichtigen
Teilgebiete aus seiner Beschäftigung
auszuschliessen. Anderseits haben bereits
die Begründer des Faches, zum
Beispiel Fernand Baldensperger und mehr
noch Paul van Tieghem, und nach ihm
Jean-Marie Carré, die Einflussforschung

im Verhältnis zu anderen
Aspekten (Periodisierung,
Gattungsforschung, Thematologie usw.) relativiert.

Die Tendenz mancher Nicht-
Komparatisten, das Fach auf die
Einflussforschung festzulegen, zeugt also

zum mindesten von Uninformiertheit.
Ein drittes Element kann schliesslich
genannt werden. Es betrifft das
Problem des «Vergleichs» oder des

«Vergleichen», wie es in der Bezeichnung
der Disziplin angedeutet ist, woraus
man allzu rasch die Vorstellung abgeleitet

hat, für die Komparatistik sei der
Vergleich eine eigene, selbständige
Methode. Das ist jedoch in doppelter
Hinsicht falsch. Zunächst ist der
Vergleich auch innerhalb einzelsprachlicher

Literaturen gang und gäbe. Und



KOMPARATISTIK 657

zweitens lässt sich das Vergleichen -
gleichsprachiger oder verschiedensprachiger

Werke - schwerlich als
«Methode» im strengen Wortsinn bezeichnen,

es handelt sich vielmehr um einen
Ansatzpunkt, von dem aus die
literaturkritische Methode (eine
historischsoziologische, eine strukturalistische,
eine psychologische usw.) erst praktiziert

werden muss. Man kann natürlich

darüber diskutieren, ob die
Bezeichnung «Komparatistik» (vergleichende

Literaturwissenschaft sehr
glücklich gewählt sei. Tatsache bleibt,
dass sich der Terminus durch eine
hundertjährige Verwendung eingeführt

hat und den weit verbreiteten
französischen und englischen Termini
(littérature comparée, comparative
literature) einigermassen entspricht. Dabei

hat der in ihm enthaltene Hinweis
auf den Vergleich durchaus seinen
Sinn, steht doch das Vergleichen -
nämlich zweier oder mehrerer Werke,
die verschiedenen Einzelliteraturen
angehören - tatsächlich nach wie vor am
Anfang jeder komparatistischen
Tätigkeit. Im übrigen wird, der Deutlichkeit

halber, die Fachbezeichnung
neuerdings immer häufiger in die
erweiterte Formel «allgemeine und
vergleichende Literaturwissenschaft»
(littérature générale et comparée) ge-
fasst.

Eine andere Möglichkeit besteht
darin, für den Oberbegriff den
Terminus «Komparatistik» (comparatisme)

zu verwenden; die beiden dazu
gehörenden Unterbegriffe wären dann
«vergleichende Literaturgeschichte»
(littérature comparée) und «allgemeine
Literaturwissenschaft» (littérature
générale). Derartige terminologische
Überlegungen sind keine blossen
Haarspaltereien: in ihnen spiegelt sich die

Bemühung, einem Fach, das immer
wieder zu Missverständnissen Anlass
gibt, wissenschaftstheoretisch und
didaktisch deutliche Konturen zu geben.
Genau das unternimmtderan der
Technischen Hochschule Aachen lehrende
Belgier Hugo Dyserinck - er steht dort
innerhalb der Philosophischen Fakultät

einem eigenen «Lehr- und
Forschungsgebiet Komparatistik» vor - in
seiner jüngsten Publikation1. Sein
Buch nennt sich im Untertitel «eine

Einführung», ist jedoch im Grunde
eher eine umfassende wissenschaftstheoretische

Reflexion, verbunden mit
einem nachdrücklichen Plädoyer für
die Komparatistik als eigenständiges
Hochschul- und allenfalls sogar
Mittelschulfach. Der Stoff, den Dyserinck
behandelt, ist spröd: nicht Beispiele
und Modellfälle werden entwickelt,
sondern prinzipieUe Kategorien
definiert und Unterscheidungen
vorgenommen. Das schlägt sich auch in der
stark abstrakten, begrifflichen Sprache
nieder. Allerdings geht diese Abstraktion

nie so weit, dass der Leser hinter
den Erwägungen des Theoretikers
Dyserinck nicht die Erfahrungen des

Praktikers und das Engagement des

Wortführers einer deutschsprachigen
Komparatistik spürte. Wer die
Schwierigkeiten des Faches in der
Bundesrepublik und die ungerechtfertigten
Angriffe, denen es dort von seiten der
«Nationalphilologen» oft ausgesetzt
ist, nicht kennt, mag das Plädoyer
vielleicht als übertrieben empfinden. In
Wirklichkeit braucht es wohl tatsächlich

eine derart eindeutige mise au
point, um der komparatistischen
Forschung und Lehre in Westdeutschland
den Spielraum zu schaffen, den sie in
Frankreich und den USA längst
besitzt und in den osteuropäischen Län-



658 KOMPARATISTIK

dem, im iberoromanischen Sprachgebiet

oder in Japan immer deutlicher
gewinnt. Mit dieser Orientierung ist
das Buch Dyserincks nicht bloss ein
wichtiger, sondern der bis jetzt ohne
Zweifel wichtigste Beitrag zum
Selbstverständnis der deutschen Komparatistik,

eines Faches, das, wie der Autor
sehr richtig bemerkt, «keine Superdis-
ziplin und auch keine Kombination
von Einzelphilologien» ist, sondern
eine literaturwissenschaftliche Richtung,

die sich ganz bestimmte und von
den «Nationalphilologien» meist sehr
vernachlässigte Ziele setzt, nämlich:
«Die Erforschung der Beziehungen
zwischen mehreren Literaturen, um
damit das Funktionieren der von der
Literatur hervorgerufenen und von ihr
getragenen Geistesbeziehungen
zwischen den Sprach- und Kulturgebieten
zu analysieren; die Erforschung von
Ähnlichkeiten und Unterschieden
zwischen verschiedenen Literaturen innerhalb

bestimmter Perioden der
internationalen Literaturgeschichte; ferner
das Vergleichen - über die Grenzen
hinweg - der Literaturtheorien, die in
den jeweiligen zur Betrachtung
herangezogenen Literaturgebieten entstanden

sind; und schliesslich auch die
vergleichende Erfassung und
Untersuchung der diversen literaturwissenschaftlichen

Methoden in den
betreffenden Gebieten.»

Das von Dyserinck entwickelte
Arbeitsprogramm, das sich stark an die
in der ersten Jahrhunderthälfte von
Paul van Tieghem vertretene, in der
littérature générale zur Synthese
geführte littérature comparée anlehnt,
geht also weit über die Einflussforschung

und die Analyse «binärer
Beziehungen» hinaus. Es gipfelt in einer
vergleichenden Literaturtheorie und

vergleichenden literaturwissenschaftlichen

Methodologie, für die der
Komparatist gleichsam die internationale

Organisation und Koordination

zu übernehmen hätte, die jedoch
in freier Zusammenarbeit aller daran
interessierten Kritiker entstehen müsste.

Hier würde die Komparatistik demnach

in der Tat die Börse, the clearinghouse

(vanTieghem), der «Marktplatz»
der Literaturwissenschaft und Kritik.
Andere Forschungszweige, insbesondere

die Übersetzungskritik, die The-
matologie, die Periodisierungsproble-
me, die «Imagologie» (nationale «Büder»

in fremden Literaturen), möchte
Dyserinck nach wie vor der Komparatistik

als unverwechselbar eigene
Gebiete zuweisen. Er tut dies mit guten
Gründen, obwohl man mit ebenso guten

Gründen in manchen Fällen auch
hier eine Verbindung mit den
«Einzelphilologien» nicht auszuschliessen
braucht. Entscheidend ist ja letztlich
nicht, unter welcher Etikette Literaturkritik

und -geschichte stattfindet,
sondern was geleistet wird. Konkret:
natürlich gehört das jüngste Buch des
Genfers Jean Rousset de facto zur
Komparaüstik, aber angesichts des
Buches ist es nebensächlich, ob der
Verfasser eine Professur für vergleichende
oder für französische Literatur (und
ob er überhaupt eine Professur) inne
hatte2. Dass anderseits die Komparatistik,

wie Dyserinck wiederholt
unterstreicht, an den Hochschulen, und
nicht nur dort, heute noch so gut wie
in der Vergangenheit zu nationaler
Engstirnigkeitund Kulturchauvinismus
ein notwendiges Gegengewicht bilden
kann, bleibt unbestritten, und ebensowenig,

dass eine europäische
Literaturgeschichte als Unterrichtsfach nur von
einem komparatistischen Ansatz her



KOMPARATISTIK 659

zu realisieren ist (dasselbe gilt, mutatis
mutandis, selbstverständlich auch für
eine schweizerische Literaturgeschichte).

Solange nicht jeder Literaturwissenschafter

und Kritiker von
vornherein und sozusagen diskussionslos
komparatistisch denkt und arbeitet -
und davon sind wir allerdings noch
sehr weit entfernt! -, ist die Forderung
nach einem selbständigen Fach
Komparatistik nicht überholt.

Eine willkommene Ergänzung zu
Dyserinck liegt in dem Buch Der
literarische Vergleich von Arno Kappler
vor3. Diese mit Umsicht und Leseeifer
gesammelten «Beiträge zu einer
Vorgeschichte der Komparatistik» führen
den Leser von der Antike ziemlich
genau bis zu dem Punkt, an dem Dyserinck

einsetzt: Herder, die Schlegel,
Madame de Staël und die «Weltliteratur

im Sinne Goethes». Deutlich zeigt
sich, wie stark die Entwicklung der
Komparatistik avant la lettre mit dem
Aufbrechen der nationalliterarischen
und «monokulturellen» Ausschliesslichkeit

und mit der Entdeckung des

kulturellen Pluralismus zusammenhängt

(wenn auch in diesem
Zusammenhang die spezifischen Unterschiede

zwischen der französischen und der
deutschen «Vorgeschichte» nicht
genügend klar zum Ausdruck kommen).
«Vous ne pouvez juger qu'en comparant»,

schrieb die Tochter Neckers an
der Schwelle zur europäischen
Romantik. Die Feststellung gilt heute
noch, und sie gilt erst recht dort, wo
der Vergleich die sprachlichen und
kulturellen Grenzen bewusst
überschreitet.

Manfred Gsteiger

1 Hugo Dyserinck: Komparatistik.
Eine Einführung. Bonn: Bouvier Verlag
Herbert Grundmann 1977 (Aachener
Beiträge zur Komparatistik, Band l).-2 Jean
Rousset: Le Mythe de Don Juan. Paris:
Armand Colin 1978. - 3Arno Kappler:
Der literarische Vergleich. Beiträge zu
einer Vorgeschichte der Komparatistik.
Bern/Frankfurt a.M.; Herbert Lang 1976

(Europäische Hochschulschriften XVIII/
8).

HITLER FÜR DIE REIFERE JUGEND

Zu den bemerkenswertesten Versuchen

der letzten Jahre, Jugendliche
auf ebenso unaufdringliche wie
eindringliche Art mit dem Phänomen des

Nationalsozialismus bekannt zu
machen, gehört Max von der Grüns jüngstes

Buch «Wie war das eigentlich?
Kindheit und Jugend im Dritten
Reich»1. Im Jahre 1926 in Bayreuth
als Sohn einer Dienstmagd und eines
Schuhmachers geboren, fiel des Autors

Kindheit und frühe Jugend gros-
senteils in die Zeitspanne der Hitler-

Diktatur, und von Kindheit und
Jugend, im Sinne eines autobiographischen

Berichts, ist in diesem Buch
zuerst die Rede.

Die soziale Unrast der Krisenjahre,
die Radikalisierung der deutschen
Innenpolitik und die «Machtübernahme»
durch die Nationalsozialisten treten in
Form erregter Auseinandersetzungen
im Familienkreis zuerst nur undeutlich
und halb begriffen ins kindliche
Bewusstsein. Überzeugend wird dargestellt,

wie die Mitglieder einer Familie



660 ÜBER HITLER

und ihrer näheren Verwandtschaft,
alle aus gleichermassen bescheidenen
sozialen Verhältnissen stammend, aus
derselben Sorge um ihre materielle
Existenz heraus in politisch sehr
unterschiedliche SteUenbezüge hineingedrängt

werden. Ein Onkel schliesst
sich den Sozialdemokraten an, der
andere den Nationalsozialisten; die
Grossmutter sympathisiert mit den
Deutschnationalen, der Vater sucht
Zuflucht bei den «Zeugen Jehovas»
und wird später beim Versuch, Zeitungen

über die nahegelegene tschechische

Grenze hereinzuschmuggeln, von
SS-Männern verhaftet und ins
Konzentrationslager eingeliefert. Zur
dominanten Figur in der Kindheit des
Erzählers wird bei derart kontroversen
familiären Verhältnissen dessen Grossvater,

ein ruhiger, einfacher Mann und
entschiedener Gegner des Regimes,
der mit seinem Pferdegespann im
Winter Langholz fährt und im Sommer

Transportaufträge eines
Steinbruchunternehmens ausführt. Im
Umgang mit diesem Grossvater und mit
einer Mutter von ängstlicher Fürsorglichkeit

entwickelt sich im Kind rasch
ein kritischer Sinn gegenüber den
zuerst politischen, dann militärischen
Erfolgsmeldungen der Hitler-Diktatur.
Ein kritischer Sinn, der neben tieferer,
wacherer Einsicht ins Gegenwartsgeschehen

auch Gefährdung mit sich

bringt; denn der Jugendliche wird in
der Schule, bei der Hitlerjugend, an
seiner Lehrstelle und schliesslich beim
Militär in die Zwiespältigkeit eines
zwischen äusserlicher Zustimmung
und innerer Abwehr schwankenden
Verhaltens gezwungen, das tiefe Spuren

hinterlässt.
Sicher erreicht Max von der Grüns

autobiographischer Bericht nie jene

atmosphärische Dichte und
zeitgeschichtliche Relevanz, wie sie
Memoirenliteratur vom Range von Horst
Krügers «Das zerbrochene Haus» oder
Manès Sperbers «Die Wasserträger
Gottes» auszeichnet; weit eher fühlt
man sich von der betonten stilistischen
Vereinfachung wie vom parteipolitischen

Bekenntnisdrang des Autors her
an ein Buch wie Ernst Glaesers «Jahrgang

1902» erinnert. Was dieses Buch
sowohl von jener Memoirenliteratur
wie von diesem Roman unterscheidet,
ist die Verbindung von persönlichem
Erleben und historischem Quellendokument.

Die zentrale Stelle in «Wie
war es eigentlich?» beanspruchen nämlich

Zeugnisse zur Geschichte des

Nationalsozialismus, Texte, wie sie dem
Erwachsenen aus zahlreichen
einschlägigen Sammlungen in der Regel
längst bekannt sind: zur Aussen- und
Innenpolitik, zum Kultur- und
Rassebegriff, zur Judenverfolgung und zum
Widerstand gegen Hitler. Über diese
ausführliche Quellendokumentation
legt Max von der Grün nun gleichsam
eine mit den lockeren Strichmustern
einer autobiographischen Skizze
bedeckte Transparentfolie, die dem
jugendlichen Leser von der individuellen

Erfahrung des Autors her den
Zugang zur abstrakten Faktizität des
Geschichtlichen erleichtern soll.

Dieses Ziel - kein wissenschaftliches,

wohl aber ein didaktisches - hat
Max von der Grün zweifellos erreicht.
Zu bedauern bleibt allerdings, dass

offensichtlich allzu schnellfertig
kompiliert worden ist; wenn in einer
Neuauflage jedoch die evidenten Mängel -
unrichtige Daten, sprachliche
Nachlässigkeiten, verfehlte oder gesuchte
Aktualitätsbezüge, gewisse Einseitigkeit

und falsche Gewichtung der Quel-



ÜBER HITLER 661

lenauswahl - gefügt sind, darf man
dem Band besonders in Schulen weite
Verbreitung wünschen. Und dies nicht
nur in Deutschland, wo, wie Malte
Dahrendorf im Nachwort bemerkt,
ein «Versagen der Erwachsenengenerationen,

bei denen ein klarer
Antifaschismus nie eigentlich populär
geworden ist», die Verarbeitung der

jüngsten Geschichte behindert hat,
sondern auch bei uns.

Urs Bitterli

1 Max von der Grün, Wie war das

eigentlich? Kindheit und Jugend im Dritten

Reich. Luchterhand-Verlag, Darmstadt

und Neuwied, 1979.

HINWEISE

Brechts Leben
in Bildern und Texten

Es gibt zahlreiche BUdbände, die das
Leben eines Dichters dokumentieren,
so über Rüke zum Beispiel, über
Hesse, über Carossa und über Brecht.
Der Vergleich zeigt sofort, wie sehr
die äussere Erscheinungsform, die Art,
wie sich der Dargestellte gibt, welche
Umgebung und welche Pose er liebt,
mit dem Eindruck übereinstimmen,
den wir vom Werk haben. Rüke etwa
wandelt wie ein Genius im Park, durch
vornehme Gemächer, hält Ausschau
von Schlossterrassen. Hesse ist der
Wanderer, Gärtner und Maler, der
Poet im Gras. Anders wiederum
Brecht. Der Band Bertolt Brecht. Sein
Leben in Bildern und Texten zeigt den
skeptischen, arbeitsbesessenen, selbst-
bewussten Autor, umgeben von Freunden

und immer auch von Frauen. Er
hat etwas von einem Mann, der viel
zuhört, der wenig spricht und viel
beobachtet, mit schmalen Lippen, die
dicke Zigarre vor sich in der Hand,
die charakteristische Mütze auf dem
Kopf. Der Band, den Werner Hecht

herausgegeben und für den Max
Frisch ein Vorwort geschrieben hat, ist
wertvoll jedoch nicht nur der Bilder
wegen, der Faksimiles und Typo-
skripte, die er in reicher Fülle vorlegt.
Dem Herausgeber ist es gelungen,
durch die Beigabe von Texten, zum
Beispiel aus dem Arbeitsjournal, aus
Briefen, aber auch aus Dokumenten
anderer Art, eine sprechende
Bilderchronik zu gestalten. Man schöpft dieses

Buch bei einmaligem Betrachten
nicht aus. Es birgt Schätze, die erst in
längerem Umgang zu heben sind
(Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1978).

Paradies-Sucher
zwischen Freud und Jung

Unter den Exponaten der Ausstellung

«Monte Verità» fanden sich auch
Dokumente aus dem Leben des

unglücklichen Psychoanalytikers Dr.
Otto Gross, eines Freundes von Erich
Mühsam. Er ist eine tragische Figur
offensichtlich, ein Aussenseiter beson-



662 HINWEISE

derer Art, dessen radikale Anwendungen

der damals neuen Freudschen
Psychologie auf den Widerstand nicht
nur seiner Fachkollegen und
Vorgesetzten, sondern auch der Staatsgewalt
stiessen. Gross, zeitlebens von seinem
übermächtigen Vater abhängig, verfiel
den Drogen, litt an einer schweren
Neurose und war mehrmals auch in
Anstalten interniert. Emanuel Hurwitz,

der in Zürich eine psychotherapeutische

und psychoanalytische Praxis

betreibt, hat jetzt die Leidensgeschichte

von Otto Gross in einem Buch
dargestellt. Gross, selber ein begnadeter

Analytiker, Gelehrter und Phüosoph,

den aber seine Gegner eher als

«gemeingefährlichen Geisteskranken»

sehen wollten, geriet als «Fall» mitten
in die Auseinandersetzung zwischen
Freud und Jung. Jung, der ihn im
Burghölzli behandelt hat, stand mit
Freud in brieflichem Kontakt über
den Fall. Differenzen ergaben sich
gerade daran. Der Umstand, dass Otto
Gross ein Vorkämpfer repressionsfreier

Erziehung war, der die Befreiung

aus patriarchalen und hierarchischen

Strukturen in Familie, Ehe und
Beruf anstrebte und der auch die
Emanzipation der Frau und überhaupt
die Freiheit des Individuums gegenüber

gesellschaftlichen Normen
verteidigte, macht ihn für die heutige Zeit
wichtig und aktuell (Suhrkamp Verlag,

Zürich 1979).

m L<^(H\2>_J0 ^« od

ĉ-0
H^

K<
Kern & Co. AG, 5001 Aarau

C&rn) Vermessungsinstrumente
Photogrammetrische Geräte
Zeicheninstrumente


	Das Buch

