
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 6

Artikel: In Telgte und nirgends : Literaturgeschichte als Fiktion bei Günter
Grass und Christa Wolf

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

In Telgte und nirgends

Literaturgeschichte als Fiktion bei Günter Grass und Christa Wolf

Wenn - zur gleichen Zeit und im gleichen Verlag - zwei Bücher erscheinen,
deren Hauptfiguren Gestalten der deutschen Literaturgeschichte sind,
drängt sich die Frage auf, was diese Erneuerung einer speziellen Gattung
zu bedeuten habe. Günter Grass erzählt in «Das Treffen in Telgte» die
Geschichte einer Versammlung von Barockpoeten im Jahre 1647, am Ende \
des Dreissigjährigen Krieges *. Zwar nimmt dieser literarische Kongress,
der nie stattgefunden hat, mit Lesungen und gegenseitiger Kritik einen

Verlauf, der an die Zusammenkünfte der Gruppe 47 erinnert, und gleich
im ersten Abschnitt erklärt der Autor sein Werk als ein Geburtstagspräsent
für Hans Werner Richter, «der im siebenundvierzigsten Jahr unseres
Jahrhunderts seinesgleichen um sich versammelt» habe; aber das historische
Umfeld ist in der Folge streng gewahrt, die Sprache durchsetzt mit alter-
tümlich-barockisierenden Zitaten. Die Phantasie des Erzählers lässt als

möglich erscheinen, was er zu berichten hat. Seine Detailkenntnis der
deutschen Barockliteratur ist tadellos. Nun trifft es sich, dass gleichzeitig
Christa Wolf ihre Erzählung «Kein Ort. Nirgends» vorlegt, die Geschichte
einer möglichen Begegnung zwischen Heinrich von Kleist und Karoline von
Günderrode 2. Auch hier ist Fiktion im Spiel, die Begegnung hat nicht
stattgefunden. Doch befand sich Kleist zur fraglichen Zeit, im Frühjahr 1804,
in psychisch desolatem Zustand in Mainz bei dem Doktor Wedekind. Aus
einem Brief Wielands geht hervor, was den jungen Dichter niederdrückte:
sein vom Schicksal gewaltsam gedrosselter Stolz, heisst es da, die Exzentrizität

seiner ganzen Laufbahn, die fürchterliche Überspannung, «sein fruchtloses

Streben nach einem unerreichbaren Zauberbild von Vollkommenheit»
und sein gescheiterter Dramenplan des «Guiskard». Karoline von Günderrode,

der Christa Wolfs besondere Aufmerksamkeit gilt und der ein später
erscheinender Essay gewidmet sein soll, wird sichtbar in ihrem Streben,
den engen Zirkel zu durchbrechen, in den sie als Frau gebannt ist. In den

Tagen, da Kleist in Mainz wohnte, wäre eine Begegnung mit ihr möglich
gewesen, zum Beispiel auf einer Teegesellschaft in Winkel am Rhein,
wohin der Kaufmann Merten einige Freunde eingeladen hat. Die
Lebensdokumente Kleists haben übrigens genau für diese Zeit eine Lücke. Zwi-



464 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

sehen Oktober 1803 und Juni 1804 fehlen seine Briefe. In diesem
biographischen Vakuum siedelt Christa Wolf ihre Erzählung an.

Die beiden Novellen sind in ihrer Art grundverschieden. Aber es gibt
Gemeinsamkeiten, die auffallen. Da ist zunächst der Umstand, dass ihre
Protagonisten historische Gestalten sind, Dichter und ihre Freunde, wie wir
sie aus der Literaturgeschichte kennen. Erzählt wird jedoch eine erfundene
Begebenheit. Die Figuren und zum Teil auch das, was sie in der Erzählung
sagen und denken, entsprechen wissenschaftlich gesicherten und vielfach
dokumentierten Fakten. In beiden Novellen sind bekannte Texte eingearbeitet.

Sowohl Grass wie Christa Wolf haben die Epoche und ihre Dichter
gründlich studiert. Bei Grass ist unverkennbar, dass er mit leichter Hand
Parallelen zur Gruppe 47 zieht, jedoch nicht so, dass wir nun die Barockpoeten

mit den Gründern der Gruppe identifizieren könnten. Unzweifelhaft

ist das nur bei Simon Dach (1605—1659), der die Einladung erlassen
hat. Er ist gewissermassen der Vorgänger von Hans Werner Richter und
trägt wohl auch Züge des Gruppenchefs. Spekulationen anderer Art aber
scheinen mir wenig ergiebig. Da wollen einige den bissigen Dresdner
Magister August Buchner (1591—1661) mit Marcel Reich-Ranicki gleichsetzen,

in Sigmund von Birken entweder Martin Walser oder Hans Magnus
Enzensberger erkennen und in Andreas Gryphius gar Heinrich Böll: Dass
sich Grass auch selber einschaltet, entweder als das Ich des Erzählers oder
als Stoffel Gelnhausen (1622—1676, kein geringerer als Hans Jakob
Christoph von Grimmeishausen), hat mit einer epischen Technik zu tun, die er
schon im «Butt» ausgiebig verwendet hat. Der Gegenwartsbezug, scheint
mir, ist anderer Art und grundsätzlicher, als es ein Vexierspiel mit Dichternamen

sein könnte. Die Geschichte, die sich vor dreihundert Jahren am
Ende eines grausamen, drei Jahrzehnte umspannenden Krieges abgespielt
haben soll, ist ein Gleichnis für die Ohnmacht und die Macht des Dichterwortes,

eine Parabel über Engagement und Elfenbeinturm. In dem Manifest,

das die Dichter zum Abschluss ihrer Tagung unterzeichnen, kurz
bevor der als Tagungsort dienende Brückenhof in Flammen aufgeht, stehen
Sätze, die mitten in unsere Gegenwart zielen.

Darf man das auch von Christa Wolfs Erzählung sagen? Ich zögere
nicht, die Frage zu bejahen. Kleists Schicksal steht nicht nur in diesem Fall
für die Entfremdung und Verstörung des Dichterischen in beengenden
gesellschaftlichen und staatlichen Verhältnissen. Für einige Schriftsteller in
der DDR scheint es geradezu eine Metapher für das zu sein, was sie anders
nicht sagen könnten. Rainer Kirsch etwa schreibt, dass die heillosen
preussischen und Weltzustände Kleist «das bisschen Platz, das ein Dichter zum
Leben und Publizieren braucht», nicht liessen. Günter Kunert hat ein
«Pamphlet für K.» geschrieben, und in seiner Besprechung von «Kein Ort.



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 465

Nirgends» stellt er die Frage nach dem Motiv der Dichterin: «Warum Heinrich

von Kleist und warum Karoline von Günderrode? Warum diese
zwiefache, tiefinnerliche Verstörung literarisieren?» 3 Die Antwort ist klar
genug: der Zustand von Heimatlosigkeit und Fremdheit dieser beiden
Figuren hat Aktualität, ihr Leiden besteht darin, «nicht zur Sprache
bringen zu dürfen, oder doch nur verwandelt in Dichtung», was sie quält.
Bei Kunert erfahren wir auch von Christa Wolfs umfangreichem, noch
ungedrucktem Essay über die Günderrode mit dem Titel «Der Schatten eines
Traumes.» Es ist eine Studie über die misslingende Emanzipation Karolines
als Frau und als Dichterin. Sie langweile sich über Historisches, das für sie

keinen Zeitbezug habe, sagte Christa Wolf in einem 1974 veröffentlichten
Gespräch.

Das Treffen in Telgte

Dass Günter Grass einmal eine Geschichte schreiben werde, die im Barock,
in der Zeit des Dreissigjährigen Krieges spielt und in der Zeitgenossen des

Simplizissimus wie die Landstörzerin Libuschka alias Courage auftreten,
war fast zu vermuten. Als «Die Blechtrommel» erschien, erwogen Kritiker
vereinzelt den Vergleich mit Grimmeishausen. Dass da ein «eminent
katholisches Buch - nicht im konfessionellen Sinne oder weil Grass nach katholischem

Ritus getauft worden ist, sondern im Annehmen und Gestalten der
Sündhaftigkeit der Welt» vorliege, schrieb Hugo Loetscher in einem Aufsatz

über Grass, der 1960 erschien. Im «Butt», dem ausladenden Erzähl-
werk von 1977, gibt es ein Kapitel mit Opitz und Gryphius als zentralen
Figuren, eine Vorübung in barocker Literatursprache, eine Einübung in
den Stoff der grossen Erzählung über das Treffen in Telgte. Man spürt
schon da, wie sehr dem Erzähler diese Zeit liegt. Übrigens ist, was mir im
«Butt» eher problematisch schien, die wechselnde Inkarnation des Erzählers,

der über die Jahrhunderte hinweg einmal als Fischer Edek, als Pastor
Blech und als Gouverneur Rapp auftritt und von sich sagt: «ich, das bin ich
jederzeit», auch im neuen Werk anzutreffen. Aber in «Das Treffen in
Telgte» kommt die Gefahr nicht auf, die durch die «mannigfache
Zeitweil» des Erzählers im «Butt» gegeben ist. «Woher ich das alles weiss?»

fragt er jetzt und antwortet: «Ich sass dazwischen, war dabei.» Und kurz
darauf: «Wer ich gewesen bin? Weder Logau noch Gelnhausen. Es hätten
ja noch andere geladen sein können: Neumark etwa, der aber in Königsberg

blieb. Oder Tscherning, den besonders Buchner vermisste.» Der hier
spricht, ist der allwissende Erzähler, der immerhin offen lässt, ob er sich
nicht zeitweilig in eine seiner Figuren verwandle.

Was er zu berichten hat, ist einfach und bedeutend. Im Sommer 1647



466 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

treffen sich in einem Wallfahrtsort zwischen Münster und Osnabrück,
Telgte mit Namen, über zwanzig Dichter, Sprachgelehrte und Drucker, um
einander aus ihren Werken vorzulesen und über das Gelesene zu diskutieren.

Auf Simon Dachs Einladung reisen sie alsbald aus allen
Himmelsrichtungen herbei: aus Jutland der ehemalige Rostocker Poetik-Professor
und Satiriker Johann Willmsen Lauremberg (1590—1658) zusammen mit
Georg Greflinger (1620—1677), einem geselligen Unterhaltungsschriftsteller,

von Strassburg her Johann Michael Moscherosch, ein gefürchteter
Kritiker seiner Zeit, zusammen mit einem gewissen Schneuber, der in
meinen Barock-Anthologien und Nachschlagewerken nicht vorkommt.
Czepko, Logau und Hoffmannswaldau kommen, Scheffler, bekannt unter
dem Namen Angelus Silesius, Johann Rist aus dem Holsteinischen, der
Strassburger Verleger Mülben, Simon Dach selber aus Königsberg,
Andreas Gryphius, Augustus Buchner, Paul Gerhardt und Philipp
von Zesen. Aus Nürnberg stossen Georg Philipp Harsdörffer (1607—
1658), sein Verleger Endter, der junge Sigmund von Birken und Christoffel
Gelnhausen zur literarischen Runde, letzterer «Mitte Zwanzig ein blättriges

Gesicht» und «von schlacksiger Jugendlichkeit.» Das entspricht
ungefähr dem Erscheinungsbild, das der junge Günter Grass, Jahrgang 1927,
der Gruppe 47 bot, als er erstmals in ihren Reihen auftauchte. Doch
zurück zu Telgte und zum Jahre 1647: aus London, wo er in höfischen
Diensten steht, kommt Georg Rudolf Weckherlin angereist. Als ein wichtiger

Gast besonderer Art ist der sächsische Hofkapellmeister Heinrich
Schütz zu erwähnen. Simon Dachs Freund, der Königsberger
Domorganist Heinrich Albert, führt ihn bei den Dichtern ein: er ist -
als Musiker - «streng mit Wörtern» und kritisch vor allem gegenüber der
zeitgenössischen Literatur.

«Was in Telgte begann» und noch in den Zusammenkünften der
Gruppe 47, die auch schon Literaturgeschichte sind, Stolz und
Selbstzweifel der Dichter bestimmt, ist ihre schwierige, durchaus nicht allein von
aussen gefährdete Existenz. Als Wortkünstler und gelehrte Sprachmeister
geniessen sie Ruhm und Ansehen; aber wenn sie ein politisches Wörtchen
mitreden möchten, müssen sie ihre Ohnmacht erkennen. Das wiederum
liegt nicht nur an den Mächtigen und Herrschenden allein, die sich von
Poeten nicht dreinreden lassen wollen. Es liegt auch an diesen selbst, die
in ihren Formulierungen über den Tag hinauszielen. Günter Grass, der den
politischen Alltag besser kennt als die meisten seiner Schriftstellerkollegen,
hat viel über Macht und Ohnmacht des Künstlers in seiner Zeit nachgedacht,

er hat sich eingemischt nicht nur durch das «wohlfeile Verfassen
und Unterschreiben von Resolutionen», sondern indem er mitwirkte in
politischer Arbeit und im Wahlkampf. Eine seiner Einsichten - er hat sie



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 467

1973 in einer Rede in Florenz ausgesprochen - besteht darin, dass es nicht
nur eine Wahrheit und eine Wirklichkeit gibt, dass vielmehr mehrere, demnach

relative Wahrheiten und Wirklichkeiten miteinander Wettstreiten und
sich tolerieren müssen. Er weiss ferner auch, dass «der allbeliebte Gegensatz

zwischen Geist und Macht nicht stichhaltig» ist. Die Fälle, in denen
Künstler und Schriftsteller nicht nur mit Argumenten gegen ihresgleichen
antraten, sondern ihre Stellung oder ihren Einfluss zur Diffamierung oder
Unterdrückung missliebiger Geister missbrauchten, sind gar so selten nicht.

Aber in ihrer Sorge um das Wort, und sei es in einer Auseinandersetzung
um Gesetzmässigkeiten eines Versmasses, sollte man dennoch nicht so

etwas wie den Rückzug aus den politischen Streitigkeiten sehen. Wenn die
Politiker von wirtschaftlichen Interessen und die Generäle vom notwendigen

Gleichgewicht der Kräfte reden, die nicht gestört werden dürften, auch
nicht durch den an und für sich ja gerechten Anspruch auf die Meinungsfreiheit

des Künstlers, so gerät der Poeten unschuldiges Geschäft unversehens

wieder in die Konfrontation mit den Kräften, die das Weltgeschehen
bestimmen. Davon handelt «Das Treffen in Telgte.» Schon im dritten
Kapitel der Erzählung, wo angedeutet wird, dass die versammelten Autoren
politisch mitreden möchten, wenn es um die Gestaltung des Friedens geht,
stehen die Sätze: «Schliesslich war man wer. Wo alles wüst lag, glänzten
einzig die Wörter. Und wo sich die Fürsten erniedrigt hatten, fiel den Dichtern

Ansehen zu. Ihnen, und nicht den Mächtigen, war Unsterblichkeit
sicher.» Später freilich, wenn es darum geht, ein Manifest zu redigieren,
kommt es zu Zweifeln. Die einen wollen nicht, dass Schweden angegriffen
wird, andere meinen, dann müsse man auch die Franzosen schonen, und
schliesslich sagt Zesen, dann bleibe ja nichts mehr an Klage, nur übliche
Ohnmacht. Weshalb man dann aber überhaupt noch versammelt bleibe?
Heinrich Schütz erwidert: «Der geschriebenen Worte wegen, welche nach
Massen der Kunst zu setzen einzig die Dichter begnadet seien. Auch um
der Ohnmacht - er kenne sie wohl — ein leises ,dennoch' abzunötigen.»
Darauf will auch Simon Dach in seiner abschliessenden Rede in Telgte
hinaus, wenn er von den Dichtern sagt: «Kein Fürst könne ihnen gleich.
Ihr Vermögen sei nicht zu erkaufen. Und wenn man sie steinigen, mit Hass
verschütten wolle, würde doch aus dem Geröll die Hand mit der Feder
ragen. Einzig bei ihnen sei, was deutsch zu nennen sich lohne, ewiglich
aufgehoben.» Eine stolze, in ihrem Pathos dem siebzehnten Jahrhundert
mehr als der Gegenwart angemessene Rede, im ganzen aber die Quintessenz

eines reich orchestrierten Werks, dessen Bezüge zu unserer Zeit
unverkennbar sind. Grass hat auf den Umschlag eine Hand gezeichnet, die
aus dem Geröll herausragt und den spitzen Federkiel hochhält: was
geschrieben, ausgesprochen und geformt ist, widersteht der Zerstörung.



468 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Nicht das Manifest indessen, das zudem wie der Brückenhof selbst ein
Raub der Flammen wird, sondern die figurenreiche, an pikaresken Motiven
und spielerischen Volten reiche Faktur des Textes macht die Stärke dieses

neuesten Werkes von Günter Grass aus. Was er geschrieben hat, ist ein
kraftvolles Spiel mit Sprache, eine pralle Literatursache, barock, paro-
distisch, sinnlich, aus dem Vollen geschöpft. Manchmal fragt man sich

zwar, was wohl ein Leser damit anfangen werde, der nicht wenigstens ein

paar literarhistorische Vorkenntnisse besitzt und von Alexandrinern und
Logaus Sinngedichten schon gehört hat. Der Erzähler setzt in dieser Hinsicht

allerhand voraus. Aber die Inszenierung, die er mit dem literarhistorischen

Material veranstaltet, hat anderseits so viel pralles Leben, soviel
Humor und Witz, dass sie ihr Publikum finden wird. Er lässt die zierlichen
und schwülstigen, die frommen und die sinnenfreudigen Poeten vor die
Versammlung treten, Birken etwa, den Lautmaler, und dann wiederum
lässt er einen Kritiker die «verzeste Birkeney» verspotten, während ein
anderer bekennt, ihm habe das «zierliche Wortgetümmel» gefallen. Wenn
Gryphius gelesen hat, erklärt sich Dach «vom Steinschlag der Wörter wie
zugeschüttet», während Logau sich ablehnend äussert: «Der übergrosse
Wortaufwand ersaufe in purpurner Brühe oder erdolche sich wechselseitig.»

Ausserdem, wir sind bei Grass, wird da üppig gekocht und ausgiebig

getafelt. In dem Gasthof, dessen Wirtin niemand anders als die
Landstörzerin Courage ist, fehlt es auch an Schnurren und erotischen
Saftigkeiten nicht. Die Mägde liegen den jüngeren Poeten bei, doch
erweist sich auch der alte Weckherlin durchaus nicht als Kostverächter.

Ein ernstes Buch trotzdem, ein Buch über die Zerrissenheit des Vaterlandes

(das Wort wird mehr als einmal mit Nachdruck hingesetzt) und über
Macht und Ohnmacht der Dichter, ein ausgelassenes Literaturspiel vor
dunklen Hintergründen.

Kein Ort. Nirgends

Kein Spiel im Gegensatz dazu, kein souveränes Schalten und Walten mit
historischen Figuren und Fakten liegt vor in der Erzählung «Kein Ort.
Nirgends» von Christa Wolf. Stockend, oft in einzelnen Wörtern (wie schon
im Titel) zum Stillstand kommend, drückt sich hier ein erzählerisches Ich
aus, das die zwei zentralen Gestalten, Karoline von Günderrode und Heinrich

von Kleist, wie Schwester und Bruder direkt anspricht. Die Prosa
verdichtet sich zum lyrischen Ausdruck: «Die arge Spur, in der die Zeit von
uns wegläuft.» So lautet der erste Satz, und weiter: «Vorgänger ihr, Blut
im Schuh. Blicke aus keinem Auge, Worte aus keinem Mund. Gestalten,



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 469

körperlos. Niedergefahren gen Himmel, getrennt in entfernten Gräbern,
wiederauferstanden von den Toten, immer noch vergebend unsern
Schuldigern, traurige Engelsgeduld.» Was in der Folge in den Text eingearbeitet
ist an kulturhistorischen und biographischen Einzelheiten, oft auch unter
Verwendung von Dokumenten aus dem frühromantischen Kreis, neben der
Günderrode und Kleist auch von Bettina und Clemens Brentano, von
Savigny und dem Doktor Wedekind, fügt sich nicht ganz ohne Nahtstellen
ein, wirkt oft wie eine Regieanweisung oder wie Begleittext im Drehbuch.
So zum Beispiel ist Savignys Auftritt und seine Wirkung auf die Günderrode

fast redselig beschrieben; der Dialog zwischen ihr und Clemens Brentano

über eine Rezension ihrer Gedichte im «Freymüthigen» hat den
Charakter literarischer Konversation. Der Fleiss der Germanistin durchsetzt
und stört, was die Dichterin Christa Wolf in einer Art Wahlverwandschaft
zur Günderrode und zu Kleist zu sagen hat.

Denn dass sie die beiden innerlich Verstörten wählt, hat Gründe, die
sie berechtigen, von «Vorgängern» zu sprechen. Im Roman «Kindheitsmuster»

wird von einem Lehrer der Tochter Lenka erzählt, der sich
gemeinsam mit einer Freundin umgebracht hat, man schreibt das Jahr 1973.
Kurz vorher hat der Selbstmörder Nelly, der Mutter Lenkas, Musils «Mann
ohne Eigenschaften» zurückgebracht, den er ausgeliehen hatte. Darin ist
eine Stelle angestrichen: «Man hat nur die Wahl, diese niederträchtige Zeit
mitzumachen (mit den Wölfen zu heulen) oder Neurotiker zu werden.
Ulrich geht diesen zweiten Weg.» Die Erzählerin meint dazu, solche Sätze
fielen in diesem stillen, fast beschaulichen Buch auf, «denn da kommt ziemlich

eindeutig in die Vergangenheit die Gegenwart hinein.» Ihre Erzählung
«Kein Ort. Nirgends», das arrangierte Zusammentreffen zweier junger
Menschen, die wenige Jahre nachher Selbstmord begehen, handelt - mit
historischen Figuren und im Kolorit kurz nach 1800 - von brennender
Aktualität. Auf Christa Wolfs Studie über die Günderrode und die
Werkauswahl, die sie damit herausgeben wird, darf man füglich gespannt sein.

Durch Anna Seghers ist sie auf die wenig bekannte Lyrikerin hingewiesen
worden, die sich «an der gesellschaftlichen Mauer die Stime wundgerieben»
hat. Es ist noch viel zu wenig bekannt, dass Karoline von Günderrode,
hierin im Einklang mit Tendenzen der Frühromantik, eine Geschichtsphilosophie

der Herrschaftslosigkeit vertrat, Ansichten, die in ihrer Freundin

Bettina weiterlebten. Sie träumte von einer Gesellschaft ohne Bürokratie

und Organisation. Dergleichen Utopien hat - man vergleiche dazu
Bettinas Briefroman «Die Günderrode» - die Stiftsdame aus Frankfurt
vertreten. «Kein Ort. Nirgends»: das ist die deutsche Übersetzung des
lateinischen Utopia.

Spannung und Dichte gewinnt die Erzählung von Christa Wolf da, wo



470 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Kleist oder die Günderrode ihren Widerspruch formulieren. Im Gespräch
mit dem Kaufmann Merten, einem Nutzniesser und Anpasser, sagt Kleist:
«Soll der Staat meine Ansprüche an ihn, soll er mich verwerfen. Wenn er
mich nur überzeugen könnte, dass er dem Bauern, dem Kaufmann gerecht
wird: dass er uns nicht alle zwingt, unsere höheren Zwecke seinem Interesse
zu unterwerfen. Die Menge, heisst es. Soll ich meine Zwecke und Ansichten
künstlich zu den ihren machen? Und vor allem: was ihr wirklich zuträglich
wäre, ist noch die Frage. Nur stellt sie niemand. Nicht in Preussen.»
Savigny ruft ihn zurecht: «Mann, Kleist! Wohin geraten Sie.» Aber damit ist
nur notdürftig abgeschirmt, was die beiden jungen Dichter verbindet. Die
Günderrode sagt einmal in Christa Wolfs Erzählung: «Ja, das ist wohl
verständlich, dass wir dem Zwang, dem wir unterstellt sind, in Gedanken zu
entfliehen trachten. In der Wirklichkeit ist es uns nicht erlaubt.» Oder
Kleist wiederum: «Der Geheime Rat Goethe preist mir die Vorzüge der
neuen Zeit gegenüber der alten. Ich aber, Günderrode, ich und Sie, denk
ich, wir leiden an den Übeln der neuen.» Von der «schweren Krankheit des

Gemeinwesens», die sich «hinter so viel lächelnden Mündern versteckt»,
ist da die Rede, von der Inkompetenz derer, denen man wie dem Kaufmann
Merten Rede und Antwort stehen müsse, wenn sie den Dichter davor
warnen, in der gleichen Art fortzufahren, wie er begonnen. Bei Stellen wie
den zitierten schlägt die historisierende Erzählung allemal in die Gegenwart
um. Biermanns Ausbürgerung, der Exodus anderer Schriftsteller aus der
DDR, die Vereinsamung der Christa Wolf in einem Staat, der genau festlegt,

welche Freiheiten der Kunst allenfalls zu gewähren sind, drängen sich
dem Leser auf, wenn er sie liest. Kritische Einwände gegen die Unsicherheiten

und die brüchigen Stellen in dieser Erzählung sind nicht unbegründet.

Aber sie dürfen die Bedingungen nicht ausser acht lassen, unter denen
Christa Wolf sie geschrieben hat. Am Schluss seiner Besprechung von
«Kein Ort. Nirgends» zitiert Günter Kunert aus dem Manuskript des

Günderrode-Aufsatzes den Schluss: «Die rigorose Arbeitsteilung zeitigt
ihre Ergebnisse. Die Produzenten der materiellen und die der geistigen
Werte stehen einander fremd an verschiedenen Ufern gegenüber, daran
gehindert, gemeinsam lebbare Umstände hervorzubringen. Der Zerstörung,
die nicht immer offensichtlich ist, sind sie alle ausgesetzt. Dichter sind, das
ist keine Klage, zu Opfern und Selbstopfern prädestiniert.»

Ein leises «dennoch»

Schriftsteller schreiben eigentlich immer über sich selbst, in der Ich-Form
oder hinter Masken. Nicht selten lassen sie Dichter auftreten, Doppelgänger



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 471

aus der Geschichte wie Tasso oder Lenz die einen, erfundene wie Aschenbach

(«Tod in Venedig») oder Blumer («Die Verwilderung») die andern.
Hier also, beim Treffen in Telgte und bei der Begegnung in Winkel am
Rhein, haben wir es mit historischen Figuren zu tun, dennoch aber mit
Gestalten, in denen die Erzähler zum Ausdruck bringen, was sie selber
bewegt. Die Wortkünstler des Barock und die verkannten Gäste des

frühromantischen Kreises haben die Gabe «zu sagen, wie sie leiden.»
Verschiedene Grade der Resignation, scheint mir, sind in beiden

Erzählungen spürbar. Bei Grass allerdings überwiegt immer wieder die
Spielfreude. Er inspiriert sich an der Aufgabe, seine Einsichten über Macht und
Ohnmacht des Schriftstellers barock zu verfremden, seine staunenswerten
literarhistorischen Kenntnisse in lebendige Szenen umzusetzen und die
«barocke Fülle», die man ihm als Romancier mehr als einmal bezeugt hat,
in einer durch den Stoff und die Epoche legitimierten Form auszuspielen.
Ihm ist eine Erzählung von nicht ganz zweihundert Seiten gelungen, die
nicht allein etwas vom Besten ist, was er je geschrieben hat, sondern - in
ersten Kritiken zeichnet sich das schon in den überschwenglichen
Formulierungen ab - «eine Barockperle der modernen Erzählkunst». Aber freilich

auch ein Stück Trauerarbeit. Die Hand mit der Feder ragt aus Trümmern

und Geröll empor, der Brückenhof brennt, und es steht schlimm um
das, was die Poeten träumen. Was sie am Ende vorzuweisen haben, sind
«fleissige Niederlagen», wie es Weckherlin in seiner heiter-besinnlichen
Rede sieht. Das Vaterland aber, von dem die versammelten Barockpoeten
reden, in der historischen Situation am Ende des Dreissigjährigen Krieges
das zerrissene und zerstückelte Deutschland, erweist sich mehr und mehr
als ein «Sinnebild», ein Utopia, von Gryphius mit der Distel verglichen, die
im Versammlungssaal neben dem Stuhl auf dem Podium steht. Er lässt im
Zorn das «distelwüchsige Deutschland» fallen; der Topf zerbricht, doch die
Distel bleibt heil. In dem Manifest, das die versammelten Schriftsteller in
Telgte aufsetzen, gibt es den Passus, «es solle doch, bitte, mit der Erneuerung

der alten Ordnung, so sehr deren Segen erwünscht sei, das altgewohnte
Unrecht nicht miterneuert werden ...» Die Hoffnung bleibt ihnen am Ende,
und vor allem bleibt ihnen der von Eitelkeit nicht freie Stolz des

Wortkünstlers, der in der Sprache aufhebt, was in der Wirklichkeit vergeht.
Eine Vignette dazu etwa die kleine Szene, wie Zesen nachts allein an der
äusseren Ems steht und sieht, wie Leichen ans Ufer treiben, gedunsen und
dennoch kenntlich als Mann und Frau. Dann wieder werden sie vom Strudel
mitgerissen, lösen sich voneinander und gleiten flussabwärts «und liessen
nichts zurück; es sei denn mögliche Wortbilder, die Zesen sogleich mit
gesucht neuen Klingwörtern aufzufüllen begann. Weil von Sprache bedrängt,
blieb ihm nicht Zeit, sich zu entsetzen.»



472 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Gedämpfter, ja tief niedergeschlagen klingt, was die Günderrode und
Kleist zum gleichen Thema zu sagen haben. Und durchaus sind sie davon
überzeugt, es gebe nirgends Verhältnisse, die ihren Bedürfnissen nicht strikt
entgegenstünden. Von Kleist heisst es: «Die Erleichterung, als er die Hoffnung

auf eine irdische Existenz, die ihm entsprechen würde, aufgab. Unleb-
bares Leben. Kein Ort. Nirgends.» Da freilich vermengt sich die Schwierigkeit,

die ihn hindert, sich in ein Amt oder einen Beruf zu fügen, mit der
Verzweiflung über das Scheitern des Guiskard. Sie könne, meint die
Günderrode, an eine simple Niederlage nicht glauben. «Nur unbegabte
Menschen brächten alles zu Ende. Manche Kapitulation zeige doch nur die
Grösse des Widerstandes an. Es gebe Fälle, da ein Plan scheitern müsse,
der gleichwohl seine Berechtigung habe.» Sie macht sich, wie wohl auch
Christa Wolf, keine Illusionen. Aber da steht dann doch auch der Satz:
«Wenn wir zu hoffen aufhören, kommt, was wir befürchten, bestimmt.»

Dass zur gleichen Zeit so bedeutende Autoren wie Christa Wolf und
Günter Grass Erzählungen schreiben, die - in der Verfremdung
literarhistorischer Figuren und Szenen - von der schwierigen, angefochtenen und
immer auch gefährdeten Stellung des Schriftstellers und Künstlers in der
Gesellschaft handeln, widerlegt einmal mehr die These von den zwei
deutschen Literaturen. Denn so gross auch die Unterschiede sind, der
Erfahrungshintergrund berührt sich. Neueste Meldungen vom Druck auf die
Schriftsteller in der DDR, so etwa die Pflicht, Veröffentlichungen im Westen

durch ein Urheberrechtsbüro genehmigen zu lassen, was Stefan Heym
unverhohlen als «Messer an der Kehle der Schriftsteller der Republik»
bezeichnet, zeigen freilich, wie ausweglos die Lage geworden ist.4 «Die partei-
linienfromme Reglementierung der Kunst und die stupide Bevormundung
der Künstler aus Funktionärssicht», so Grass in seiner Rede in Florenz
(1973), haben jetzt einen Grad erreicht, der Hoffnungen erstickt. Dennoch
ist es die Hoffnung allein, die zum Weiterleben und Weiterschreiben Kraft
gibt: «Der geschriebenen Wörter wegen», wie Heinrich Schütz in der
Erzählung vom Treffen in Telgte sagt, «welche nach Massen der Kunst zu
setzen einzig die Dichter begnadet seien. Auch um der Ohnmacht — er
kenne sie wohl - ein leises ,dennoch' abzunötigen.»

1 Günter Grass, Das Treffen in Telgte, 3 Christa Wolf Materialienbuch, herauseine

Erzählung. Luchterhand Verlag, gegeben von Klaus Sauer. Luchterhand
Darmstadt und Neuwied 1979. -2 Christa Verlag, Darmstadt und Neuwied 1979. -
Wolf, Kein Ort. Nirgends. Luchterhand 4 Vgl. NZZ vom 26. April 1979.

Verlag, Darmstadt und Neuwied 1979. -


	In Telgte und nirgends : Literaturgeschichte als Fiktion bei Günter Grass und Christa Wolf

