Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 6

Artikel: In Telgte und nirgends : Literaturgeschichte als Fiktion bei Gunter
Grass und Christa Wolf

Autor: Kréttli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTON KRATTLI

In Telgte und nirgends

Literaturgeschichte als Fiktion bei Giinter Grass und Christa Wolf

Wenn — zur gleichen Zeit und im gleichen Verlag — zwei Biicher erscheinen,
deren Hauptfiguren Gestalten der deutschen Literaturgeschichte sind,
dréngt sich die Frage auf, was diese Erneuerung einer speziellen Gattung
zu bedeuten habe. Giinter Grass erzihlt in «Das Treffen in Telgte» die
Geschichte einer Versammlung von Barockpoeten im Jahre 1647, am Ende
des Dreissigjahrigen Krieges 1. Zwar nimmt dieser literarische Kongress,
der nie stattgefunden hat, mit Lesungen und gegenseitiger Kritik einen
Verlauf, der an die Zusammenkiinfte der Gruppe 47 erinnert, und gleich
im ersten Abschnitt erklidrt der Autor sein Werk als ein Geburtstagspréasent
fiir Hans Werner Richter, «der im siebenundvierzigsten Jahr unseres Jahr-
hunderts seinesgleichen um sich versammelt» habe; aber das historische
Umfeld ist in der Folge streng gewahrt, die Sprache durchsetzt mit alter-
tiimlich-barockisierenden Zitaten. Die Phantasie des Erzdhlers lasst als
moglich erscheinen, was er zu berichten hat. Seine Detailkenntnis der
deutschen Barockliteratur ist tadellos. Nun trifft es sich, dass gleichzeitig
Christa Wolf ihre Erzidhlung «Kein Ort. Nirgends>» vorlegt, die Geschichte
einer moglichen Begegnung zwischen Heinrich von Kleist und Karoline von
Giinderrode 2. Auch hier ist Fiktion im Spiel, die Begegnung hat nicht statt-
gefunden. Doch befand sich Kleist zur fraglichen Zeit, im Friihjahr 1804,
in psychisch desolatem Zustand in Mainz bei dem Doktor Wedekind. Aus
einem Brief Wielands geht hervor, was den jungen Dichter niederdriickte:
sein vom Schicksal gewaltsam gedrosselter Stolz, heisst es da, die Exzentri-
zitdt seiner ganzen Laufbahn, die fiirchterliche Uberspannung, «sein fruchi-
loses Streben nach einem unerreichbaren Zauberbild von Vollkommenheit»
und sein gescheiterter Dramenplan des «Guiskard». Karoline von Giinder-
rode, der Christa Wolfs besondere Aufmerksamkeit gilt und der ein spater
erscheinender Essay gewidmet sein soll, wird sichtbar in ihrem Streben,
den engen Zirkel zu durchbrechen, in den sie als Frau gebannt ist. In den
Tagen, da Kleist in Mainz wohnte, wire eine Begegnung mit ihr moglich
gewesen, zum Beispiel auf einer Teegesellschaft in Winkel am Rbhein,
wohin der Kaufmann Merten einige Freunde eingeladen hat. Die Lebens-
dokumente Kleists haben iibrigens genau fiir diese Zeit eine Liicke. Zwi-



464 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

schen Oktober 1803 und Juni 1804 fehlen seine Briefe. In diesem biogra-
phischen Vakuum siedelt Christa Wolf ihre Erzihlung an.

Die beiden Novellen sind in ihrer Art grundverschieden. Aber es gibt
Gemeinsamkeiten, die auffallen. Da ist zundchst der Umstand, dass ihre
Protagonisten historische Gestalten sind, Dichter und ihre Freunde, wie wir
sie aus der Literaturgeschichte kennen. Erzdhlt wird jedoch eine erfundene
Begebenheit. Die Figuren und zum Teil auch das, was sie in der Erzdhlung
sagen und denken, entsprechen wissenschaftlich gesicherten und vielfach
dokumentierten Fakten. In beiden Novellen sind bekannte Texte eingear-
beitet. Sowohl Grass wie Christa Wolf haben die Epoche und ihre Dichter
griindlich studiert. Bei Grass ist unverkennbar, dass er mit leichter Hand
Parallelen zur Gruppe 47 zieht, jedoch nicht so, dass wir nun die Barock-
poeten mit den Griindern der Gruppe identifizieren konnten. Unzweifel-
haft ist das nur bei Simon Dach (1605—1659), der die Einladung erlassen
hat. Er ist gewissermassen der Vorgidnger von Hans Werner Richter und
tragt wohl auch Ziige des Gruppenchefs. Spekulationen anderer Art aber
scheinen mir wenig ergiebig. Da wollen einige den bissigen Dresdner Ma-
gister August Buchner (1591—1661) mit Marcel Reich-Ranicki gleich-
setzen, in Sigmund von Birken entweder Martin Walser oder Hans Magnus
Enzensberger erkennen und in Andreas Gryphius gar Heinrich Boll: Dass
sich Grass auch selber einschaltet, entweder als das Ich des Erzdhlers oder
als Stoffel Gelnhausen (1622—1676, kein geringerer als Hans Jakob Chri-
stoph von Grimmelshausen), hat mit einer epischen Technik zu tun, die er
schon im «Butt» ausgiebig verwendet hat. Der Gegenwartsbezug, scheint
mir, ist anderer Art und grundsitzlicher, als es ein Vexierspiel mit Dichter-
namen sein konnte. Die Geschichte, die sich vor dreihundert Jahren am
Ende eines grausamen, drei Jahrzehnte umspannenden Krieges abgespielt
haben soll, ist ein Gleichnis fiir die Ohnmacht und die Macht des Dichter-
wortes, eine Parabel iiber Engagement und Elfenbeinturm. In dem Mani-
fest, das die Dichter zum Abschluss ihrer Tagung unterzeichnen, kurz be-
vor der als Tagungsort dienende Briickenhof in Flammen aufgeht, stehen
Sdtze, die mitten in unsere Gegenwart zielen.

Darf man das auch von Christa Wolfs Erzdhlung sagen? Ich zogere
nicht, die Frage zu bejahen. Kleists Schicksal steht nicht nur in diesem Fall
fiir die Entfremdung und Verstorung des Dichterischen in beengenden ge-
sellschaftlichen und staatlichen Verhiltnissen. Fiir einige Schriftsteller in
der DDR scheint es geradezu eine Metapher fiir das zu sein, was sie anders
nicht sagen konnten. Rainer Kirsch etwa schreibt, dass die heillosen preus-
sischen und Weltzustinde Kleist «das bisschen Platz, das ein Dichter zum
Leben und Publizieren braucht», nicht liessen. Giinter Kunert hat ein
«Pamphlet fiir K.» geschrieben, und in seiner Besprechung von «Kein Ort.



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 465

Nirgends>» stellt er die Frage nach dem Motiv der Dichterin: «Warum Hein-
rich von Kleist und warum Karoline von Giinderrode? Warum diese zwie-
fache, tiefinnerliche Verstorung literarisieren?» 3 Die Antwort ist klar
genug: der Zustand von Heimatlosigkeit und Fremdheit dieser beiden
Figuren hat Aktualitdt, ihr Leiden besteht darin, «nicht zur Sprache
bringen zu diirfen, oder doch nur verwandelt in Dichtung», was sie qualt.
Bei Kunert erfahren wir auch von Christa Wolfs umfangreichem, noch un-

~gedrucktem Essay iiber die Giinderrode mit dem Titel «Der Schatten eines
Traumes.» Es ist eine Studie iiber die misslingende Emanzipation Karolines
als Frau und als Dichterin. Sie langweile sich iiber Historisches, das fiir sie
keinen Zeitbezug habe, sagte Christa Wolf in einem 1974 veroffentlichten
Gesprich.

Das Treffen in Telgte

Dass Giinter Grass einmal eine Geschichte schreiben werde, die im Barock,
in der Zeit des Dreissigjihrigen Krieges spielt und in der Zeitgenossen des
Simplizissimus wie die Landst6rzerin Libuschka alias Courage auftreten,
war fast zu vermuten. Als «Die Blechtrommel» erschien, erwogen Kritiker
vereinzelt den Vergleich mit Grimmelshausen. Dass da ein «eminent katho-
lisches Buch — nicht im konfessionellen Sinne oder weil Grass nach katholi-
schem Ritus getauft worden ist, sondern im Annehmen und Gestalten der
Siindhaftigkeit der Welt» vorliege, schrieb Hugo Loetscher in einem Auf-
satz iiber Grass, der 1960 erschien. Im «Butt», dem ausladenden Erz#hl-
werk von 1977, gibt es ein Kapitel mit Opitz und Gryphius als zentralen
Figuren, eine Voriibung in barocker Literatursprache, eine Einiibung in
den Stoff der grossen Erzdhlung iiber das Treffen in Telgte. Man spiirt
schon da, wie sehr dem Erzdhler diese Zeit liegt. Ubrigens ist, was mir im
«Butt» eher problematisch schien, die wechselnde Inkarnation des Erzéh-
lers, der iiber die Jahrhunderte hinweg einmal als Fischer Edek, als Pastor
Blech und als Gouverneur Rapp auftritt und von sich sagt: «ich, das bin ich
jederzeit», auch im neuen Werk anzutreffen. Aber in «Das Treffen in
Telgte» kommt die Gefahr nicht auf, die durch die «mannigfache Zeit-
weil» des Erzdhlers im «Butt» gegeben ist. «Woher ich das alles weiss?»
fragt er jetzt und antwortet: «Ich sass dazwischen, war dabei.» Und kurz
darauf: «Wer ich gewesen bin? Weder Logau noch Gelnhausen. Es hdtten
ja noch andere geladen sein konnen: Neumark etwa, der aber in Konigs-
berg blieb. Oder Tscherning, den besonders Buchner vermisste.» Der hier
spricht, ist der allwissende Erzdhler, der immerhin offen ldsst, ob er sich
nicht zeitweilig in eine seiner Figuren verwandle.

Was er zu berichten hat, ist einfach und bedeutend. Im Sommer 1647



466 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

treffen sich in einem Wallfahrtsort zwischen Miinster und Osnabriick,
Telgte mit Namen, iiber zwanzig Dichter, Sprachgelehrte und Drucker, um
einander aus ihren Werken vorzulesen und iiber das Gelesene zu disku-
tieren. Auf Simon Dachs Einladung reisen sie alsbald aus allen Himmels-
richtungen herbei: aus Jiitland der ehemalige Rostocker Poetik-Professor
und Satiriker Johann Willmsen Lauremberg (1590—1658) zusammen mit
Georg Greflinger (1620—1677), einem geselligen Unterhaltungsschrift-
steller, von Strassburg her Johann Michael Moscherosch, ein gefiirchteter
Kritiker seiner Zeit, zusammen mit einem gewissen Schneuber, der in
meinen Barock-Anthologien und Nachschlagewerken nicht vorkommt.
Czepko, Logau und Hoffmannswaldau kommen, Scheffler, bekannt unter
dem Namen Angelus Silesius, Johann Rist aus dem Holsteinischen, der
Strassburger Verleger Miilben, Simon Dach selber aus Konigsberg,
Andreas Gryphius, Augustus Buchner, Paul Gerhardt und Philipp
von Zesen. Aus Niirnberg stossen Georg Philipp Harsdorffer (1607—
1658), sein Verleger Endter, der junge Sigmund von Birken und Christoffel
Gelnhausen zur literarischen Runde, letzterer «Mitte Zwanzig ... ein blatt-
riges Gesicht» und «von schlacksiger Jugendlichkeit.» Das entspricht un-
gefahr dem Erscheinungsbild, das der junge Giinter Grass, Jahrgang 1927,
der Gruppe 47 bot, als er erstmals in ihren Reihen auftauchte. Doch zu-
riick zu Telgte und zum Jahre 1647: aus London, wo er in hofischen
Diensten steht, kommt Georg Rudolf Weckherlin angereist. Als ein wich-
tiger Gast besonderer Art ist der sdchsische Hofkapellmeister Heinrich
Schiitz zu erwdhnen. Simon Dachs Freund, der Konigsberger Dom-
organist Heinrich Albert, fiihrt ihn bei den Dichtern ein: er ist —
als Musiker — «streng mit Wortern» und kritisch vor allem gegeniiber der
zeitgenossischen Literatur.

«Was in Telgte begann» und noch in den Zusammenkiinften der
Gruppe 47, die auch schon Literaturgeschichte sind, Stolz und Selbst-
zweifel der Dichter bestimmt, ist ihre schwierige, durchaus nicht allein von
aussen geféhrdete Existenz. Als Wortkiinstler und gelehrte Sprachmeister
geniessen sie Ruhm und Ansehen; aber wenn sie ein politisches Wortchen
mitreden mochten, miissen sie ihre Ohnmacht erkennen. Das wiederum
liegt nicht nur an den Miachtigen und Herrschenden allein, die sich von
Poeten nicht dreinreden lassen wollen. Es liegt auch an diesen selbst, die
in ihren Formulierungen iiber den Tag hinauszielen. Giinter Grass, der den
politischen Alltag besser kennt als die meisten seiner Schriftstellerkollegen,
hat viel iiber Macht und Ohnmacht des Kiinstlers in seiner Zeit nachge-
dacht, er hat sich eingemischt nicht nur durch das «wohlfeile Verfassen
und Unterschreiben von Resolutionen», sondern indem er mitwirkte in
politischer Arbeit und im Wahlkampf. Eine seiner Einsichten — er hat sie



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 467

1973 in einer Rede in Florenz ausgesprochen — besteht darin, dass es nicht
nur eine Wahrheit und eine Wirklichkeit gibt, dass vielmehr mehrere, dem-
nach relative Wahrheiten und Wirklichkeiten miteinander wettstreiten und
sich tolerieren miissen. Er weiss ferner auch, dass «der allbeliebte Gegen-
satz zwischen Geist und Macht nicht stichhaltig» ist. Die Fille, in denen
Kiinstler und Schriftsteller nicht nur mit Argumenten gegen ihresgleichen
antraten, sondern ihre Stellung oder ihren Einfluss zur Diffamierung oder
Unterdriickung missliebiger Geister missbrauchten, sind gar so selten nicht.
Aber in ihrer Sorge um das Wort, und sei es in einer Auseinandersetzung
um Gesetzmissigkeiten eines Versmasses, sollte man dennoch nicht so
etwas wie den Riickzug aus den politischen Streitigkeiten sehen. Wenn die
Politiker von wirtschaftlichen Interessen und die Generile vom notwendi-
gen Gleichgewicht der Krifte reden, die nicht gestort werden diirften, auch
nicht durch den an und fiir sich ja gerechten Anspruch auf die Meinungs-
freiheit des Kiinstlers, so gerdt der Poeten unschuldiges Geschift unverse-
hens wieder in die Konfrontation mit den Kriften, die das Weltgeschehen
bestimmen. Davon handelt «Das Treffen in Telgte.» Schon im dritten Ka-
pitel der Erzdhlung, wo angedeutet wird, dass die versammelten Autoren
politisch mitreden mdchten, wenn es um die Gestaltung des Friedens geht,
stehen die Satze: «Schliesslich war man wer. Wo alles wiist lag, glinzten
einzig die Worter. Und wo sich die Fiirsten erniedrigt hatten, fiel den Dich-
tern Ansehen zu. Ihnen, und nicht den Midichtigen, war Unsterblichkeit
sicher.» Spiter freilich, wenn es darum geht, ein Manifest zu redigieren,
kommt es zu Zweifeln. Die einen wollen nicht, dass Schweden angegriffen
wird, andere meinen, dann miisse man auch die Franzosen schonen, und
schliesslich sagt Zesen, dann bleibe ja nichts mehr an Klage, nur iibliche
Ohnmacht. Weshalb man dann aber iiberhaupt noch versammelt bleibe?
Heinrich Schiitz erwidert: «Der geschriebenen Worte wegen, welche nach
Massen der Kunst zu setzen einzig die Dichter begnadet seien. Auch um
der Ohnmacht — er kenne sie wohl — ein leises ,dennoch’ abzundtigen.»
Darauf will auch Simon Dach in seiner abschliessenden Rede in Telgte
hinaus, wenn er von den Dichtern sagt: «Kein Fiirst kénne ihnen gleich.
Ihr Vermogen sei nicht zu erkaufen. Und wenn man sie steinigen, mit Hass
verschiitten wolle, wiirde doch aus dem Geroll die Hand mit der Feder
ragen. Einzig bei ihnen sei, was deutsch zu nennen sich lohne, ewiglich
aufgehoben.» Eine stolze, in ihrem Pathos dem siebzehnten Jahrhundert
mehr als der Gegenwart angemessene Rede, im ganzen aber die Quintes-
senz eines reich orchestrierten Werks, dessen Beziige zu unserer Zeit un-
verkennbar sind. Grass hat auf den Umschlag eine Hand gezeichnet, die
aus dem Geroll herausragt und den spitzen Federkiel hochhilt: was ge-
schrieben, ausgesprochen und geformt ist, widersteht der Zerstorung.



468 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Nicht das Manifest indessen, das zudem wie der Briickenhof selbst ein
Raub der Flammen wird, sondern die figurenreiche, an pikaresken Motiven
und spielerischen Volten reiche Faktur des Textes macht die Stirke dieses
neuesten Werkes von Giinter Grass aus. Was er geschrieben hat, ist ein
kraftvolles Spiel mit Sprache, eine pralle Literatursache, barock, paro-
distisch, sinnlich, aus dem Vollen geschopft. Manchmal fragt man sich
zwar, was wohl ein Leser damit anfangen werde, der nicht wenigstens ein
paar literarhistorische Vorkenntnisse besitzt und von Alexandrinern und
Logaus Sinngedichten schon gehort hat. Der Erzéhler setzt in dieser Hin-
sicht allerhand voraus. Aber die Inszenierung, die er mit dem literarhistori-
schen Material veranstaltet, hat anderseits so viel pralles Leben, soviel
" Humor und Witz, dass sie ihr Publikum finden wird. Er ldsst die zierlichen
und schwiilstigen, die frommen und die sinnenfreudigen Poeten vor die
Versammlung treten, Birken etwa, den Lautmaler, und dann wiederum
ldsst er einen Kritiker die «verzeste Birkeney» verspotten, wiahrend ein
anderer bekennt, ihm habe das «zierliche Wortgetiimmel» gefallen. Wenn
Gryphius gelesen hat, erklért sich Dach «vom Steinschlag der Worter wie
zugeschiittet», wahrend Logau sich ablehnend Adussert: «Der iibergrosse
Wortaufwand ersaufe in purpurner Briihe oder erdolche sich wechsel-
seitig.» Ausserdem, wir sind bei Grass, wird da iippig gekocht und ausgie-
big getafelt. In dem Gasthof, dessen Wirtin niemand anders als die
Landstorzerin Courage ist, fehlt es auch an Schnurren und erotischen
Saftigkeiten nicht. Die Migde liegen den jiingeren Poeten bei, doch er-
weist sich auch der alte Weckherlin durchaus nicht als Kostverichter.

Ein ernstes Buch trotzdem, ein Buch iiber die Zerrissenheit des Vater-
landes (das Wort wird mehr als einmal mit Nachdruck hingesetzt) und iiber
Macht und Ohnmacht der Dichter, ein ausgelassenes Literaturspiel vor
dunklen Hintergriinden.

Kein Ort. Nirgends

Kein Spiel im Gegensatz dazu, kein souverdnes Schalten und Walten mit
historischen Figuren und Fakten liegt vor in der Erzdhlung «Kein Ort.
Nirgends» von Christa Wolf. Stockend, oft in einzelnen Wortern (wie schon
im Titel) zum Stillstand kommend, driickt sich hier ein erzéhlerisches Ich
aus, das die zwei zentralen Gestalten, Karoline von Giinderrode und Hein-
rich von Kleist, wie Schwester und Bruder direkt anspricht. Die Prosa ver-
dichtet sich zum lyrischen Ausdruck: «Die arge Spur, in der die Zeit von
uns weglduft.» So lautet der erste Satz, und weiter: «Vorginger ihr, Blut
im Schuh. Blicke aus keinem Auge, Worte aus keinem Mund. Gestalten,



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 469

korperlos. Niedergefahren gen Himmel, getrennt in entfernten Gribern,
wiederauferstanden von den Toten, immer noch vergebend unsern Schul-
digern, traurige Engelsgeduld.» Was in der Folge in den Text eingearbeitet
ist an kulturhistorischen und biographischen Einzelheiten, oft auch unter
Verwendung von Dokumenten aus dem frilhromantischen Kreis, neben der
Giinderrode und Kleist auch von Bettina und Clemens Brentano, von Sa-
vigny und dem Doktor Wedekind, fiigt sich nicht ganz ohne Nahtstellen
ein, wirkt oft wie eine Regieanweisung oder wie Begleittext im Drehbuch.
So zum Beispiel ist Savignys Auftritt und seine Wirkung auf die Giinder-
rode fast redselig beschrieben; der Dialog zwischen ihr und Clemens Bren-
tano iiber eine Rezension ihrer Gedichte im «Freymiithigen» hat den Cha-
rakter literarischer Konversation. Der Fleiss der Germanistin durchsetzt
und stort, was die Dichterin Christa Wolf in einer Art Wahlverwandschaft
zur Giinderrode und zu Kleist zu sagen hat.

Denn dass sie die beiden innerlich Verstorten wihlt, hat Griinde, die
sie berechtigen, von «Vorgidngern» zu sprechen. Im Roman «Kindheits-
muster» wird von einem Lehrer der Tochter Lenka erzihlt, der sich ge-
meinsam mit einer Freundin umgebracht hat, man schreibt das Jahr 1973.
Kurz vorher hat der Selbstmorder Nelly, der Mutter Lenkas, Musils «<Mann
ohne Eigenschaften» zuriickgebracht, den er ausgeliechen hatte. Darin ist
eine Stelle angestrichen: «Man hat nur die Wahl, diese niedertrichtige Zeit
mitzumachen (mit den Wolfen zu heulen) oder Neurotiker zu werden.
Ulrich geht diesen zweiten Weg.» Die Erzdhlerin meint dazu, solche Sitze
fielen in diesem stillen, fast beschaulichen Buch auf, «denn da kommt ziem-
lich eindeutig in die Vergangenheit die Gegenwart hinein.» Thre Erzihlung
«Kein Ort. Nirgends», das arrangierte Zusammentreffen zweier junger
Menschen, die wenige Jahre nachher Selbstmord begehen, handelt — mit
historischen Figuren und im Kolorit kurz nach 1800 — von brennender
Aktualitdt. Auf Christa Wolfs Studie iiber die Giinderrode und die Werk-
auswahl, die sie damit herausgeben wird, darf man fiiglich gespannt sein.
Durch Anna Seghers ist sie auf die wenig bekannte Lyrikerin hingewiesen
worden, die sich «an der gesellschaftlichen Mauer die Stirne wundgerieben»
hat. Es ist noch viel zu wenig bekannt, dass Karoline von Giinderrode,
hierin im Einklang mit Tendenzen der Frithromantik, eine Geschichts-
philosophie der Herrschaftslosigkeit vertrat, Ansichten, die in ihrer Freun-
din Bettina weiterlebten. Sie triumte von einer Gesellschaft ohne Biiro-
kratie und Organisation. Dergleichen Utopien hat — man vergleiche dazu
Bettinas Briefroman «Die Giinderrode» — die Stiftsdame aus Frankfurt
vertreten. «Kein Ort. Nirgends»: das ist die deutsche Ubersetzung des latei-
nischen Utopia.

Spannung und Dichte gewinnt die Erzdhlung von Christa Wolf da, wo



470 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Kleist oder die Giinderrode ihren Widerspruch formulieren. Im Gespréach
mit dem Kaufmann Merten, einem Nutzniesser und Anpasser, sagt Kleist:
«Soll der Staat meine Anspriiche an ihn, soll er mich verwerfen. Wenn er
mich nur iiberzeugen konnte, dass er dem Bauern, dem Kaufmann gerecht
wird: dass er uns nicht alle zwingt, unsere hoheren Zwecke seinem Interesse
zu unterwerfen. Die Menge, heisst es. Soll ich meine Zwecke und Ansichten
kiinstlich zu den ihren machen? Und vor allem: was ihr wirklich zutrdglich
wire, ist noch die Frage. Nur stellt sie niemand. Nicht in Preussen.»
Savigny ruft ihn zurecht: «Mann, Kleist! Wohin geraten Sie.» Aber damit ist
nur notdiirftig abgeschirmt, was die beiden jungen Dichter verbindet. Die
Giinderrode sagt einmal in Christa Wolfs Erzdhlung: «Ja, das ist wohl ver-
standlich, dass wir dem Zwang, dem wir unterstellt sind, in Gedanken zu
entfliechen trachten. In der Wirklichkeit ist es uns nicht erlaubt.» Oder
Kleist wiederum: «Der Geheime Rat Goethe ... preist mir die Vorziige der
neuen Zeit gegeniiber der alten. Ich aber, Giinderrode, ich und Sie, denk
ich, wir leiden an den Ubeln der neuen.» Von der «schweren Krankheit des
Gemeinwesens», die sich «hinter so viel ldchelnden Miindern versteckt»,
ist da die Rede, von der Inkompetenz derer, denen man wie dem Kaufmann
Merten Rede und Antwort stehen miisse, wenn sie den Dichter davor
warnen, in der gleichen Art fortzufahren, wie er begonnen. Bei Stellen wie
den zitierten schligt die historisierende Erzahlung allemal in die Gegenwart
um. Biermanns Ausbiirgerung, der Exodus anderer Schriftsteller aus der
DDR, die Vereinsamung der Christa Wolf in einem Staat, der genau fest-
legt, welche Freiheiten der Kunst allenfalls zu gew#hren sind, drédngen sich
dem Leser auf, wenn er sie liest. Kritische Einwénde gegen die Unsicher-
heiten und die briichigen Stellen in dieser Erzdhlung sind nicht unbegriin-
det. Aber sie diirfen die Bedingungen nicht ausser acht lassen, unter denen
Christa Wolf sie geschrieben hat. Am Schluss seiner Besprechung von
«Kein Ort. Nirgends» zitiert Giinter Kunert aus dem Manuskript des
Giinderrode-Aufsatzes den Schluss: «Die rigorose Arbeitsteilung zeitigt
ihre Ergebnisse. Die Produzenten der materiellen und die der geistigen
Werte stehen einander fremd an verschiedenen Ufern gegeniiber, daran ge-
hindert, gemeinsam lebbare Umstinde hervorzubringen. Der Zerstorung,
die nicht immer offensichtlich ist, sind sie alle ausgesetzt. Dichter sind, das
ist keine Klage, zu Opfern und Selbstopfern pridestiniert.»

Ein leises «dennoch»

Schriftsteller schreiben eigentlich immer iiber sich selbst, in der Ich-Form
oder hinter Masken. Nicht selten lassen sie Dichter auftreten, Doppelgédnger



LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION 471

aus der Geschichte wie Tasso oder Lenz die einen, erfundene wie Aschen-
bach («Tod in Venedig») oder Blumer («Die Verwilderung») die andern.
Hier also, beim Treffen in Telgte und bei der Begegnung in Winkel am
Rhein, haben wir es mit historischen Figuren zu tun, dennoch aber mit
Gestalten, in denen die Erzidhler zum Ausdruck bringen, was sie selber be-
wegt. Die Wortkiinstler des Barock und die verkannten Giste des friih-
romantischen Kreises haben die Gabe «zu sagen, wie sie leiden.»

Verschiedene Grade der Resignation, scheint mir, sind in beiden Er-
zdhlungen spiirbar. Bei Grass allerdings iiberwiegt immer wieder die Spiel-
freude. Er inspiriert sich an der Aufgabe, seine Einsichten iiber Macht und
Ohnmacht des Schriftstellers barock zu verfremden, seine staunenswerten
literarhistorischen Kenntnisse in lebendige Szenen umzusetzen und die
«barocke Fiille», die man ihm als Romancier mehr als einmal bezeugt hat,
in einer durch den Stoff und die Epoche legitimierten Form auszuspielen.
Thm ist eine Erzihlung von nicht ganz zweihundert Seiten gelungen, die
nicht allein etwas vom Besten ist, was er je geschrieben hat, sondern — in
ersten Kritiken zeichnet sich das schon in den iiberschwenglichen Formu-
lierungen ab — «eine Barockperle der modernen Erzéhlkunst». Aber frei-
lich auch ein Stiick Trauerarbeit. Die Hand mit der Feder ragt aus Triim-
mern und Ger6ll empor, der Briickenhof brennt, und es steht schlimm um
das, was die Poeten triumen. Was sie am Ende vorzuweisen haben, sind
«fleissige Niederlagen», wie es Weckherlin in seiner heiter-besinnlichen
Rede sieht. Das Vaterland aber, von dem die versammelten Barockpoeten
reden, in der historischen Situation am Ende des Dreissigjdhrigen Krieges
das zerrissene und zerstiickelte Deutschland, erweist sich mehr und mehr
als ein «Sinnebild», ein Utopia, von Gryphius mit der Distel verglichen, die
im Versammlungssaal neben dem Stuhl auf dem Podium steht. Er ldsst im
Zorn das «distelwiichsige Deutschland>» fallen; der Topf zerbricht, doch die
Distel bleibt heil. In dem Manifest, das die versammelten Schriftsteller in
Telgte aufsetzen, gibt es den Passus, «es solle doch, bitte, mit der Erneue-
rung der alten Ordnung, so sehr deren Segen erwiinscht sei, das altgewohnte
Unrecht nicht miterneuert werden ...» Die Hoffnung bleibt ihnen am Ende,
und vor allem bleibt ihnen der von Eitelkeit nicht freie Stolz des Wort-
kiinstlers, der in der Sprache aufhebt, was in der Wirklichkeit vergeht.
Eine Vignette dazu etwa die kleine Szene, wie Zesen nachts allein an der
dusseren Ems steht und sieht, wie Leichen ans Ufer treiben, gedunsen und
dennoch kenntlich als Mann und Frau. Dann wieder werden sie vom Strudel
mitgerissen, 16sen sich voneinander und gleiten flussabwirts «und liessen
nichts zuriick; es sei denn mogliche Wortbilder, die Zesen sogleich mit ge-
sucht neuen Klingwortern aufzufiillen begann. Weil von Sprache bedringt,
blieb ihm nicht Zeit, sich Zu entsetzen.»



472 LITERATURGESCHICHTE ALS FIKTION

Gedédmpfter, ja tief niedergeschlagen klingt, was die Giinderrode und
Kleist zum gleichen Thema zu sagen haben. Und durchaus sind sie davon
iiberzeugt, es gebe nirgends Verhaltnisse, die ihren Bediirfnissen nicht strikt
entgegenstiinden. Von Kleist heisst es: «Die Erleichterung, als er die Hoff-
nung auf eine irdische Existenz, die ihm entsprechen wiirde, aufgab. Unleb-
bares Leben. Kein Ort. Nirgends.» Da freilich vermengt sich die Schwierig-
keit, die ihn hindert, sich in ein Amt oder einen Beruf zu fiigen, mit der
Verzweiflung iiber das Scheitern des Guiskard. Sie konne, meint die Giin-
derrode, an eine simple Niederlage nicht glauben. «Nur unbegabte Men-
schen brichten alles zu Ende. Manche Kapitulation zeige doch nur die
Grosse des Widerstandes an. Es gebe Fille, da ein Plan scheitern miisse,
der gleichwohl seine Berechtigung habe.» Sie macht sich, wie wohl auch
Christa Wolf, keine Illusionen. Aber da steht dann doch auch der Satz:
«Wenn wir zu hoffen aufhoren, kommt, was wir befiirchten, bestimmt.»

Dass zur gleichen Zeit so bedeutende Autoren wie Christa Wolf und
Giinter Grass Erzdhlungen schreiben, die — in der Verfremdung literar-
historischer Figuren und Szenen — von der schwierigen, angefochtenen und
immer auch gefdhrdeten Stellung des Schriftstellers und Kiinstlers in der
Gesellschaft handeln, widerlegt einmal mehr die These von den zwei deut-
schen Literaturen. Denn so gross auch die Unterschiede sind, der Erfah-
rungshintergrund beriihrt sich. Neueste Meldungen vom Druck auf die
Schriftsteller in der DDR, so etwa die Pflicht, Veroffentlichungen im We-
sten durch ein Urheberrechtsbiiro genehmigen zu lassen, was Stefan Heym
unverhohlen als «Messer an der Kehle der Schriftsteller der Republik» be-
zeichnet, zeigen freilich, wie ausweglos die Lage geworden ist. 4 «Die partei-
linienfromme Reglementierung der Kunst und die stupide Bevormundung
der Kiinstler aus Funktiondrssicht», so Grass in seiner Rede in Florenz
(1973), haben jetzt einen Grad erreicht, der Hoffnungen erstickt. Dennoch
ist es die Hoffnung allein, die zum Weiterleben und Weiterschreiben Kraft
gibt: «Der geschriebenen Worter wegen», wie Heinrich Schiitz in der Er-
zdhlung vom Treffen in Telgte sagt, «<welche nach Massen der Kunst zu
setzen einzig die Dichter begnadet seien. Auch um der Ohnmacht — er
kenne sie wohl — ein leises ,dennoch’ abzunétigen.»

1 Giinter Grass, Das Treffen in Telgte, 3 Christa Wolf Materialienbuch, heraus-
eine Erzihlung. Luchterhand Verlag, gegeben von Klaus Sauer. Luchterhand
Darmstadt und Neuwied 1979. — 2 Christa  Verlag, Darmstadt und Neuwied 1979. —
Wolf, Kein Ort. Nirgends. Luchterhand 4 Vgl. NZZ vom 26. April 1979.

Verlag, Darmstadt und Neuwied 1979. —



	In Telgte und nirgends : Literaturgeschichte als Fiktion bei Günter Grass und Christa Wolf

