Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 6

Artikel: "Der Weg zur Wasserstelle" : Religion und Recht im Islam
Autor: Vogt, Nedim Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NEDIM PETER VoGT

«Der Weg zur Wasserstelle»

Religion und Recht im Islam

Im politischen Tagesgeschehen nimmt die Problematik des Wiederauf-
lebens islamischer Tradition und Kultur in Asien und Afrika einen immer
grosseren Raum ein. Knapp 14 Jahrhunderte nach ihrer Begriindung durch
Mohammed sind der islamischen Religion neue Krifte erwachsen, die in
den Versuch einzelner islamischer Staaten miinden, abendlédndisches Ge-
dankengut weitgehend zu verbannen und es wieder durch eigene Werte
und die eigene islamische Tradition zu ersetzen. Wie stark diese Bewegung
werden kann, haben die jiingsten Ereignisse im Iran mit aller Deutlichkeit
gezeigt.

Der Islam zihlt heute (im Vergleich zum Christentum mit etwa 950 Mio)
etwa 750 Mio Anhiénger, von denen etwa 90 Prozent Sunniten sind, und
wird vielleicht noch in diesem Jahrhundert zur zahlenmdssig stdrksten
Weltreligion werden. Die Trennung von Sunniten und Schiiten geht auf
Streitigkeiten um die Nachfolge Mohammeds zuriick. Wéahrend die Schiiten
in Ali (dem Vetter und Schwiegersohn Mohammeds) und seinen Nach-
fahren die rechtmaissigen Nachfolger Mohammeds sehen, betrachten die
Sunniten grundstizlich jeden Herrscher als legitim, der sich an die Vor-
schriften des Korans und der Sunna hilt.

Heute gehoren etwas mehr als 10 Prozent aller Mohammedaner der
schiitischen Richtung des Islams an, die ihrerseits wiederum in zahlreiche
Sekten zerfillt. Die Imamiten oder Zwolfer-Schiiten bilden heute die zah-
lenmissig stiarkste Sekte (der Ausdruck Zwolfer-Schiiten bezieht sich auf
die Anerkennung der ersten zwolf Imame, deren letzter nach Uberzeugung
der Imamiten nicht gestorben ist, sondern sich verborgen hilt, um im gege-
benen Zeitpunkt seinen Anhingern zu erscheinen). Nachdem die Safawiden
im 16. Jahrhundert das imamitische Schiitentum zur Staatsreligion erklart
hatten, wurde Persien allmihlich zum politischen und kulturellen Zentrum
der Schiiten, ebenso wie es das Osmanische Reich fiir die Sunniten ge-
worden ist. Art. 1 des Ergidnzungsgesetzes zur Iranischen Staatsverfassung
von 1906 erklart den Imamismus zur Staatsreligion des Iran.

Obwohl es den islamischen Staat, als einen alle Glaubigen umfassenden



434 | ISLAMISCHES RECHT

einheitlichen Staat nicht gibt, existiert dennoch ein islamisches Recht.
Wihrend im Abendland normalerweise Staat und Recht eng miteinander
verkniipft sind, dergestalt, dass es der Staat ist, der das Recht innerhalb
seines Imperiums normiert und auch durchsetzt, kann im Bereich der isla-
mischen Staaten die Existenz eines supranationalen islamischen Rechts
festgestellt werden, eine fiir das heutige Europa vollig undenkbare Erschei-
nung. Diese Existenz eines islamischen und damit supranationalen Rechts
héngt eng mit der Tatsache zusammen, dass islamisches Recht nicht ein von
staatlicher Autoritédt gesetztes Recht ist, sondern ein von einem staatlichen
Gesetzgeber unabhingiges Recht darstellt, letzlich ein von der gottlichen
Autoritit gegebenes Normensystem zum Ausdruck bringt. Dies erklart
auch die enge Verbindung von Recht und Religion im Islam, die Tatsache,
dass viele Normen nur schwer mit aller Eindeutigkeit dem rein rechtlichen
oder dem rein religiosen Bereich zugeordnet werden konnen. Im Gegensatz
zum Abendland, wo der Begriff Nation und das damit entstandene Natio-
nalititsbewusstsein die gemeinsame Zugehorigkeit zu einer Religionsge-
meinschaft ldngst zum Vergessen gebracht hat, wo sich denn auch Religion
und Recht oftmals diametral gegeniiber stehen und nur in den seltensten
Fillen als ineinanderfliessend betrachtet werden, ist das Recht im Islam
derart eng mit der Religion und den Geboten der Religion verkniipft —
die Befolgung rechtlicher Normen bedeutet nicht die Unterwerfung unter
eine staatliche Autoritit, sondern dem Willen Allahs zu gehorchen —, dass
das Recht in seiner Gesamtheit im Islam stets auch das Schicksal der Re-
ligion selbst teilt. Da die islamische Religion trotz ihrer Aufspaltung in
zahlreiche, einander oftmals bekdmpfende Gruppierungen und Schulen in
ihrer Einheit nicht beeintrichtigt wurde, ja diese Einheit sich in letzter
Zeit als immer stiarker erweist, blieb auch das Recht in der islamischen
Welt in seiner Einheit bestehen. Denn dasjenige Recht, das an eine supra-
nationale Gegebenheit wie die Religion ankniipft, erhilt sich viel ldnger
als eine Rechtsordnung, die rein national ausgerichtet ist und somit den
Stromungen und Tendenzen einzelner Epochen stiarker ausgesetzt ist.

Gelehrtenrecht

Das islamische Recht, die shari’a (der rechte Weg oder wortlich: der
Weg zur Wasserstelle) ist die Summe aller Normen des islamischen Rechts
und der islamischen Religion. Sie bildet fiir den Gldubigen eine absolut
verbindliche Anordnung seines Verhaltens und enthilt, wenn man so will,
den gesamten Katalog der Pflichten des Glaubigen gegeniiber seinem Gott,
aber auch gegeniiber der Gemeinschaft und gegeniiber dem einzelnen Mit-



ISLAMISCHES RECHT 435

menschen. Diese Vermischung von aus unserer Sicht rein rechtlichen
Normen mit jenen des religiosen Bereichs, lidsst es schwierig erscheinen, im
islamischen Recht eine uns vertraute Systematik zu finden. Zudem ist das
islamische Recht weitgehend Gelehrtenrecht, nicht etwa Richterrecht oder
kodifiziertes Recht, und beruht auf einer immer mehr verfeinerten Kasuistik,
d. h. Hiufung von Einzelfallentscheidungen. Hierbei ist aber zu beachten,
dass das islamische Recht, obwohl durchaus kasuistisch orientiert, ein
prijudizien-unabhéngiges Recht ist, was bedeutet, dass jeder Fall von neuem
aufgrund der Exegese von Quellen entschieden wird und nicht durch Ver-
gleich mit bereits entschiedenen friiheren Fillen. Hinzu kommt die Tat-
sache, dass islamisches Recht offenbartes und universales Recht ist und
sich damit gegeniiber jeder Neuerung oder Systemverdnderung als aus-
serordentlich resistent erweist. Dies fiithrt dazu, dass diejenigen rechtlichen
Materien, die eng mit der religiosen Tradition verbunden sind, hier insbe-
sondere das Ehe-, Familien- und Erbrecht als Kernbereich der shari’a
westlichen FEinfliissen stets am beharrlichsten Widerstand geleistet haben
und in den seit der Jahrhundertwende entstandenen Kodifikationen islami-
scher Staaten oftmals unveréndert iibernommen wurden.

Mit der shari’a befasst sich die Rechtswissenschaft, genauer die Ge-
setzeswissenschaft des Islams, der figh. Gesetz als der schriftlich festgehal-
tene Teil der Rechtsordnung des Islams sind vorab der Koran und die
sunna. Im Gegensatz zum sunnitischen Islam, der als Entscheidungsgrund-
lage aller Rechtsfragen vier Rechtsquellen anerkennt, ndmlich den Koran,
die sunna (wortlich: empfehlenswerte Handlung, die iiberlieferten Ge-
brauche und Empfehlungen des Propheten), die ijma (den Konsensus der
Gelehrten) und den giyas (den Analogieschluss), geht die Rechtsquellen-
lehre des imamitischen Schiitentums in viel starkerem Masse von der Gott-
gegebenheit allen Rechts aus und anerkennt daher nur den Koran und die
sunna als eigentliche Rechtsquellen. An Stelle der ijma des sunnitischen
Rechts tritt der Entscheid des Imams, bzw. seit der Imam sich verborgen
hilt, der Entscheid der Gelehrten, die als seine Stellvertreter aufgefasst
werden und denen die Macht zuerkannt wird, an Stelle des Imams zu ent-
scheiden. Dies erkldrt nicht zuletzt die starke Stellung der imamitisch-
schiitischen Gelehrten auch im heutigen Iran, die durch die jiingsten Ereig-
nisse erneut unter Beweis gestellt wurde. Gleichzeitig erleichtert die Auto-
ritdt der Gelehrten und die Tatsache, dass sie — im Gegensatz zum sunniti-
schen Islam — rechtsetzend wirken, solange sie die Grundlage von Koran
und sunna nicht verlassen, die Anpassung und Fortfithrung der Rechts-
ordnung an die zeitlichen Gegebenheiten. Im Gegensatz zum Recht des
sunnitischen Islams, das oftmals zufolge der Schliessung der Tore der
Weisheit im dritten Jahrhundert nach der Hedschra (dem Wegzug Moham-



436 ISLAMISCHES RECHT

meds von Mekka nach Medina) und des damit verbundenen Weiterentwick-
lungsverbots, als versteinertes Recht bezeichnet wird, eignet dem imami-
tisch-schiitischen Recht eine gewisse Dynamik und Fortentwicklungsfahig-
keit.

Unter Schah Reza, dem Vater des jetzt vertriebenen persischen Schahs,
wurde im Zuge einer umfassenden Justizreform nach dem Vorbild Kemal
Atatiirks das Zivil-, Straf- und Prozessrecht des Irans kodifiziert. In drei
Teiletappen trat das iranische ZGB (Zivilgesetzbuch) zwischen 1928 und
1935 in Kraft. Im Gegensatz zum tiirkischen ZGB (das im wesentlichen
dem Schweizerischen ZGB entspricht) handelt es sich beim iranischen ZGB
nicht um eine vollstindige Ubernahme eines bereits kodifizierten Zivil-
rechts, sondern um die bewusste Vermischung europdischer Normen mit
den Vorschriften der shari’a. Gerade das Beispiel der iranischen Rezeption
europdischen Zivilrechts ldsst erkennen, dass sich das Ehe-, Familien- und
Erbrecht stets am beharrlichsten gegeniiber neuen Einfliissen zu behaupten
vermag. Wihrend daher die Bestimmungen des Ehe-, Familien- und Erb-
rechts weitgehend vom imamitisch-schiitischen Recht geprédgt sind und
z. B. die Verstossung der Ehefrau bis 1967 zuliessen, dienten die zivil-
rechtlichen Kodifikationen Frankreichs, Belgiens und der Schweiz als Vor-
bild fiir schuld- und vertragsrechtliche Normen des iranischen Zivilgesetz-
buches. Bis 1967 wurden die spezifisch schiitischen Normen des Ehe-, Fa-
milien- und Erbrechts nur auf die Angehdrigen der imamitisch-schiitischen
Religionsgemeinschaft angewandt, wihrend fiir Andersgldubige (Sunniten,
Christen in ihren verschiedenen Konfessionen, u. a.) deren eigenes (religio-
ses) Gewohnheitsrecht galt. Ein Rechtszustand, wie er heute noch in Ma-
rokko besteht, wo die Eingehung und Auflosung einer Ehe je nach Zuge-
horigkeit zu einer bestimmten Religionsgemeinschaft verschieden beurteilt
wird. Durch den Erlass eines Familienschutzgesetzes 1967 und 1975
wurden traditionelle Rechtsinstitute wie etwa die Polygamie oder die Ver-
stossung der Ehefrau fast vollstindig verdréangt.

Das bisherige Recht des Ehemannes, seine Frau zu verstossen, wurde
ganzlich aufgehoben und die aus europdischen Kodifikationen bekannten
Scheidungsgriinde eingefiihrt. Polygamie ist grundsatzlich nicht verboten.
Die Eingehung einer Zweitehe bedarf aber der Zustimmung der Frau, die
gerichtlich festgestellt werden muss. Heiratet der Mann ohne Zustimmung
seiner ersten Ehefrau erneut, so schafft er damit einen absoluten Schei-
dungsgrund. Hingegen stellt Art. 212 des iranischen Strafgesetzbuches
Polyandrie (Bigamie der Frau) unter die gleiche Strafe wie Ehebruch (sechs
Monate bis drei Jahre Gefidngnis). Strafbar macht sich ein Mann nur, wenn
er bei Eingehung einer neuen Ehe die bereits geschlossene Ehe verheim-
licht. Hier ist allerdings festzuhalten, dass nicht nur der Iran, sondern fast



ISLAMISCHES RECHT 437

alle Gesetzgeber der islamischen Staaten, die Polygamie nicht ausdriicklich
verbieten. Einzige Ausnahme ist hier Tunesien, das — wenn man vom Son-
derfall der legislatorisch vollstindig europdisierten Tiirkei absieht — als
einziger islamischer Staat die Polygamie ausdriicklich verbietet und unter
Strafe stellt.

Ehe auf Zeit

Ein Rechtsinstitut des imamitischen Schiitentum hat sich allerdings bis
heute unverandert in der iranischen Zivilgesetzgebung behaupten konnen.
Es ist dies die vermutlich aus vorislamischer Zeit stammende Einrichtung
der Ehe auf Zeit, der sog. mut’ah-Ehe. Die mut'ah-Ehe wird von sdmt-
lichen anderen schiitischen Gruppierungen ebenso wie vom sunnitischen
Islam grundsitzlich abgelehnt, das Zivilrecht des ebenfalls iiberwiegend
schiitischen Iraks verbietet sie ausdriicklich. Interessanterweise ist die
mut’ah-Ehe den nomadisierenden Beduinenstimmen unbekannt, was den
Schluss zulésst, dass diese Einrichtung vor allem bereits dekadenteren vor-
islamischen Kulturen bekannt war. Nach den Art. 1075 ff. des iranischen
ZGB ist eine Ehe dann als mut’ah-Ehe aufzufassen, wenn sie ausdriicklich
fiir eine bestimmte, in einem Vertrag festgehaltene Zeit geschlossen wurde.
Letztlich bedeutet die Einrichtung der mut’ah-Ehe und deren Billigung
durch den iranischen Gesetzgeber die Legitimierung eines zeitlich be-
schriankten Konkubinats, das der Legalisierung der Prostitution bedenklich
nahekommt. Allerdings bedeutet die mut’ah-Ehe keine Schlechterstellung
der aus dieser Ehe entsprossenen Kinder. Sie sind ehelichen Kindern gleich-
gestellt und beerben beide Elternteile, dies im Gegensatz etwa zu dem in
der Schweiz bis 1978 bestehenden Rechtszustand, der die Gleichstellung
von Konkubinatskindern mit ehelichen Kindern weitgehend ausschloss. Die
mut’ah-Ehe wird als Zeit- oder Genussehe meist von Ménnern hoheren
Standes eingegangen. Da fiir die Frau, nachdem sie einmal eine mut ah-
Ehe eingegangen ist, kaum mehr die Moglichkeit besteht, sich wieder zu
verheiraten, bleibt ihr oftmals nur der Weg in die eigentliche Prostitution.
Gerade die moderne persische Literatur hat sich mit dem Thema der
mut’ah-Ehe als einem Symbol der der Frau widerfahrenden Ungerechtig-
keit immer wieder beschiftigt, und es mag nicht verwundern, dass die in
Persien beriihmte zeitgenOssische Lyrikerin Furuh Farruhzad einmal ge-
schrieben hat: «... der Frau ist in unserem Land nie ein Recht zugestanden
worden. Sie ist immer eine Ware gewesen, die man nach ihrer Benutzung
in die Ecke geworfen und vergessen hat ...» 1. Leider ist zu befiirchten, dass
sich die rechtliche Stellung der Frau durch die Reislamisierung des Irans



438 ISLAMISCHES RECHT

erneut verschlechtern wird und die durch im ganzen fortschrittlichen
Gesetze versuchte Verbesserung ihrer Lage erneut zunichte gemacht wird.

Das islamische Strafrecht, wie es jetzt im Iran und in Pakistan, aber
auch in manchen arabischen Staaten, vorab in Saudi-Arabien, zur Anwen-
dung kommt, gilt aus unserer Sicht als ausserordentlich hartes, oftmals
mittelalterlich grausames Strafrecht. Ohne Zweifel sind die ausgefillten
Strafen als fiir unsere Begriffe ungewohnlich hart anzusehen, nicht zuletzt
deshalb, weil sie derart unvermittelt iiber den Tater hereinbrechen und ihn
in aller Offentlichkeit blossstellen. Der Téter wird ausgepeitscht, verstiim-
melt oder gar gekopft oder gesteinigt, die korrigierende und resozialisie-
rende Funktion der Gefidngnisstrafe ist dem Islam unbekannt. Wie im Mit-
telalter ist die Strafe heute noch reine Vergeltung und hat zudem den
Zweck, praventiv zu wirken, d. h. die iibrigen Mitglieder der Gesellschaft
vor dhnlichen oder gleichen Taten abzuschrecken. Gesetzgebend im Be-
reich des Strafrechts ist wiederum der Koran, d. h. aus seinen Bestimmun-
gen wird der strafbare Tatbestand abgeleitet. Grundgedanke der Kodifizie-
rung von Strafrechtsnormen im Koran war es, der Blutrache unter den sich
befehdenden Stammen Arabiens Einhalt zu gebieten.

Inliberation

Wir haben festgestellt, dass der Islam als Religion Normen aufstellt,
Vorschriften und Anweisungen, und gleichzeitig dem Gldubigen auch ge-
wisse Sanktionen bei deren Nichteinhaltung androht. Hier offenbart sich
ein grundlegender Unterschied zwischen der islamischen und der christli-
chen Lehre. Wahrend Christus durchwegs als normenfeindlich bezeichnet
werden muss 2, den Entwurf einer eigenen Gesamtordnung ablehnt, ja
sogar mit den Pharisdern im Streit steht, weil er zu erkennen gibt, dass seine
Lehre den Menschen aus dem ihn umgebenden Normendickicht befreien
will, hat Mohammed gerade eine solche normative Gesamtordnung im
Auge, ist er letzlich der Schopfer eines umfassenden Normenkatalogs, der
dem Glaubigen bis in das kleinste Detail des tdglichen Lebens hinein ge-
naue und umfassende Anweisungen gibt.

Gott hat sich im Islam durch das Buch offenbart. Das zentrale Ereignis
des Islams ist gerade die «Inliberation», d.h. die Schriftwerdung von
Gottes Wort, und nicht der dem Christentum eigene Inkarnationsgedanke.
Der Offenbarung Gottes im Buch, steht die Offenbarung Gottes im Fleisch
gegeniiber. So steht dem zweiten Vers aus der zweiten Sure: «... dies ist die
Schrift, an der nicht zu zweifeln ist, geoffenbart als Rechtsleitung fiir den
Gottesfiirchtigen ...» 3 ein Satz aus dem Romerbrief gegeniiber: «... Jetzt ist



ISLAMISCHES RECHT 439

aber unabhingig vom Gesetz die Gerechtigkeit Gottes offenbar geworden ...
jene Gerechtigkeit vor Gott, die durch den Glauben an Jesus Christus
kommt ...» (R6mer 2,21/2).

- Die Strafe und die Strafnorm leitet sich direkt aus dem Koran ab. Der
Koran bildet die Apexnorm des islamischen Rechts, entsprechend etwa den
Grundnormen unserer Staatsverfassung, ist aber gleichzeitig die iiber der
gesamten Rechtsordnung schwebende Norm, die den einzelnen Normen
ihre Begriindung zu verleihen mag 4. Wéhrend das Abendland nie ganz
klar zu definieren vermag, aus welcher sog. Metanorm — d. h. jenseits des
geschriebenen Rechts stehenden also «iiberrechtlichen» Vorstellung — sich
die Apexnorm und aus ihr heraus der gesamte Normenkatalog abzuleiten
vermag, fliessen im Islam Metanorm und Apexnorm ineinander iiber. Die
ratio jeder Norm muss gar nicht erst gesucht werden, sie ist der Norm be-
reits immanent, da es sich zum vornherein um eine von Gott offenbarte
Norm handelt, da das Recht und damit die Rechtsordnung nicht der schop-
ferischen Kraft des Menschen entsprungen ist, sondern dem Willen Gottes.

Es ist demnach nicht eine weltliche Macht, die die strafrechtliche Norm
erdacht hat und nun zur Anwendung bringt, wie dies im Abendland der
Fall ist, vielmehr wird durch das zugeteilte Strafmass der Wille Gottes und
die Quantitit der Bestrafung nach seinem Willen ausgedriickt. Die von
reaktiondren christlichen Theologen immer wieder vorgebrachte Betrach-
tung der Siihne als notwendige Reaktion auf die Verletzung der Gottes-
ordnung 5 ist m. E. im Widerspruch zum christlichen Gedankengut, wenn
man es befreit von seinen zahlreichen macht- und staatsopportunistischen
Uberlagerungen betrachtet, und entspricht viel eher der Gedankenwelt der
islamischen Religion. Anders als im Abendland, wo Recht und Religion
nur noch lose, wenn iiberhaupt, miteinander verkniipft sind, wo die Strafe
als ein vom Staat geforderter — oftmals sinnlos erscheinender — Vergeltungs-
anspruch betrachtet wird, ist die Strafe im islamischen Recht die Strafe
durch den Willen Gottes, der diese Strafe will, der dem Titer letztlich auch
das Schicksal auferlegt hat, die Tat zu begehen und hierfiir die Strafe zu
erdulden.

Allein die Tatsache, dass Gott die Strafe will, dass er sie auch voraus-
bestimmt hat, hat eine ungleich hohere priventive Wirkung als der Um-
stand, dass der Tater allenfalls in aller Offentlichkeit geziichtigt wird. Die
Pravention ist deshalb ungleich hoher, weil der gegen das Gesetz Ver-
stossende nicht nur zum «Kriminellen» wird, sondern gleichzeitig zum
Ketzer oder Unglaubigen. Der islamische Gott verzeiht auch nicht in der
Weise wie es der christliche Gott tut, auch fehlt dem Islam der Begriff der
Erbsiinde. Er bedarf auch nicht der Erlosung durch einen menschgewor-
denen leidenden Gott. Vielmehr ist das Schicksal des Glaubigen im Islam



440 ' ISLAMISCHES RECHT

bereits im voraus entschieden und erscheint als unabanderlich, als etwas zu
erduldendes.

In diesem Sinne «siindigt» der Mohammedaner nicht, sondern sein
vorausbestimmtes Schicksal hat sich verwirklicht. Eine fiir den Glaubigen
besser iiberschaubare Lage, die ihn vor manchen dem Christentum eigenen
Angst- und Schuldgefiihlen zu bewahren vermag. Der islamische Gott
hadert nicht mit dem Gldaubigen. Er gibt ihm aber auch nicht zu verstehen,
ob er ihm verzeiht, wiahrend der christliche Gott stets bereit ist zu verzeihen,
aber vom Gldubigen verlangt, dass er um Verzeihung nachsuche. Der
christliche Gott liebt seine Menschen, aber er hilft ihnen nicht, er entzieht
ihnen letztlich die Moglichkeit, sich an einen Normenkomplex zu halten,
er ldsst sie, wenn man so will, mit einigen wenigen Informationen allein, es
ist ihre eigene Aufgabe, den richtigen Weg durch ihr Leben, das schliesslich
zu Gott fiihren soll, zu finden — wihrend der islamische Gott seine Liebe
nicht zu erkennen gibt und auch nicht zu erkennen geben will, aber er hilft
seinen Menschen durch eine klare Normierung ihrer Pflichten, durch eine
ungleich grossere Zahl von Wegweisern auf dem Weg zum eigenen Gott.

Auch das Verhiltnis zur Natur scheint ein anderes. Wahrend sich der
christliche Gott stets durch Wunder zu erkennen gibt, die den Gesetzen der
Natur zuwiderlaufen und sie aufheben, hiauft der islamische Gott hochsten-
falls Naturereignisse, um sich seinen Glaubigen zu offenbaren.

Der christliche Gott ist also dem Menschen nidher, aber er gibt ihm keine
Wegleitung; der islamische Gott ldasst den Menschen letztlich allein, nach-
dem er ihm durch seine Vorschriften eine einmalige Hilfe hat zuteil werden
lassen.

Im Zusammenhang mit der Anwendung des islamischen Strafrechts
stellt sich nun gerade im postrevolutiondren Iran und auch in Pakistan das
Problem der plotzlich und vollig unerwarteten Wiederanwendung islami-
scher Normen und Denkformen. Viele Einzelne innerhalb der iranischen
oder pakistanischen Gesellschaft haben ihr urspriingliches Verhiltnis zur
Religion und zum Recht des Islams verloren, oder es wurde vom westlichen
Habitus iiberlagert. 1hr Unrechtsbewusstsein war allenfalls noch auf iiber-
nommene westliche Strafrechtsnormen einer pseudowestlichen Herrschaft
gerichtet, die Angst vor der Strafe Gottes ist geschwunden. Sie haben —
wenn iiberhaupt — staatlichen Normen, also von der Gemeinschaft der
Herrschenden gesetzten Normen zuwidergehandelt, und nicht etwa im Be-
wusstsein, die letztlich von Gott gesetzte Norm zu verletzen. Nun sieht
sich ein iranischer Offizier oder Verwaltungsbeamter plotzlich einem
Gericht gegeniiber, das die von Gott gewollte Strafnorm zur Anwendung
bringen will und das sich zur Vollstreckung des Vergeltungswillens Gottes
berufen glaubt. Hierin, in diesem plotzlichen Wandel hinsichtlich des



ISLAMISCHES RECHT : 441

Rechts, das angewandt wird — von «Gott gesetzt» statt von «Menschen
gesetzt» — liegt neben der fiir unsere Begriffe extremen Hirte die Proble-
matik der gegenwirtigen iranischen und pakistanischen Strafjustiz.

1 Im Nachwort zu ihrem Gedichtband
«asir», 6. Aufl., Teheran 1961, Uber-
setzung des Zitats von Ch. Biirgel, in:
Islam und Abendland, Bern 1976. Vgl.
auch H. Kamshad, Modern Persian Prose
Literature, Cambridge 1966. — 2 Peter
Noll, Jesus und das Gesetz, Tiibingen

zung von Rudi Paret, Stuttgart usw. 1962.
— 4Ich nehme hier Bezug auf Kelsens
«Reine Rechtslehre» und das Werk von
Albert A. Ehrenzweig, Psychoanalytische
Rechtswissenschaft, Berlin 1973. — 5 Wal-
ter Kiinneth, Politik zwischen Damon
und Geist, Berlin 1954, S. 265.

1968. — 3 Zitiert nach der Koraniiberset-

EricH GYSLING

Das palistinensische Dilemma

Was ist Zerrbild, was Realitdt? Die paldstinensischen Organisationen
werfen ihre Mord- und Selbstmordkommandos seit der Unterzeichnung des
israelisch-agyptischen Friedensvertrags in wachsender Zahl ins Land des
Feindes, um soviel Gegenreaktion zu provozieren, bis der Begriff Friede
mit Blutvergiessen identisch wird. Die palastinensischen Ausbildungslager
um Beirut prasentieren sich westlichen Besuchern als aufbruchbereite
Heerlager — aber die direkt von der israelischen Herrschaft betroffenen
Palidstinenser, 1,1 Millionen in Westjordanien und im Gaza-Streifen, ver-
halten sich so passiv wie eh und je. Die bereits sattsam bekannten Schiiler-
Demonstrationen in Nablus, Ramallah und Hebron mogen zwar ab und zu
in Steinwurf-Orgien ausarten, doch diese Form des Protestes beeindruckt
auch nur noch die 6ffentliche Meinung in der Ferne: am Willen der Israeli,
sich mit Soldaten und Siedlern westlich des Jordans, in «Judda und Sama-
ria» festzusetzen, dndert sie nichts. Der Plan einer eingeschriankten Auto-
nomie wird realisiert, ob die betroffene paldstinensische Bevolkerung mit-
spielt oder nicht. Es brauchte schon eine gewaltige Intensivierung der



	"Der Weg zur Wasserstelle" : Religion und Recht im Islam

