
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 6

Artikel: "Der Weg zur Wasserstelle" : Religion und Recht im Islam

Autor: Vogt, Nedim Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nedim Peter Vogt

«Der Weg zur Wasserstelle»

Religion und Recht im Islam

Im politischen Tagesgeschehen nimmt die Problematik des Wiederauflebens

islamischer Tradition und Kultur in Asien und Afrika einen immer
grösseren Raum ein. Knapp 14 Jahrhunderte nach ihrer Begründung durch
Mohammed sind der islamischen Religion neue Kräfte erwachsen, die in
den Versuch einzelner islamischer Staaten münden, abendländisches
Gedankengut weitgehend zu verbannen und es wieder durch eigene Werte
und die eigene islamische Tradition zu ersetzen. Wie stark diese Bewegung
werden kann, haben die jüngsten Ereignisse im Iran mit aller Deutlichkeit
gezeigt.

Der Islam zählt heute (im Vergleich zum Christentum mit etwa 950 Mio)
etwa 750 Mio Anhänger, von denen etwa 90 Prozent Sunniten sind, und
wird vielleicht noch in diesem Jahrhundert zur zahlenmässig stärksten
Weltreligion werden. Die Trennung von Sunniten und Schiiten geht auf
Streitigkeiten um die Nachfolge Mohammeds zurück. Während die Schiiten
in Ali (dem Vetter und Schwiegersohn Mohammeds) und seinen
Nachfahren die rechtmässigen Nachfolger Mohammeds sehen, betrachten die
Sunniten grundstäzlich jeden Herrscher als legitim, der sich an die
Vorschriften des Korans und der Sunna hält.

Heute gehören etwas mehr als 10 Prozent aller Mohammedaner der
schiitischen Richtung des Islams an, die ihrerseits wiederum in zahlreiche
Sekten zerfällt. Die Imamiten oder Zwölfer-Schiiten bilden heute die
zahlenmässig stärkste Sekte (der Ausdruck Zwölfer-Schiiten bezieht sich auf
die Anerkennung der ersten zwölf Imame, deren letzter nach Überzeugung
der Imamiten nicht gestorben ist, sondern sich verborgen hält, um im
gegebenen Zeitpunkt seinen Anhängern zu erscheinen). Nachdem die Safawiden
im 16. Jahrhundert das imamitische Schiitentum zur Staatsreligion erklärt
hatten, wurde Persien allmählich zum politischen und kulturellen Zentrum
der Schiiten, ebenso wie es das Osmanische Reich für die Sunniten
geworden ist. Art. 1 des Ergänzungsgesetzes zur Iranischen Staatsverfassung
von 1906 erklärt den Imamismus zur Staatsreligion des Iran.

Obwohl es den islamischen Staat, als einen alle Gläubigen umfassenden



434 ISLAMISCHES RECHT

einheitlichen Staat nicht gibt, existiert dennoch ein islamisches Recht.
Während im Abendland normalerweise Staat und Recht eng miteinander
verknüpft sind, dergestalt, dass es der Staat ist, der das Recht innerhalb
seines Imperiums normiert und auch durchsetzt, kann im Bereich der
islamischen Staaten die Existenz eines supranationalen islamischen Rechts
festgestellt werden, eine für das heutige Europa völlig undenkbare Erscheinung.

Diese Existenz eines islamischen und damit supranationalen Rechts
hängt eng mit der Tatsache zusammen, dass islamisches Recht nicht ein von
staatlicher Autorität gesetztes Recht ist, sondern ein von einem staatlichen
Gesetzgeber unabhängiges Recht darstellt, letzlich ein von der göttlichen
Autorität gegebenes Normensystem zum Ausdruck bringt. Dies erklärt
auch die enge Verbindung von Recht und Religion im Islam, die Tatsache,
dass viele Normen nur schwer mit aller Eindeutigkeit dem rein rechtlichen
oder dem rein religiösen Bereich zugeordnet werden können. Im Gegensatz
zum Abendland, wo der Begriff Nation und das damit entstandene Natio-
nalitätsbewusstsein die gemeinsame Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft

längst zum Vergessen gebracht hat, wo sich denn auch Religion
und Recht oftmals diametral gegenüber stehen und nur in den seltensten
Fällen als ineinanderfliessend betrachtet werden, ist das Recht im Islam
derart eng mit der Religion und den Geboten der Religion verknüpft -
die Befolgung rechtlicher Normen bedeutet nicht die Unterwerfung unter
eine staatliche Autorität, sondern dem Willen Allahs zu gehorchen -, dass
das Recht in seiner Gesamtheit im Islam stets auch das Schicksal der
Religion selbst teilt. Da die islamische Religion trotz ihrer Aufspaltung in
zahlreiche, einander oftmals bekämpfende Gruppierungen und Schulen in
ihrer Einheit nicht beeinträchtigt wurde, ja diese Einheit sich in letzter
Zeit als immer stärker erweist, blieb auch das Recht in der islamischen
Welt in seiner Einheit bestehen. Denn dasjenige Recht, das an eine
supranationale Gegebenheit wie die Religion anknüpft, erhält sich viel länger
als eine Rechtsordnung, die rein national ausgerichtet ist und somit den
Strömungen und Tendenzen einzelner Epochen stärker ausgesetzt ist.

Gelehrtenrecht

Das islamische Recht, die shari'a (der rechte Weg oder wörtlich: der
Weg zur Wasserstelle) ist die Summe aller Normen des islamischen Rechts
und der islamischen Religion. Sie bildet für den Gläubigen eine absolut
verbindliche Anordnung seines Verhaltens und enthält, wenn man so will,
den gesamten Katalog der Pflichten des Gläubigen gegenüber seinem Gott,
aber auch gegenüber der Gemeinschaft und gegenüber dem einzelnen Mit-



ISLAMISCHES RECHT 435

menschen. Diese Vermischung von aus unserer Sicht rein rechtlichen
Normen mit jenen des religiösen Bereichs, lässt es schwierig erscheinen, im
islamischen Recht eine uns vertraute Systematik zu finden. Zudem ist das

islamische Recht weitgehend Gelehrtenrecht, nicht etwa Richterrecht oder
kodifiziertes Recht, und beruht auf einer immer mehr verfeinerten Kasuistik,
d. h. Häufung von Einzelfallentscheidungen. Hierbei ist aber zu beachten,
dass das islamische Recht, obwohl durchaus kasuistisch orientiert, ein

präjudizien-unabhängiges Recht ist, was bedeutet, dass jeder Fall von neuem
aufgrund der Exegese von Quellen entschieden wird und nicht durch
Vergleich mit bereits entschiedenen früheren Fällen. Hinzu kommt die
Tatsache, dass islamisches Recht offenbartes und universales Recht ist und
sich damit gegenüber jeder Neuerung oder Systemveränderung als
ausserordentlich resistent erweist. Dies führt dazu, dass diejenigen rechtlichen
Materien, die eng mit der religiösen Tradition verbunden sind, hier
insbesondere das Ehe-, Familien- und Erbrecht als Kernbereich der shari'a
westlichen Einflüssen stets am beharrlichsten Widerstand geleistet haben
und in den seit der Jahrhundertwende entstandenen Kodifikationen islamir
scher Staaten oftmals unverändert übernommen wurden.

Mit der shari'a befasst sich die Rechtswissenschaft, genauer die
Gesetzeswissenschaft des Islams, der fiqh. Gesetz als der schriftlich festgehaltene

Teil der Rechtsordnung des Islams sind vorab der Koran und die
sunna. Im Gegensatz zum sunnitischen Islam, der als Entscheidungsgrundlage

aller Rechtsfragen vier Rechtsquellen anerkennt, nämlich den Koran,
die sunna (wörtlich: empfehlenswerte Handlung, die überlieferten
Gebräuche und Empfehlungen des Propheten), die ijma (den Konsensus der
Gelehrten) und den qiyas (den Analogieschlüsse geht die Rechtsquellenlehre

des imamitischen Schiitentums in viel stärkerem Masse von der
Gottgegebenheit allen Rechts aus und anerkennt daher nur den Koran und die

sunna als eigentliche Rechtsquellen. An Stelle der ijma des sunnitischen
Rechts tritt der Entscheid des Imams, bzw. seit der Imam sich verborgen
hält, der Entscheid der Gelehrten, die als seine Stellvertreter aufgefasst
werden und denen die Macht zuerkannt wird, an Stelle des Imams zu
entscheiden. Dies erklärt nicht zuletzt die starke Stellung der imamitisch-
schütischen Gelehrten auch im heutigen Iran, die durch die jüngsten Ereignisse

erneut unter Beweis gestellt wurde. Gleichzeitig erleichtert die Autorität

der Gelehrten und die Tatsache, dass sie - im Gegensatz zum sunnitischen

Islam - rechtsetzend wirken, solange sie die Grundlage von Koran
und sunna nicht verlassen, die Anpassung und Fortführung der
Rechtsordnung an die zeitlichen Gegebenheiten. Im Gegensatz zum Recht des

sunnitischen Islams, das oftmals zufolge der Schliessung der Tore der
Weisheit im dritten Jahrhundert nach der Hedschra (dem Wegzug Moham-



436 ISLAMISCHES RECHT

meds von Mekka nach Medina) und des damit verbundenen Weiterentwicklungsverbots,

als versteinertes Recht bezeichnet wird, eignet dem imami-
tisch-schiitischen Recht eine gewisse Dynamik und Fortentwicklungsfähigkeit.

Unter Schah Reza, dem Vater des jetzt vertriebenen persischen Schahs,
wurde im Zuge einer umfassenden Justizreform nach dem Vorbild Kemal
Atatürks das Zivil-, Straf- und Prozessrecht des Irans kodifiziert. In drei
Teiletappen trat das iranische ZGB (Zivilgesetzbuch) zwischen 1928 und
1935 in Kraft. Im Gegensatz zum türkischen ZGB (das im wesentlichen
dem Schweizerischen ZGB entspricht) handelt es sich beim iranischen ZGB
nicht um eine vollständige Übernahme eines bereits kodifizierten
Zivilrechts, sondern um die bewusste Vermischung europäischer Normen mit
den Vorschriften der shari'a. Gerade das Beispiel der iranischen Rezeption
europäischen Zivilrechts lässt erkennen, dass sich das Ehe-, Familien- und
Erbrecht stets am beharrlichsten gegenüber neuen Einflüssen zu behaupten
vermag. Während daher die Bestimmungen des Ehe-, Familien- und
Erbrechts weitgehend vom imamitisch-schiitischen Recht geprägt sind und
z. B. die Verstossung der Ehefrau bis 1967 zuliessen, dienten die
zivilrechtlichen Kodifikationen Frankreichs, Belgiens und der Schweiz als Vorbild

für schuld- und vertragsrechtliche Normen des iranischen Zivilgesetzbuches.

Bis 1967 wurden die spezifisch schiitischen Normen des Ehe-,
Familien- und Erbrechts nur auf die Angehörigen der imamitisch-schiitischen
Religionsgemeinschaft angewandt, während für Andersgläubige (Sunniten,
Christen in ihren verschiedenen Konfessionen, u. a.) deren eigenes (religiöses)

Gewohnheitsrecht galt. Ein Rechtszustand, wie er heute noch in
Marokko besteht, wo die Eingehung und Auflösung einer Ehe je nach
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Religionsgemeinschaft verschieden beurteilt
wird. Durch den Erlass eines Familienschutzgesetzes 1967 und 1975
wurden traditionelle Rechtsinstitute wie etwa die Polygamie oder die
Verstossung der Ehefrau fast vollständig verdrängt.

Das bisherige Recht des Ehemannes, seine Frau zu Verstössen, wurde
gänzlich aufgehoben und die aus europäischen Kodifikationen bekannten
Scheidungsgründe eingeführt. Polygamie ist grundsätzlich nicht verboten.
Die Eingehung einer Zweitehe bedarf aber der Zustimmung der Frau, die
gerichtlich festgestellt werden muss. Heiratet der Mann ohne Zustimmung
seiner ersten Ehefrau erneut, so schafft er damit einen absoluten
Scheidungsgrund. Hingegen stellt Art. 212 des iranischen Strafgesetzbuches
Polyandrie (Bigamie der Frau) unter die gleiche Strafe wie Ehebruch (sechs
Monate bis drei Jahre Gefängnis). Strafbar macht sich ein Mann nur, wenn
er bei Eingehung einer neuen Ehe die bereits geschlossene Ehe verheimlicht.

Hier ist allerdings festzuhalten, dass nicht nur der Iran, sondern fast



ISLAMISCHES RECHT 437

alle Gesetzgeber der islamischen Staaten, die Polygamie nicht ausdrücklich
verbieten. Einzige Ausnahme ist hier Tunesien, das - wenn man vom
Sonderfall der legislatorisch vollständig europäisierten Türkei absieht - als

einziger islamischer Staat die Polygamie ausdrücklich verbietet und unter
Strafe stellt.

Ehe auf Zeit

Ein Rechtsinstitut des imamitischen Schiitentum hat sich allerdings bis
heute unverändert in der iranischen Zivilgesetzgebung behaupten können.
Es ist dies die vermutlich aus vorislamischer Zeit stammende Einrichtung
der Ehe auf Zeit, der sog. mut'ah-Ehe. Die mut'ah-Ehe wird von
sämtlichen anderen schiitischen Gruppierungen ebenso wie vom sunnitischen
Islam grundsätzlich abgelehnt, das Zivilrecht des ebenfalls überwiegend
schiitischen Iraks verbietet sie ausdrücklich. Interessanterweise ist die
mut'ah-Ehe den nomadisierenden Beduinenstämmen unbekannt, was den
Schluss zulässt, dass diese Einrichtung vor allem bereits dekadenteren
vorislamischen Kulturen bekannt war. Nach den Art. 1075 ff. des iranischen
ZGB ist eine Ehe dann als mut'ah-Ehe aufzufassen, wenn sie ausdrücklich
für eine bestimmte, in einem Vertrag festgehaltene Zeit geschlossen wurde.
Letztlich bedeutet die Einrichtung der mut'ah-Ehe und deren Billigung
durch den iranischen Gesetzgeber die Legitimierung eines zeitlich
beschränkten Konkubinats, das der Legalisierung der Prostitution bedenklich
nahekommt. Allerdings bedeutet die mut'ah-Ehe keine Schlechterstellung
der aus dieser Ehe entsprossenen Kinder. Sie sind ehelichen Kindern
gleichgestellt und beerben beide Elternteile, dies im Gegensatz etwa zu dem in
der Schweiz bis 1978 bestehenden Rechtszustand, der die Gleichstellung
von Konkubinatskindern mit ehelichen Kindern weitgehend ausschloss. Die
mut'ah-Ehe wird als Zeit- oder Genussehe meist von Männern höheren
Standes eingegangen. Da für die Frau, nachdem sie einmal eine mut'ah-
Ehe eingegangen ist, kaum mehr die Möglichkeit besteht, sich wieder zu
verheiraten, bleibt ihr oftmals nur der Weg in die eigentliche Prostitution.
Gerade die moderne persische Literatur hat sich mit dem Thema der
mut'ah-Ehe als einem Symbol der der Frau widerfahrenden Ungerechtigkeit

immer wieder beschäftigt, und es mag nicht verwundern, dass die in
Persien berühmte zeitgenössische Lyrikerin Furuh Farruhzad einmal
geschrieben hat: «... der Frau ist in unserem Land nie ein Recht zugestanden
worden. Sie ist immer eine Ware gewesen, die man nach ihrer Benutzung
in die Ecke geworfen und vergessen hat...» 1. Leider ist zu befürchten, dass

sich die rechtliche Stellung der Frau durch die Reislamisierung des Irans



438 ISLAMISCHES RECHT

erneut verschlechtern wird und die durch im ganzen fortschrittlichen
Gesetze versuchte Verbesserung ihrer Lage erneut zunichte gemacht wird.

Das islamische Strafrecht, wie es jetzt im Iran und in Pakistan, aber
auch in manchen arabischen Staaten, vorab in Saudi-Arabien, zur Anwendung

kommt, gilt aus unserer Sicht als ausserordentlich hartes, oftmals
mittelalterlich grausames Strafrecht. Ohne Zweifel sind die ausgefällten
Strafen als für unsere Begriffe ungewöhnlich hart anzusehen, nicht zuletzt
deshalb, weil sie derart unvermittelt über den Täter hereinbrechen und ihn
in aller Öffentlichkeit blossstellen. Der Täter wird ausgepeitscht, verstümmelt

oder gar geköpft oder gesteinigt, die korrigierende und resozialisierende

Funktion der Gefängnisstrafe ist dem Islam unbekannt. Wie im
Mittelalter ist die Strafe heute noch reine Vergeltung und hat zudem den

Zweck, präventiv zu wirken, d. h. die übrigen Mitglieder der Gesellschaft
vor ähnlichen oder gleichen Taten abzuschrecken. Gesetzgebend im
Bereich des Strafrechts ist wiederum der Koran, d. h. aus seinen Bestimmungen

wird der strafbare Tatbestand abgeleitet. Grundgedanke der Kodifizierung

von Strafrechtsnormen im Koran war es, der Blutrache unter den sich
befehdenden Stämmen Arabiens Einhalt zu gebieten.

Inliberation

Wir haben festgestellt, dass der Islam als Religion Normen aufstellt,
Vorschriften und Anweisungen, und gleichzeitig dem Gläubigen auch
gewisse Sanktionen bei deren Nichteinhaltung androht. Hier offenbart sich
ein grundlegender Unterschied zwischen der islamischen und der christlichen

Lehre. Während Christus durchwegs als normenfeindlich bezeichnet
werden muss 2, den Entwurf einer eigenen Gesamtordnung ablehnt, ja
sogar mit den Pharisäern im Streit steht, weil er zu erkennen gibt, dass seine
Lehre den Menschen aus dem ihn umgebenden Normendickicht befreien
will, hat Mohammed gerade eine solche normative Gesamtordnung im
Auge, ist er letzlich der Schöpfer eines umfassenden Normenkatalogs, der
dem Gläubigen bis in das kleinste Detail des täglichen Lebens hinein
genaue und umfassende Anweisungen gibt.

Gott hat sich im Islam durch das Buch offenbart. Das zentrale Ereignis
des Islams ist gerade die «Inliberation», d. h. die Schriftwerdung von
Gottes Wort, und nicht der dem Christentum eigene Inkarnationsgedanke.
Der Offenbarung Gottes im Buch, steht die Offenbarung Gottes im Fleisch
gegenüber. So steht dem zweiten Vers aus der zweiten Sure: «... dies ist die
Schrift, an der nicht zu zweifeln ist, geoffenbart als Rechtsleitung für den
Gottesfürchtigen ...» 3 ein Satz aus dem Römerbrief gegenüber: «... Jetzt ist



ISLAMISCHES RECHT 439

aber unabhängig vom Gesetz die Gerechtigkeit Gottes offenbar geworden
jene Gerechtigkeit vor Gott, die durch den Glauben an Jesus Christus
kommt...» (Römer 2,21/2).

Die Strafe und die Strafnorm leitet sich direkt aus dem Koran ab. Der
Koran bildet die Apexnorm des islamischen Rechts, entsprechend etwa den

Grundnormen unserer Staatsverfassung, ist aber gleichzeitig die über der

gesamten Rechtsordnung schwebende Norm, die den einzelnen Normen
ihre Begründung zu verleihen mag4. Während das Abendland nie ganz
klar zu definieren vermag, aus welcher sog. Metanorm - d. h. jenseits des

geschriebenen Rechts stehenden also «überrechtlichen» Vorstellung - sich
die Apexnorm und aus ihr heraus der gesamte Normenkatalog abzuleiten

vermag, fliessen im Islam Metanorm und Apexnorm ineinander über. Die
ratio jeder Norm muss gar nicht erst gesucht werden, sie ist der Norm
bereits immanent, da es sich zum vornherein um eine von Gott offenbarte
Norm handelt, da das Recht und damit die Rechtsordnung nicht der
schöpferischen Kraft des Menschen entsprungen ist, sondern dem Willen Gottes.

Es ist demnach nicht eine weltliche Macht, die die strafrechtliche Norm
erdacht hat und nun zur Anwendung bringt, wie dies im Abendland der
Fall ist, vielmehr wird durch das zugeteilte Strafmass der Wille Gottes und
die Quantität der Bestrafung nach seinem Willen ausgedrückt. Die von
reaktionären christlichen Theologen immer wieder vorgebrachte Betrachtung

der Sühne als notwendige Reaktion auf die Verletzung der
Gottesordnung 5 ist m. E. im Widerspruch zum christlichen Gedankengut, wenn
man es befreit von seinen zahlreichen macht- und staatsopportunistischen
Überlagerungen betrachtet, und entspricht viel eher der Gedankenwelt der
islamischen Religion. Anders als im Abendland, wo Recht und Religion
nur noch lose, wenn überhaupt, miteinander verknüpft sind, wo die Strafe
als ein vom Staat geforderter - oftmals sinnlos erscheinender - Vergeltungsanspruch

betrachtet wird, ist die Strafe im islamischen Recht die Strafe
durch den Willen Gottes, der diese Strafe will, der dem Täter letztlich auch
das Schicksal auferlegt hat, die Tat zu begehen und hierfür die Strafe zu
erdulden.

Allein die Tatsache, dass Gott die Strafe will, dass er sie auch
vorausbestimmt hat, hat eine ungleich höhere präventive Wirkung als der
Umstand, dass der Täter allenfalls in aller Öffentlichkeit gezüchtigt wird. Die
Prävention ist deshalb ungleich höher, weil der gegen das Gesetz Ver-
stossende nicht nur zum «Kriminellen» wird, sondern gleichzeitig zum
Ketzer oder Ungläubigen. Der islamische Gott verzeiht auch nicht in der
Weise wie es der christliche Gott tut, auch fehlt dem Islam der Begriff der
Erbsünde. Er bedarf auch nicht der Erlösung durch einen menschgewordenen

leidenden Gott. Vielmehr ist das Schicksal des Gläubigen im Islam



440 ISLAMISCHES RECHT

bereits im voraus entschieden und erscheint als unabänderlich, als etwas zu
erduldendes.

In diesem Sinne «sündigt» der Mohammedaner nicht, sondern sein
vorausbestimmtes Schicksal hat sich verwirklicht. Eine für den Gläubigen
besser überschaubare Lage, die ihn vor manchen dem Christentum eigenen
Angst- und Schuldgefühlen zu bewahren vermag. Der islamische Gott
hadert nicht mit dem Gläubigen. Er gibt ihm aber auch nicht zu verstehen,
ob er ihm verzeiht, während der christliche Gott stets bereit ist zu verzeihen,
aber vom Gläubigen verlangt, dass er um Verzeihung nachsuche. Der
christliche Gott liebt seine Menschen, aber er hilft ihnen nicht, er entzieht
ihnen letztlich die Möglichkeit, sich an einen Normenkomplex zu halten,
er lässt sie, wenn man so will, mit einigen wenigen Informationen allein, es

ist ihre eigene Aufgabe, den richtigen Weg durch ihr Leben, das schliesslich
zu Gott führen soll, zu finden - während der islamische Gott seine Liebe
nicht zu erkennen gibt und auch nicht zu erkennen geben will, aber er hilft
seinen Menschen durch eine klare Normierung ihrer Pflichten, durch eine
ungleich grössere Zahl von Wegweisern auf dem Weg zum eigenen Gott.

Auch das Verhältnis zur Natur scheint ein anderes. Während sich der
christliche Gott stets durch Wunder zu erkennen gibt, die den Gesetzen der
Natur zuwiderlaufen und sie aufheben, häuft der islamische Gott höchstenfalls

Naturereignisse, um sich seinen Gläubigen zu offenbaren.
Der christliche Gott ist also dem Menschen näher, aber er gibt ihm keine

Wegleitung; der islamische Gott lässt den Menschen letztlich allein, nachdem

er ihm durch seine Vorschriften eine einmalige Hilfe hat zuteil werden
lassen.

Im Zusammenhang mit der Anwendung des islamischen Strafrechts
stellt sich nun gerade im postrevolutionären Iran und auch in Pakistan das
Problem der plötzlich und völlig unerwarteten Wiederanwendung islamischer

Normen und Denkformen. Viele Einzelne innerhalb der iranischen
oder pakistanischen Gesellschaft haben ihr ursprüngliches Verhältnis zur
Religion und zum Recht des Islams verloren, oder es wurde vom westlichen
Habitus überlagert. Ihr Unrechtsbewusstsein war allenfalls noch auf
übernommene westliche Strafrechtsnormen einer pseudowestlichen Herrschaft
gerichtet, die Angst vor der Strafe Gottes ist geschwunden. Sie haben -
wenn überhaupt - staatlichen Normen, also von der Gemeinschaft der
Herrschenden gesetzten Normen zuwidergehandelt, und nicht etwa im
Bewusstsein, die letztlich von Gott gesetzte Norm zu verletzen. Nun sieht
sich ein iranischer Offizier oder Verwaltungsbeamter plötzlich einem
Gericht gegenüber, das die von Gott gewollte Strafnorm zur Anwendung
bringen will und das sich zur Vollstreckung des Vergeltungswillens Gottes
berufen glaubt. Hierin, in diesem plötzlichen Wandel hinsichtlich des



ISLAMISCHES RECHT 441

Rechts, das angewandt wird - von «Gott gesetzt» statt von «Menschen
gesetzt» - liegt neben der für unsere Begriffe extremen Härte die Problematik

der gegenwärtigen iranischen und pakistanischen Strafjustiz.

1 Im Nachwort zu ihrem Gedichtband
«asir», 6. Aufl., Teheran 1961,
Übersetzung des Zitats von Ch. Bürgel, in:
Islam und Abendland, Bern 1976. Vgl.
auch H. Kamshad, Modern Persian Prose
Literature, Cambridge 1966. - 2 Peter
Noll, Jesus und das Gesetz, Tübingen
1968. - 3 Zitiert nach der Koranüberset¬

zung von Rudi Paret, Stuttgart usw. 1962.

- 4 Ich nehme hier Bezug auf Kelsens
«Reine Rechtslehre» und das Werk von
Albert A. Ehrenzweig, Psychoanalytische
Rechtswissenschaft, Berlin 1973. - 5 Walter

Künneth, Politik zwischen Dämon
und Geist, Berlin 1954, S. 265.

Erich Gysling

Das palästinensische Dilemma

Was ist Zerrbild, was Realität? Die palästinensischen Organisationen
werfen ihre Mord- und Selbstmordkommandos seit der Unterzeichnung des

israelisch-ägyptischen Friedensvertrags in wachsender Zahl ins Land des

Feindes, um soviel Gegenreaktion zu provozieren, bis der Begriff Friede
mit Blutvergiessen identisch wird. Die palästinensischen Ausbildungslager
um Beirut präsentieren sich westlichen Besuchern als aufbruchbereite
Heerlager - aber die direkt von der israelischen Herrschaft betroffenen
Palästinenser, 1,1 Millionen in Westjordanien und im Gaza-Streifen,
verhalten sich so passiv wie eh und je. Die bereits sattsam bekannten Schüler-
Demonstrationen in Nablus, Ramallah und Hebron mögen zwar ab und zu
in Steinwurf-Orgien ausarten, doch diese Form des Protestes beeindruckt
auch nur noch die öffentliche Meinung in der Ferne: am Willen der Israeli,
sich mit Soldaten und Siedlern westlich des Jordans, in «Judäa und Samaria»

festzusetzen, ändert sie nichts. Der Plan einer eingeschränkten
Autonomie wird realisiert, ob die betroffene palästinensische Bevölkerung
mitspielt oder nicht. Es brauchte schon eine gewaltige Intensivierung der


	"Der Weg zur Wasserstelle" : Religion und Recht im Islam

