
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

DICHTUNG UNTER AUGENZWANG

Zu Erika Burkharts Gedichtsammlung «Augenzeuge»

Nach rund 25 Jahren lyrischer und
erzählerischer Tätigkeit veröffentlicht
die Aargauer Dichterin Erika Burkart
ihren ersten Band ausgewählter
Gedichte unter dem Titel «Augenzeuge»

i; er enthält einen Querschnitt
durch die zum grössten Teil vergriffenen

Publikationen der fünfziger und
sechziger Jahre2, eine grosse Anzahl
von Gedichten aus den noch zugänglichen

Werken «Die Transparenz der
Scherben» 3 und «Das Licht im
Kahlschlag» 4 sowie zusätzlich sieben neue
Gedichte. Der Name des Bandes ist
mit Bedacht ausgewählt; die Künstlerin,

längst über die Grenzen der
Schweizer Sprachregion hinaus
bekannt und durch eine Fülle von
Literaturpreisen geehrt, legt Zeugnis ab
über ihre Sicht der Menschen und
Dinge. Zwei Eigenschaften kommen
ihr dabei zugute, die man von einem
Augenzeugen des Geschehenen
verlangen muss: innere Anteilnahme und
unbestechliche Präzision. Aus der
Verbindung dieser beiden
Erlebnismomente sind Gedichte entstanden,
in denen die Genauigkeit des Be-
schreibens der Erschütterung über das
Gesehene Form und Mass verleiht,
wie das ergreifende Requiem auf die
sterbende Mutter «Ort der Kiefer»
(«Unter der gelben Spitaldecke findet
der Körper zurück in die Kindergestalt,

wächst sich klein ...») oder
«Autoabbruch», die bitterböse Klage
über eine zerstörte Natur («eine
gottverlassene Herde brutaler Gerippe,

Kadaver, von eindrucksvoller Scheuss-

lichkeit...»). Augenzeuge sein, heisst
für Erika Burkart, sich der
Unausweichlichkeit der sinnlichen
Eindrücke zu stellen, weil dies das Wesen
ihrer künstlerischen Existenz
ausmacht: Der Dichter «ist was er sieht»
(«Einer, der schreibt»). Freilich steht
sie mit dieser Auffassung nicht allein
in der zeitgenössischen Literatur; für
sie wie auch für andere gilt Gottfried
Benns Metapher vom «Augenzwang»
(die moderne Version des Teiresias-
Mythos im Gedicht «Wirklichkeit»),
der allein erst Kunst entstehen lasse.
Dennoch findet sich selten ein
lyrisches Werk, das in so starkem Masse
der Bildlichkeit verpflichtet wäre.
Erika Burkarts Gedichte sind optische
Prägungen voller Plastizität, Rhythmus

und Klang stehen ganz im
Dienste der Darstellung von
Sichtbarem.

Dieses Gestaltungsprinzip findet
seinen Niederschlag zunächst in zwei
formalen Besonderheiten: in der
Komposition des Bildes als bewegter
Struktur und bei der Motivwahl.
Typisch für das Werk sind streng
gebaute Perioden, in denen der Rhythmus

die Bewegung unterstreicht:
«...
Niemand begegnet
der vögelversammelnden Tanne
im Feld, wo über Buchten aus Licht
die Springflut der Schatten
rhythmisch hereinbricht.»

(«Offener Brief»)



398 ÜBER ERIKA BURKART

Ebenso unverwechselbar sind die
Motive, nur auf dem Hintergrund
einer bis ins unendliche verfeinerten
visuellen Sensitivität zu verstehen:
etwa das stete Spiel mit Licht und
Schatten («Mein Schatten», «Horizont

im Gegenlicht», «Das grosse
Zwielicht», «Baum im Gegenlicht»),
der Wechsel von farbiger Landschaft
(«Krokusinsel») und farbloser
Landschaft («Schnee-Insel»), überhaupt
die Dominanz der Farblichkeit (das
leuchtende Rot in «Roter Reiter im
Schnee», das dunkle Blau in «Kur-
wenal», das stumpfe Gold -
«Verwesungsgold» - in «Altfarben»).
Zuweilen ist der sinnliche Eindruck so

stark, dass er im Leser die unmittelbare

Assoziation eines gemalten
Sujets wachruft:

«...
Die roten Muschelwolken glühn
am abendklaren Horizont,
auf unbewegtem Leib verzweigt
des Baumes Schatten sich ...»

(«Das Pferd»)
Oder in dem späten Gedicht

«Champ lönch»:

«...
Zungenspitzes Lispeln. Die Hirschkuh
geht hier zur Tränke,
hier äsen die Hirsche.
Stecknadelklein
Steinbrechrosetten und Enzianstern
in den flachgerupften
Teppich gewirkt.»

Bei solcher Nähe zum bildhaften
Darstellen mag leicht die Vorstellung
entstehen, den Gedichten läge ein
impressionistisches Gegenstandserleben

zugrunde; in Wahrheit sind
sie jedoch das genaue Gegenteil einer
Genrelyrik, wo äussere Stimmung das
Bild beeinflusst. Die Literatur hat dar¬

auf hingewiesen - die entsprechende
Bemerkung findet sich auch in Halters
mit grossem Einfühlungsvermögen
geschriebenen Nachwort zu «Augenzeuge»

-, dass die Landschaft Erika
Burkarts als «Innen- und
Seelenraum»5 aufzufassen sei. Man kann
diesen Umstand auch allgemeiner
fassen: Die Wirklichkeit wird konsequent

aus einer Innensichtperspektive
heraus entwickelt. Dieses Prinzip
verbindet die vielfältigen Bildformen
miteinander, die im Laufe der Jahre
entstanden sind: Landschaftsschilde-
rungen («Das Moor», «Herbstlicher
Hügel»), Traum- und Seelenbilder
« Geistgestalt», «Septemberschein»,

«Weiss», «Sog»), eschatologische
Schreckensvisionen («Ort der Kiefer»,
«Die Toten»).

Besonders im Zyklus «Ich lebe»
finden sich Belege für diesen lyrischen
Perspektivismus :

«...
Innen fallen mich an
die Augen der Toten.»

(«Sog»)
«Mit meinen Facettenaugen
blicke ich um mich.»

(«Arcanum»)

Oder, die Möglichkeit einer
grenzenlosen Ausweitung der Innenschau
andeutend:

«...
Meine auferstandenen Augen
blicken von drüben mich an.»

(«Durchblick»)

Perspektivismus meint hier die
Fähigkeit, das lyrische Ich mit den
Gegenständen vertraut zu machen, etwa
in Gesten der Spiegelung und
Durchdringung, aber auch in den einander
wechselseitig bedingenden Gebärden
von Öffnung und Abkapselung gegen-



ÜBER ERIKA BURKART 399

über der äusseren Realität. Er bewahrt
den Blick nach innen vor einem
Abgleiten in blossen Autismus und
verbürgt den Augenblick der Gestalt-
werdung:

«...
Plötzlich sehe ich sie, die mich sehn,
sie gehen mich an,
sie fallen ins Auge
Gespannt der Lichtnerv,
du weisst, so stach
deine frühste Sonne den Star
dir und den Dingen:
im jähen Einstrom härteten sich
zum Urbild
die Formen.»

(«Der grüne Regen»)

In den frühen Gedichten aus
«Bann und Flug» und «Geist der
Fluren», die den Zauber der
Identitätsverwandlung von Ich und Natur
beschwören («Ich wandle mich in das,
was mich entzückt», heisst es in
«Feldweg, abends»), findet das Auge
seinen Aussenreiz in der Betrachtung
des Naturgegenstandes, eines Baumes,
einer Quelle oder einer Muschel. Am
reinsten und schönsten vielleicht das
Bild des Baumes in der «Dryade»,
einem Kondensat aus ursprünglich
zwanzig Zeilen:

«Im Wachtraum kam
vom Flüstern eines Baumes mir
Erinnerung an eine Zeit,
da blättern war mein Haar und ich
mit Wurzeln griff, mit Knospen fühlte,
den Himmel atmete, die Erde trank,
und manchmal,
schmal und lautlos, trat
in eure innigen Gesichte:
ein lichtes Wehn, ein Wink,
ein Lächeln
im Äthergold.»

Diese früheste Lyrik steht in der
Tradition der modernen deutschen
Naturdichtung, die von Loerke und
Wühelm Lehmann ausgeht; auch Ezra
Pounds kleinere Gedichte ausserhalb
der «Cantos» (etwa «April») und
seine Theorie vom Naturobjekt als

adäquatem Symbol sind als mögliche
Vorbilder zu nennen. Doch trotz
solcher Einflüsse formt sich bereits in
dieser Entwicklungsphase eine
Eigentümlichkeit heraus, die den Rahmen
eines Naturimagismus sprengt: Die
innere Perspektive spiegelt existentielle

Erfahrung wider. Das Gedicht
«Verwitterung» scheint den Umbruch
anzuzeigen; dem Aufbau nach noch
dem Spiel mit der Identität verhaftet,
drückt es weit mehr aus, menschliches
Erleben, Einsamkeit, Alter, Hilflosigkeit:

«Ich bin der Rest von einem
Berg, der längst schon abgetragen
wurde.» Die «Kore»-Gedichte,
entstanden unter dem Eindruck persönlichen

Schmerzes, vertiefen die
Tendenz, dem Bild zeitlose Züge mitzugeben.

Ungemein schlicht, aber gerade
darum überzeugend wirkt etwa der
Entwurf, das Wesen der Vergänglichkeit

sichtbar zu machen:

«Ich habe niemanden mehr.
Ich bin allein.
Von Niemandem bin ich schwer.
Ich entfalle der Welt,
ein Stein,
der vom Brunnenrand fällt.
Der Brunnen ist tief und leer.
Ich lausche dem eigenen Fallen.
Ich höre den Stein aufprallen.
Ich bin nicht mehr.»

(«Der Stein»)

Wo die aufgenommene und zur
Sprache gebrachte Wirklichkeit das
Individuelle und Zeitgebundene über-



400 ÜBER ERIKA BURKART

steigt, da entstehen allgemeingültige
und allgemeinverständliche
Seinsaussagen, Chiffren. Anspruch und
Rang von Erika Burkarts lyrischem
Perspektivismus erweisen sich darin,
dass einfache menschliche
Grundbefindlichkeiten in Worte gekleidet
werden, Einsamkeit (etwa im Gedicht
«Sinn des Lebens, ein Inventar»),
Leid («Vita Nova»), Angst
(«Septemberschein», «Gebet eines
Selbstmörders») und Tod («Letzte
Landschaft»), aber auch kindliches Staunen
(«Herkunft»), Liebe («Tristan»,
«Herbstnacht») und naive Frömmigkeit

(«Ein Indianermädchen sieht die
Sonne aufgehn»). Von besonderem
Gewicht ist in diesem Zusammenhang

auch die Polarität von Licht und
Dunkel; sie signalisiert vor allem in
den späten Gedichten (etwa «Kur-
wenal» oder «Christophorus») die
existentielle Dimension von Werden
und Vergehen. Fügt man die einzelnen

Chiffren zusammen, entsteht eine
in sich geschlossene Gegen-Realität,
deren Grundwert die Besinnung auf
die Bedingungen menschlichen Seins
ist. In der Sammlung «Die gerettete
Erde» äussert sich die Forderung nach
dieser eigentlichen Wirklichkeit
bisweilen mit einem gewissen Pathos der
Überzeugung: «Tiefer sind die Augen
des Lichts! Wir werden
hineinschauen !» In den jüngsten Gedichten,
die sich unmittelbar an den
Mitmenschen wenden («Vox humana»,
«Mein Nächster»), ist der optimistische

Ton aufgegeben, der moralische
Appell verhaltener, aber deswegen
nicht weniger eindringlich.

Zwischen der Fülle der inneren
Eindrücke und dem Drang nach
Verbindlichkeit das Gleichgewicht zu
wahren, erfordert ein hohes Mass an

sprachlicher Disziplin; Erika Burkart
hat es sich nie leicht gemacht mit dem
Wort. Ihr Werk ist geprägt von einer
Ambivalenz zwischen dem Glauben
an die magische Kraft des Wortes und
einem leisen Sprachskeptizismus. Für
einen Lyriker, der an romantisches
Weltverständnis anknüpft - Hölderlin

gilt die besondere Sympathie Erika
Burkarts - und sich zugleich mit dem
Phänomen einer zunehmenden
Sinnentleerung der Sprache auseinandersetzen

muss, kann es kaum eine
andere Position geben. Schon bei
Hofmannsthal findet sich der Hinweis auf
die Doppelgesichtigkeit der Sprache,
auf ihre Möglichkeiten und Grenzen:
«Wahre Sprachliebe ist nicht möglich
ohne Sprachverleugnung.» Die in
«Augenzeuge» aufgenommmenen Wort-
Gedichte (u. a. «Das Wort»,
«Herkunft», «Worte» und «Dazwischen»)
beleuchten die Stationen einer ähnlich
gearteten Einschätzung der
dichterischen Ausdrucksfähigkeit.
Charakteristisch und immer wieder
auftretend ist der Gedanke der Distanz:

«Ich suche das Wort
das mich fände.
Jedes Wort ist ein Mass für Distanzen,
die ich mit Worten nicht überwinde.»

(«Dazwischen»)

Diese Distanz kann sich in ganz
unterschiedlicher Weise offenbaren,
als Bruch zwischen Wort und Bedeutung

(«Wie Gitter stehen um mich her
die Worte Wenn du hinaustrittst,
wandelt sich der Sinn ...»), als Raum
zwischen Ding und Wort («Zwischen
Ding und Wort die wunderbare
Erfahrung, dass wir fast nichts erkennen
können ...»), als Trennungslinie
zwischen Bezeichnung und reinem
Gegenstand («Ein Wort sei ein Flug,



ÜBER ERIKA BURKART 401

die Höhe zu lernen, die es trennt von
der Wahrheit der Rose ...») oder
auch als Fremdheit von Wort und
Sprechendem («Wer einem Wort sich
anvertraut, sei scheu ...»). Die Sprache

setzt also dem Bild Widerstand
entgegen, und diesen Widerstand zu
überwinden ist ein Wagnis, das nie
ganz gelingen kann und gleichwohl
unternommen werden muss.

Der Höhepunkt des magischen
Sprechens ist in den «Kore»-Gedich-
ten und in der Sammlung «Ich lebe»
erreicht; die Beschwörungsformel
«Zum Engel sage ich: Entsteh ...»
(«Roter Reiter im Schnee»), der
ekstatische Duktus in «Auf eine Tänzerin»

und der Ästhetizismus des
erlesenen Wortes («Krokusinsel», «Die
Kälte») loten die Grenzen einer
Wortdynamik aus. Beginnend mit dem
Fragmentarismus der «Schattenkunde»

(«Eines Pfahles Schatten im
Wasser, eines Pfahles Schatten im
Schnee, eines Pfahles Schatten auf
Steingeröll ...») und des «Werwolf»,
setzt in den siebziger Jahren eine
Entwicklung zur Sprachverknappung ein,
am deutlichsten in den Landschaftsgedichten

aus «Transparenz der
Scherben». Satzgefüge werden
aufgebrochen, Bilder treten unverbunden
nebeneinander, das Wort wird von
Bedeutungen, Beziehungen und
Assoziationen befreit, um desto reiner
wirken zu können. Hinzu kommt eine
wachsende Behutsamkeit im Umgang
mit der inneren Vision, ein Sprechen
an der Grenze zum Schweigen:

«Durch das Schweigen hindurch
deinen Augen lauschen,
wenn du die Hand reichst,
die Hände, weither,
als hätten sie fremde Dinge berührt

im Traum, über dessen Schilderung du
plötzlich
verstummt bist.»

(«Der Traum»)

Die Radikalität, mit der in den
späten Gedichten auf den Schutz der
geschlossenen Strophe verzichtet wird,
hat wenig Parallelen in der
zeitgenössischen Lyrik; man könnte an
Celan oder Ingeborg Bachmann denken,

aber bei Erika Burkart fehlt jede
Neigung zu Wortmontage und
Konstruktivismus. Was sie davor bewahrt,
ist ein persönliches, geradezu
sinnliches Verhältnis zum Wort; es
umfasst Äusserungen der Zuneigung
(«Ein Wort ist zart an seinen Rändern

...») ebenso wie ein Gespür für
seine materielle Qualität. Der handfeste

Vergleich von den Sprachhüllen
(«Schalen durchbrechen, Häute
abschälen, zum Kern gelangen») im
Prosaband «Rufweite»6 erinnert an
Benns Selbstzeugnis über seinen
«Orangenstil» (im 1950 erschienenen
«Doppelleben»); hier wie dort geht es

um das Freilegen eines existentiellen

Zentrums des Wortes. Es ist eine
Arbeit, die den Einsatz der ganzen
Persönlichkeit fordert, in Erika
Burkarts Formulierung: «Worte geben so
viel her, wie wir ihnen von der eigenen
Substanz mitzugeben vermögen.»

Diese Substanz hat die Dichterin
über Jahrzehnte hinweg ihren Werken
mitgeteilt, freilich ohne jede narziss-
tische Attitude, sondern still, bescheiden,

voller Zurückhaltung. Der dem
«Augenzeuge»-Band vorangestellte
«Steckbrief», übernommen aus «Licht
im Kahlschlag», ist Dokument ihres
künstlerischen Selbstverständnisses ;

dort ist die Rede vom «grauen Mut,
mittels Worten ein wenig Erde sieht-



402 ÜBER ERIKA BURKART

bar zu machen», vom «Versuch, eines
Nachts dem Licht zu genügen», vom
Zurücktreten der eigenen Person hinter

die ausgesagte Wirklichkeit: «Ich
gehe, bevor ihr mich seht.» Gerade
aus der Position eines inneren Rückzugs

heraus aber lässt sich die
Universalität menschlichen Seins rein und
unverfälscht erleben, wenn man sich
nur die Fähigkeit des Sehens bewahrt
hat:

«Dein Schritt
öffnet das Feld.
Augen-Blicke geben dem Strom
den Glanz zurück,
den wir schon immer
den alten nannten.»

(«Der Lohn der Nacht»)

Diese Erfahrung, selten geworden
in der heutigen Zeit, verdanken wir
den Gedichten Erika Burkarts.

Peter Bolt
1 Erika Burkart: Augenzeuge. Ausgewählte

Gedichte. Artemis 1978. - 2 Der
dunkle Vogel, 1953—1958. Sterngefährten,

1955. Bann und Flug, 1956. Geist der
Fluren, 1958. Die gerettete Erde, 1960.

Mit den Augen der Kore, 1962 (alle
Tschudy St. Gallen). Ich lebe, Artemis
1964. Die weichenden Ufer, Artemis
1967. - 3E. B.: Die Transparenz der
Scherben, Benziger 1973. - 4 E. B.: Das
Licht im Kahlschlag. Artemis 1977. -
5 Frieda Vogt-Baumann: Von der
Landschaft zur Sprache. Die Lyrik von Erika
Burkhart. Artemis 1977, S. 14. - 6 E. B.:
Rufweite. Prosa. Artemis 1975.

GIACOMO LEOPARDI - EIN PASCAL OHNE GOTT?

Zur deutschsprachigen Werkausgabe

Giacomo Leopardi starb am 14. Juni
1837 in Neapel, neununddreissigjährig
erst, aber von andauernder Krankheit
tief geschwächt. Wer kennt ausserhalb

Italiens mehr von ihm als seinen
Namen? Jedenfalls wussten seinerzeit,

als Luchino Viscontis Film
Vaghe stelle dell'Orsa in unseren
Kinotheatern anlief, die wenigsten
Zuschauer mit diesem scheinbar
rätselhaften Titel etwas anzufangen.
Dabei setzt mit solch melancholischer
Anrede an das Sternbild des Bären
ein Gedicht ein, das fast jeder
Italiener aus dem Stegreif aufzusagen
vermag. Tatsächlich spricht denn
auch einer der Protagonisten in einer
Schlüsselszene des bitteren Streifens
die Verse aus Leopardis Ricordanze
sinnend vor sich hin. Freüich kann in

Italien jedermann die eine oder
andere Stelle aus den Canti auswendig.
Kein Zufall, dass das entsprechende
Bändchen in der Reihe der «Biblioteca
Universale Rizzoli» mit dreissig-
tausend Exemplaren Anfang 1979 zu
den Klassiker-Bestsellern gehört Für
Leopardis Landsleute zählen seine

Dichtungen zum Bedeutendsten, was
die neuere Literatur im Bereich der
Lyrik aufweist. Seine Operette morali
hält der gebüdete Italiener zudem mit
Manzonis Promessi sposi für das

Wichtigste, was sein Land im
neunzehnten Jahrhundert an Prosa
hervorbrachte.

Die Frage nach Leopardi scheint
man sich nun glücklicherweise neuerdings

doch auch anderswo zu stellen.
Denn es besteht kein Zweifel, dass der



LEOPARDI DEUTSCH 403

älteste Sohn des Grafen Monaldo
Leopardi, 1798 in Recanati, einem
Landstädtchen unweit Loreto
geboren, hätte er in französischer Sprache

gedichtet, in Europa mindestens
so berühmt geworden wäre wie
Baudelaire. Ein willkommenes Zeugnis

für dieses vielerorts neuerwachte
Interesse an Leopardi stellt Norbert
Jonards Giacomo Leopardi: Essai de
biographie intellectuelle dar1. Es
handelt sich dabei um eine
umfassende Studie, die in der Tradition
der von der Freudschen Psychoanalyse

inspirierten Literaturkritik
steht. Der bekannte Italianist aus
Dijon entwickelt in seiner reichdokumentierten

Untersuchung ein Leo-
pardi-Portrait, das man erschüttert
und fasziniert zugleich betrachtet.
Bucklig und früh von Erblindung
bedroht, asthmatisch, übersensibel und
als Kind schon von furchtbaren
Angstträumen bedrängt, wassersüchtig
zuletzt und von juckenden Ekzemen
gemartert, tuberkulös wohl auch und
herzleidend: so schleppte sich
Leopardi, unbewältigte Schuldkomplexe
durch unentwegte Arbeit verdrängend,

stets mit philologischen
Abhandlungen zur antiken Literatur
sowie mit philosophischen Studien
beschäftigt - beides begleitet seit eh
und je sein Dichten -, von Krise zu
Krise dem längst nicht mehr
unerwünschten, ja schliesslich ersehnten
Tod entgegen. Der Tod - jenes
Nichts, das Leopardi im Leben als
einzige Gewissheit gesetzt schien.
August von Platen, der den kranken
Dichter in Neapel kennenlernte, schildert

den Eindruck, den dieser auf ihn
machte, unter dem Datum des 5.
September 1834 in seinem Tagebuch:

«Der erste Anblick Leopardis [...]

hat allerdings etwas Abschreckendes,
wenn man denselben bloss aus seinen
Gedichten gekannt hat. Leopardi ist
klein und bucklicht, sein Gesicht
bleich und leidend, und er vermehrt
noch durch seine Lebensart, da er den

Tag zur Nacht macht und umgekehrt,
seine Übelstände. Ohne Bewegung
und ohne sich, bei dem Zustande
seiner Nerven, beschäftigen zu können,

führt er ein allerdings trauriges
Leben. Bei näherer Bekanntschaft
verschwindet jedoch alles, was seinem
Äussern einen unangenehmen
Anstrich geben könnte, die Feinheit
seiner klassischen Bildung und das
Gemütliche seines Wesens nehmen
sehr für ihn ein.»

Recanati, die verhasste verschlafene

Geburtsstadt, von der er nie
wirklich loskam, wird für Leopardi
früh zum Gefängnis, das er als Stätte
gutgemeinten elterlichen Terrors
verwünscht, obschon es ihm lebensnotwendig

bleibt; und der junge Leopardi
vermochte ihm fatalerweise erst zu
entweichen, als er bereits nicht mehr
überlebensfähig war. So verdichtet
der Ort sich in Leopardis Biographie
zum traumatischen Bezugspunkt
eines Schicksals, das sich in der Suche
nach Liebe, Vaterland und nicht
zuletzt Ruhm erfüllte, dem traurigen
Ersatz für nicht gelebtes Leben. Jonards
Buch kommt das Verdienst zu, jene
Tiefenstrukturen einer Einbildungskraft

freigelegt zu haben, deren
Kenntnis es dem Leopardi-Leser erst
ermöglicht, besser zu verstehen, wie ein
Œuvre Zustandekommen konnte, von
dem der Autor selbst Ende Juni 1836
in einem Brief an Charles Lebreton,
einen Pariser Schüler des Genfer
Philologen Louis De Sinner, sagt:

«Je n'ai jamais fait d'ouvrage, j'ai



404 LEOPARDI DEUTSCH

fait seulement des essais en comptant
toujours préluder, mais ma carrière
n'est pas allée plus loin.»

Freilich, Leopardi bleibt das, was
man einen schwierigen Dichter nennt.
Des Italienischen nicht mächtig zu
sein, ist aber jetzt keine Entschuldigung

mehr für Unkenntnis. Denn dem
Neugierigen, für den Jonards Buch,
das sich ausdrücklich auch an den
NichtSpezialisten wendet, eine
fesselnde Einführung in Leben und
Werk dieses Schriftstellers darstellt,
legt nunmehr der Winkler Verlag im
Rahmen seiner Dünndruck-Klassikerausgaben

unter dem Titel Gesänge,
Dialoge und andere Lehrstücke2 eine
neue deutsche Übersetzung des
literarischen Werkes Leopardis auf den
Büchertisch. Hanno Helbling übertrug

die Verse, Alice Vollenweider die
Prosa: es entstanden durchwegs
prägnante und gut lesbare Texte, in
welchen auch der Kenner seinen
Leopardi wiederfindet. Dass bei der Lyrik
der Originalwortlaut mitabgedruckt
wurde, ist dem Verlag nicht hoch
genug anzurechnen. Die Gesänge bleiben

somit als tieflotende Gedankenlyrik

überall nachvollziehbar, während

die Dialoge und Lehrstücke (dem
Italiener als Operette morali geläufig)
sich als jene pointierten Meditationen
über die Hinfälligkeit aller
Wunschvorstellungen bestätigen, die
Leopardis Mensch, dem - wie Horst
Rüdiger in seinem dichten Nachwort
schreibt - Leben bloss als Täuschung
erscheint, Glaube als Trug und
Genuss als Ekel, unentwegt als Schranken

gegen die umfassende Erfahrung
des Nichts aufzubauen trachtet. Eine
existentielle Erfahrung, die - auch
Jonard betont das wohl zu Recht -
Situationen vorwegnimmt, denen ge¬

rade unsere Zeit wieder besonders
intensiv ausgesetzt ist.

Neben den Canti und den Operette
morali gehört der sogenannte Zibaldone

unverzichtbar zu Leopardis
literarischem Œuvre. Der Dichter
führte bekanntlich unter dieser
Bezeichnung vom Sommer 1817 bis
Ende 1832 ein literarisch-philosophisches

Tagebuch, das - aus Reflexionen

und Maximen bestehend - sich
gewissermassen als Seismogramm
seiner geistigen Entwicklung erweist.
Doch mit Entwicklung lässt sich
Leopardis inneres Abenteuer eigentlich
kaum bezeichnen; das belegt die
erwähnte Studie Norbert Jonards sehr

genau: «C'est moins l'histoire d'une
progression» - stellt der Verfasser
fest - als vielmehr «l'approfondissement

d'une souffrance primordiale.»
Als zweiten Band seiner Leopardi-
Werkausgabe plant nun der Winkler
Verlag, Auszüge aus Alice Vollen-
weiders Übersetzung dieser Essais zu
veröffentlichen. Damit wäre dann -
was schon für diesen ersten Band
gilt -, kompetent vorgestellt und
durch sachkundige Anmerkungen
aufgeschlüsselt, Giacomo Leopardi, dieser

- wie man ihn auch schon
genannt hat - Pascal ohne Gott, endlich

in einer repräsentativen deutschen
Ausgabe greifbar.

Kurt Ringger

1 Norbert Jonard, Giacomo Leopardi:
Essai de biographie intellectuelle, Société
Les Belles Lettres, Paris, 1977. - 2

Leopardi, Gesänge. Dialoge und andere
Lehrstücke, übersetzt von Hanno Helbling

und Alice Vollenweider; mit einem
Nachwort von Horst Rüdiger, Winkler
Dünndruck Ausgabe, Werke erster Band,
München 1978.



SCHWEIZERGESCHICHTE 405

KEIN ANLASS ZU SELBSTGERECHTIGKEIT

Bücher zur neueren Schweizergeschichte

Exil in der Schweiz

Ein Buch aus der DDR, das kritisch
über die schweizerische Emigranten-
und Flüchtlingspolitik während der
Hitler-Jahre berichtet, lässt sich
unschwer abfertigen. Man kann es, eine
probate Methode, ganz einfach
verschweigen. Die andere schlichte
Möglichkeit besteht darin, auf die minimale

Berechtigung von DDR-Autoren
zu harten Urteilen über anderwärtige
geschichtliche Vorgänge zu verweisen.
Wieviel innere Freiheit und wieviel
Menschlichkeit hat die Deutsche
Demokratische Republik ihrer Umwelt
in den vergangenen Jahrzehnten
vorgelebt?

Doch so billig dürfen wir es uns
mit einem Buch wie Werner Mitten-
zweis «Exil in der Schweiz»1 nicht
machen - es sei denn, wir legten es
darauf an, den hiesigen Leser um eine
zwar einseitige, aber mit Sachkunde
gesättigte Darstellung schweizerischer

Zeitgeschichte zu bringen.
Mittenzwei, das ist vorweg klarzustellen,

versteht und bekennt sich als
Marxist, und diese Optik führt aus
liberaler Sicht zu Verzerrungen und
Verengungen. Die Fülle von Stoff
indessen, die der Band erschliesst,
macht die Lektüre zum Gewinn. Es
lässt sich nicht nur behaupten,
sondern belegen, dass an diesem Buch
nicht vorbeikommt, wer sich ernsthaft

mit der jüngsten schweizerischen
Vergangenheit auseinandersetzt.

Mittenzweis «Exil in der Schweiz»

ist in drei Kapitel aufgegliedert. Das
erste handelt, wie der Autor sich
ausdrückt, von der «Zerstörung der
Illusion», der von Faschismen umkreiste
Kleinstaat werde unbeirrt seiner

grossen Asyltradition gehorchen. Wie
bedingt, ja dürftig er es tat, brauchte
nicht von Mittenzwei enthüllt zu werden.

Die Bewohner dieses Landes
können den Sachverhalt in ihrer
Minderheit aus eigenem, Erleben kennen,
in ihrer Mehrheit aus fundierten
Publikationen. Bereits im schonungslosen

Bericht, den Carl Ludwig in
amtlichem Auftrag über unsere
Asylpolitik erstattete, steht zum Beispiel
nachzulesen, dass mitten im Getöse
und Elend des Zweiten Weltkrieges
eine Kantonsregierung allen Ernstes
feststellte, die Flüchtlinge störten das
schweizerische Landschaftsbild. Hier
komplettiert Mittenzwei nur bereits
Bekanntes - mit Hinweisen etwa auf
den offiziellen Sprachgebrauch. Da
war, durchaus nach dem «Wörterbuch
des Unmenschen», von der
«Ausschaffung» unerwünschter Flüchtlinge
die Rede, die, nochmals nach dem
nämlichen Wörterbuch, als «wesensfremde

Elemente» galten. Dies und
vieles sonst machen es schwer, Mittenzwei

zu dementieren, wenn er von
einer Zurücknahme der Sendung
Henri Dunants spricht.

Das ausladende zweite Kapitel, das
sich nach Inhalt und Umfang als

Hauptteil des Buches erweist,
beschreibt die Wege und Stationen der
künstlerischen Emigration in der



406 SCHWEIZERGESCHICHTE

Schweiz. Hier wird dargestellt, wie
unterschiedlich man mit grossen
Namen, Thomas Mann vorab, und
kleineren, auch lästigeren verfuhr, wie
Kämpfertum von gestern in Resignation

umschlagen konnte, wie es die
trotzige Selbstbehauptung gab, aber
auch ratenweise den Tod im Zerfall
aus Verzweiflung. Entwurzelt zu sein,
nicht arbeiten zu können, zum
Schweigen und Warten verdammt -
das war eine Last, für alle schwer und
für manche zuletzt nicht mehr zu
tragen.

Im Schlusskapitel wendet sich
Werner Mittenzwei dem Zürcher
Schauspielhaus als dem, wie er sich
ausdrückt, «Sammelpunkt deutscher
antifaschistischer Künstler» zu. Die
Darstellung ist vorläufig - der Autor
will sie zu einem eigenen Buch
ausweiten, auf das man gespannt sein
darf. Aber schon so, in der Raffung
auf dreissig Seiten, gewinnt der Leser
eine hinreichende Vorstellung vom
exemplarischen Rang dieses Hauses,
das eigentliche Traditionen prägte, in
der Schweiz mit Dürrenmatt und
Frisch, in Ostberlin mit Langhoff
und Heinz.

Zur Fracht, die dieses Buch
einbringt, wäre vieles noch anzumerken

- höchst aufschlussreich und kaum
mehr bekannt ist etwa die Rolle des
Cabarets «Cornichon» im geistigen
Widerstand, die Mittenzwei ausführlich

beschreibt. Kritische Distanz ist
bei der Lektüre des Bandes vonnöten,
aber nicht minder die Bereitschaft,
sich selbstkritisch mit den Fakten
auseinanderzusetzen. Dann wird sich das
Nachdenken über die Vergangenheit
in die Gegenwart und in die Zukunft
wenden.

Aufgearbeitete Aargauer
Geschichte

Jubiläen verrauschen und werden vom
Alltag verschlungen, selbst wenn sie
nebenher so üppige Fernseh-Wirbel
verursachen wie die Festlichkeiten
zum 175jährigen Bestehen des Kantons

Aargau. Tag und Jahr vermag,
wenn überhaupt, ein Werk zu
überdauern, das auf einen solchen Anlass
hin in Auftrag gegeben wurde. 1978
ist, was den Aargau angeht, auf
Veranlassung des Regierungsrates der
dritte Band der Kantonsgeschichte2
erschienen, der die Zeit zwischen 1885
und 1953 beschlägt. Wir verdanken
ihn dem Historiker Willi Gautschi,
der schon das wohl fundierteste Buch
über den Generalstreik geschrieben
hat.

Ungetrübte patriotische Erbauung
beschert dieser Band dem heimatlichen

Leser nicht. Man erinnert sich
bei der Lektüre des öftern eines Satzes
im regierungsrätlichen Geleitwort, der
betont, dass der Autor in voller Freiheit

habe schreiben können, aber auch
die Verantwortung für das Geschriebene

werde tragen müssen. Nun, der
Historiker Willi Gautschi wird sie mit
Fassung zu tragen wissen, wie er
zuvor auch souverän seine Freiheit
nutzte. Was wir vor uns haben, ist ein
Meisterwerk geschichtlicher
Darstellung.

Gautschis Buch schüdert in einem
ersten Kapitel, das die beiden letzten
Jahrzehnte des vergangenen
Jahrhunderts und dann noch die Zeit bis
zum Ersten Weltkrieg umfasst, die
aargauische Entwicklung vom Bauern-
zum Industriekanton, die Entfaltung
der direkten Demokratie und den

Kampf um den Wohlfahrtsstaat. Das



SCHWEIZERGESCHICHTE 407

nächste Kapitel beginnt mit der
Mobilmachung von 1914 und endet mit
dem Generalstreik und den
Auseinandersetzungen über den schweizerischen

Beitritt zum Völkerbund.
Dann folgt, noch brisanter in der

Annäherung zur Gegenwart, die
Beschreibung der Zwischenkriegszeit:
Wirtschaftsnöte, innerpolitische
Irrungen und Wirrungen mit helvetischem

und aargauischem Frontenfrühling,

zuletzt der Übergang von der
Landesausstellung von 1939 in einen
neuen Aktivdienst. Über die Zeit des
Zweiten Weltkrieges berichtet das
vierte Kapitel, das beispielhaft
differenzierte Abschnitte über unsere im
ganzen wenig erhebende Flüchtlingspolitik,

die Fünfte Kolonne und die
zwielichtige Ostfrontmission des
Divisional Eugen Bircher enthält.

Das letzte Kapitel schliesslich
beschreibt die Nachkriegsjahre bis zum
aargauischen KantonsJubiläum von
1953, die mit politischen Abrechnungen

begannen, aber auch strafrechtlichen.

Und zum Abschluss noch eine
Tat, die nachwirkt bis in unsere Tage:

die Begründung der Kulturstiftung
Pro Argovia.

Das Buch wird, so wenigstens steht

zu hoffen, in der jüngeren wie in der
älteren Generation betroffene Leser
finden. Masslose Verblendung und
Sündenfälle der Intoleranz - all das
brauchten und brauchen wir keineswegs

in der Ferne zu suchen. Unsere
eigene Vergangenheit, die aargauische

zum Beispiel, belegt derlei
hinreichend. Anlass zu Selbstgerechtigkeit

verschafft uns dieses Buch jedenfalls

nicht - und just das ist eine
seiner herausragenden Qualitäten.
Der Historiker Willi Gautschi lehrt
aber noch anderes: Sorgsamkeit und
Fairness im Urteil. Ein Buch über
Vergangenes also, das uns für die
Gegenwart rüstet - wenn wir nur wollen.

Oskar Reck

1 Werner Mittenzwei, Exil in der
Schweiz. Verlag Philipp Reclam jun.,
Leipzig 1978. - 2 Willi Gautschi,
Geschichte des Kantons Aargau, Dritter
Band, 1885—1953. Baden Verlag AG,
Baden 1978.

DAS DICHTENDE BASEL

Haltla!

Das «Zürichdeutsche Wörterbuch»
verzeichnet den Ausdruck «Haltla»
nicht. Wer aber, wie ich selber, seine
Jugend im Aargau - und zum Teil
in der Nachbarschaft Basels -
verbracht hat, dem ist er vertraut. Mit
dem Zuruf «Haltla!» fordert man
einen andern oder sich selber auf, mit
etwas aufzuhören oder bei etwas zu
verweilen. Dieter Fringeli hat unter

diesem Titel eine Anthologie von
41 Autoren herausgebracht, die in
Basel und Umgebung leben und
schreiben1. Neben der Schriftsprache
ist auch die Mundart vertreten. Jeder
Beiträger wird mit einer ganzseitigen
Fotografie von Kurt Wyss vorgestellt.
Ein bunteres Buch lässt sich kaum
denken. Da finden sich zum Beispiel
Gedichte in Obwaldner Mundart von
Julian DiUier, der Anfang eines

Henry-Dunant-Dramas von Dieter



408 BASEL LITERARISCH

Forte, eine Apostel-Paulus-Paraphrase

von Huldrych Blanke, und Urs
Widmer erinnert sich an jenen Basler
Deutschlehrer, der lauter
Fährengeschichten geschrieben hat. Und so
könnte ich fortfahren, Namen und
Titel aufzuzählen ad libitum. Das
«Haltla!» gilt dem Leser, welchen das
Buch einlädt, hier einmal zu verweilen

- bei dem, was die Basler Autoren zu
sagen haben. Es ist, scheint mir, recht
widersprüchlich.

Weltoffene Stadt - oder Hexenkessel?

Immer wieder kommt zur Sprache,
wie diese Schreibenden zu ihrem
Schreiben stehen - und ihre
Beziehung zu Basel. Nur das letztere
interessiert uns hier, weil sich über das
erstere nichts allgemeines sagen lässt,
das Thema auch recht abgedroschen
ist.

Ältere Basler Mundart-Patriarchen
wie Blasius oder Fridolin und andere
zeigen eine ungebrochene Zuneigung
zu Basel, das sie als eine «weltoffene
Stadt» empfinden, den Basler selber
als «heiteren und witzigen Bebbi»
(S. 49). Sie haben sich der Mundart
angenommen, sei es, dass sie Basler
Gebrauchslyrik schreiben - oder dass
sie sogar ein baseldeutsches Wörterbuch

geschaffen haben. Und in der
Tat enthält ja dieser niederalemannische

Dialekt so viel Eigenartiges und
Reizvolles, dass er, angesichts der
allgemeinen Sprachverwässerung, in
seiner ursprünglichen Lautung
festgehalten zu werden verdient. Wie
viele Eigentümlichkeiten enthält nur
schon ein simples Sätzchen wie dieses:
«Er miend an d faasnacht koo, dëërt
isch e luschtigs lääbe!» Typisch die

Entrundung «miend» statt «müend»,
das aspirierte k von «k(h)oo» statt
«choo» - oder die Dehnung in offener

Silbe «lääbe» statt «labe». Mit
solchen Eigenheiten tritt der Basler Dialekt

in den Gegensatz zu den meisten
andern Schweizer Mundarten.

Aber auch von auswärts
zugezogene Autoren wie Rolf Hochhuth
bezeugen der Rheinstadt ihre
Sympathie. Er erzählt von dem
Wohlwollen, das die Basler - im Gegensatz

zu den Deutschen - seinen
dramatischen Anfängen entgegenbrachten.

In Basel könne man noch Mensch
sein, leben und leben lassen. «Hier
gibt es noch keine Masse und keine
Slums, hier ist der Einzelne noch ein
Individuum, hier kennt noch der
Brief- und Telegramm-Träger die
Leute persönlich ...» (108). Hochhuth

zitiert auch Otto Flake, der die
Stadt als «atmende Lunge» apostrophiert

habe, der es nicht an Sauerstoff
fehlte, weil sie «an der entscheidenden
Biegung des Rheines eingesetzt» worden

sei (106). Ja, wenn der gute Rhein
auch heute noch den Sauerstoff
verbürgen könnte

Zu dieser «atmenden Lunge»
setzen aber andere Autoren energische
Fragezeichen. Hans Häring spricht
geradezu von einer von den Konzernen

«zerstunkenen Region» und von
«babylonischen Türmen des Todes».
Damit spielt er nicht nur auf die
chemische Industrie, sondern auch auf
die Atomkraftwerke an (95). Und
Christoph Geiser schreibt: «In dieser
Stadt setzt sich alles fest, bleibt alles
sitzen und hängen, aus dieser Stadt
zieht nichts ab Ein Kessel, in den
alles hineinfährt, mit giftigem
Gestank, nicht mehr herauskann; ein
Hexenkessel, im Hochsommer» (88/



BASEL LITERARISCH 409

90). Mithin wäre Basel kaum mehr
durchgehend bewohnbar Aber
auch sonst sind dem altehrwürdigen
Basel einige Steine aus der Krone
gefallen. Denn manche Beiträger lassen
jene humanistisch-tolerante
Universitätsstadt - mit Erasmus von Rotterdam,

Jacob Burckkardt und Karl
Jaspers im Wappen - nicht mehr
gelten.

Was ist nun Basel wirklich? Wer
darauf eine Antwort wusste! Bei
Hansjörg Schneider ist die Jugendliebe

zu dieser Stadt einer frustrierten
Vernunftehe gewichen: «Ich liebe
Basel nicht mehr, ich fühle mich nicht
mehr fremd hier.» Der Reiz des
Unbekannten ist verlorengegangen. Er
bezichtigt die Stadt der Durchschnittlichkeit.

«Gerade die grossbürgerliche
Tradition verhindert heute, dass
Basel wieder zu einem geistigen
Zentrum wird In Basel werden die
Probleme nicht auf die Spitze getrieben,

sondern gedämpft» (182/184).
Und damit sind sie halt nicht gelöst.

Aber schlägt denn in dem allzu
abgedämpften und «dezenten» Basel
nicht wenigstens einmal im Jahr die
Stunde der Wahrheit: an der
Fasnacht? Auch ihr begegnen die
Autoren ganz verschieden, begeistert,
distanziert oder ablehnend, je nach
Temperament. Der Basler ist bekannt
für seine bissige Witzigkeit. Aber wem
ist mit solchem Feuerwerk geholfen?
Elisabeth Meylan schreibt - und das
scheint mir bemerkenswert: «Da war
zum Beispiel die vielgepriesene
Ironie, die destruktiv sein konnte, weil
sie manchen Unternehmungsgeist
lähmte und letzten Endes kaum noch
etwas gelten liess. Da war die
berühmte Toleranz, die im Grunde sehr
oft Unverbindhchkeit war» (141).

Summa summarum: eine Stadt
wie andere Städte. Und wie man lebt
in ihr: sozusagen eine Charakterfrage.
Sage mir, wie du zu Basel stehst, und
ich sage dir, wer du bist!

Die Fakten und die Fiktion

Manche Beiträge muten ganz
realistisch an, das heisst, der Ablauf der
Erzählung ähnelt dem Ablauf unseres
Alltags. Aus Protest gegen diesen Alltag

und seine vermeintliche Wirklichkeit

sprengen einige Schriftsteller die
Grenzen und werden surrealistisch.
So schreibt etwa René Regenass: «In
mühseliger Kleinarbeit wickelte er
seine Träume in Seidenpapier ein.
Darauf warf er sie aus dem Fenster
auf die Strasse hinunter, wo sie eine
verheerende Wirkung hatten. Im
allgemeinen Chaos soll es zahlreiche
Verletzte gegeben haben ...» (167).

Ist dieser «Er» vielleicht ein
Schriftsteller, der seine subtilen
Gespinste auf die Strasse, das heisst ins
Publikum wirft? Doch bleibt dann die
«verheerende Wirkung» des öftern
aus, weil die Träume allzu subtil
waren oder doch nicht subtil genug!

Durch blosse Kopie der vorgegebenen

Wirklichkeit können wir nicht
zur Kunst gelangen. Wir müssen uns
zwar füllen mit Wirklichkeit, aber
dann gilt es, sie umzuprägen nach dem
Bilde unserer eigenen Persönlichkeit.
Keine Kunst ohne Phantasie! So
schiessen denn heute, in unserem
nach-realistischen Jahrhundert, von
überallher Utopie und Phantastik in
die Textur der Texte ein. Aurei
Schmidt kommt, anhand einer wilden

Detektiv-Geschichte, auf den
Unterschied zwischen den Fakten
und der Fiktion zu sprechen. Der



410 BASEL LITERARISCH

Schreibende hat die Fakten hinter
sich zu lassen, um Fiktion zu schaffen

- in früheren Zeiten hätte man
vom «Schöpferischen» gesprochen.
Literatur «beruht darauf, dass sie
die Wahrheit wiedergibt, indem sie
sie erfindet» (181). Das Mögliche
müsse sich gegen das nurmehr
Bestehende erheben. Dem würde ich
zustimmen. Dagegen hätte ich Bedenken,

das Prinzip der Realität «repressiv»

zu nennen. Denn wer liesse sich
davon schon unterdrücken? Phantasie
findet wohl immer eine Bahn, um den
ausgetretenen Pfaden zu entfliehen;
und wer keine Phantasie hat, der
Banause, der lebt mit seiner Wirklichkeit
im besten Frieden.

Kürzestgeschichten und
Kürzestgedichte

Kurzgeschichten hat es schon immer
gegeben; neueren Datums aber scheinen

die «Kürzestgeschichten». Trotz
äusserster Kürze wollen sie doch noch
etwas erzählen. Ein Beispiel von Heinrich

Wiesner lautet, unter dem Titel
«Die Last»: «Er füllte einen Sack mit
Sand, der genau seinem Körpergewicht

entsprach, und hob ihn auf
die Schulter. Während er davonging,
spürte er, wie sehr er sich zur Last
fiel» (214). Das Faktum, dass die
Menschen sich selber zur Last zu
fallen pflegen, ist hier in Fiktion
gewandelt. In zwei kurzen Sätzen wird
es sichtbar gemacht.

Dementsprechend könnte man
auch von «Kürzestgedichten»
sprechen. Der Herausgeber des Bandes
selber hat welche beigesteuert. Sie
sind aphoristisch knapp und dem
Wortspiel verpflichtet; die Gattung
hat sich auch in der Mundart be¬

währt. Hier ein gutes Beispiel von
Dieter Fringeli:

hürote

är het si
un si het
ihn:

jetzt hei sis

Ich komme zum Schluss. 41
Autoren kann man nicht unter einen Hut
bringen; es müsste ein sehr elastischer
Schlapphut sein! Gerade die
Mannigfaltigkeit macht den Reiz eines
solchen Buches aus. Sicher sind die
Beiträge in jeder Hinsicht ungleich.
Einige geben sich recht revolutionär;
einer ist von so kruder Obszönität,
dass ich vermute, der Herausgeber
habe ihn nur aufgenommen, um die
Fama von Basels dezenter Gross-
bürgerlichkeit zu widerlegen. Einige
Gedichte von Rainer Brambach
gehören wohl mit zum Besten des Bandes.

Aber auch manche Autoren, die
ich gar nicht zu erwähnen die
Gelegenheit fand, haben Gutes geschrieben.

Ein solches Buch müsste eigentlich,

wie ein Lesebuch, in kleinen
Rationen, Stück für Stück, gelesen werden

- als Minutenlektüre, vor dem
Einschlafen zum Beispiel, wenn es

nicht gerade die flagrantesten Texte
sind. Hier kann man erfahren, wie
zeitgenössische Autoren sich und die
Umwelt sehen. Hier stellt sich das
dichtende Basel vor, und wir machen

gerne mit ihm Bekanntschaft.

Arthur Häny

1 Haltla. Basel und seine Autoren.
Herausgegeben von Dieter Fringeli.
Fotografiert von Kurt Wyss. Buchverlag
Basler Zeitung 1978.


	Das Buch

