
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 5

Artikel: Lehren aus der persischen Revolution

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Hottinger

Lehren aus der persischen Revolution

Das ungelöste Dilemma von Islam und Moderne

Die Revolution Irans, die heute wahrscheinlich erst in ihrer Anfangsphase
steht, ist bisher reich an Lehren gewesen. Manche davon waren klassischen,

aristotelischen Inhalts; man sah den Alleinherrscher sich schrittweise

vom beherrschten Volk isolieren. Sein Verständnis dessen, was
unter dem von ihm beherrschten Volk vorging, nahm immer weiter ab.

Nur noch über seine Gemahlin vermochte er ein dünnes Band mit den
Persern überhaupt noch aufrechtzuerhalten. Die Beziehungen zwischen
ihm und seiner Bevölkerung wurden von Schmeichlern und «Sicherheitsfachleuten»

systematisch abgebunden. Am Ende (Sommer 1978) war der
Herrscher so weit in die Isolierung geraten, dass er sich nach dem Urteil
eines aussenstehenden Beraters, der noch bei ihm Zugang fand, aus der
Schreibtischarbeit einen Fetisch gemacht hatte; ihm gab er sich viele Stunden

lang täglich hin, um sich selbst davon zu überzeugen, dass er arbeite
und die Geschicke seines Landes in der Hand halte. In Wirklichkeit jedoch
waren, nach dem Urteil des gleichen Gewährsmannes, seine «Mitarbeiter»
und die auf Schnellprofite ausgehenden Schmeichler in der Lage, ihm jene
Papiere zur Bearbeitung unterzuschieben, die ihnen passten, und zwar in
einer nicht den Realitäten entsprechenden Form, die ihren Interessen
entsprach. Der Herrscher, so sein persischer Berater, machte sich Arbeit
mit gefälschten Papieren, um nicht gezwungen zu sein, den Realitäten ins

Auge zu blicken.

Die Schlüsselposition der Geheimpolizei

Die zentrale Stellung unter den «Mitarbeitern» des Herrschers, die zu
seiner Intoxikation beitrugen, nahmen die verschiedenen Geheimdienste
ein, einer jeweils zur Kontrolle des anderen geschaffen, deren Vorgesetzte
täglich beim Monarchen Vortrag hielten. Der wichtigste und ausgedehnteste

Geheimdienst war die SAVAK (Abkürzung für «Reichssicherheitsorganisation»).

Dieser Sicherheitsdienst war nach der Rückkehr des

Schahs im Jahre 1953 mit amerikanischer Hilfe gegründet worden und
hatte seinen Machtbereich seither immer mehr ausgedehnt. Weil es sich



374 DIE PERSISCHE REVOLUTION

um einen militärischen Sicherheitsdienst handelte, den der Schah, als
Oberkommandierender der Armee, seiner eigenen Person direkt
unterstellen konnte, war er immer mehr zum eigentlichen Regierungsinstrument
des Monarchen geworden, das ihm dazu diente, seine Ministerien zu
umgehen und zu «kontrollieren». Die Minister selbst wurden durch die
Savak in Unsicherheit und Furcht gehalten. Doch die Kontrolle der
Kontrolleure erwies sich als schwierig. Die Savak ging bald dazu über,
Scheinbedrohungen des Regimes zu provozieren. Sie hat zum Beispiel die
innerpersische Branche der kommunistischen Tudeh-Partei während Jahren
«geleitet», indem sie einem ihrer Infiltranten in der Partei erlaubte, deren
«Führung» zu übernehmen.

Es lag auch in den Machtinstinkten der Savak-Chefs, dass sie versuchten,

eine vollkommen widerspruchslose Gesellschaft zu erfinden; und als
sie dies weitgehend erreicht hatten, genügte ihnen die Widerspruchslosig-
keit nicht mehr, sie müsste sich in systematische Lobeshymnen auf den
Herrscher ausdrücken. Intellektuelle, die bloss schwiegen und nicht auch
lobpriesen, wurden «bestraft», was bis zu Prügel und Folter gehen konnte.

Die Perser antworteten auf diese Zwänge durch Auswanderung der
Besten, Rebellion der Jugendlichen, konformistischen Zynismus einer
negativen Auslese, die dann nach aussen hin als die «Elite» des Regimes in
Erscheinung trat, Geld verdiente, und sich, soweit sie über praktische
Intelligenz verfügte, Absprungmöglichkeiten ins Ausland offen hielt. Die
Geheimpolizisten legten ihre schwere Hand auf das gesamte Informationsund

Kommunikationsnetz Irans und verwandelten es in ein Werk ihrer
Machtspiele und Interessen. Von den besonderen Folgen des ihnen über-
gebenen Informationsmonopols wird noch die Rede sein.

Eine Armee des Herrschers, nicht der Nation

Seit seiner Rückkehr von 1953 liess der Herrscher es sich angelegen sein,
die Armee persönlich in die Hand zu nehmen. Er bestimmte, welche
Offiziere befördert wurden, und er schritt zu Entlassungen von solchen, die
ihm nicht genügend loyal erschienen. Dabei scheint es oft zu Verwechslungen

zwischen Loyalität und Schmeichelei gekommen zu sein. Die Auslese

unter den Offizieren, die so getroffen wurde, war negativ. Es war
bekannt, dass die schwächsten Kadetten der Militärschulen es in vielen Fällen

in ihrer Offizierskarriere am weitesten gebracht hatten, während die
Besten der Klasse entlassen worden waren.

Die besondere Mentalität, die den Soldaten und Offizieren eingetrichtert

wurde, bestand darin, dass die Loyalität der Armee ganz auf die Per-



DIE PERSISCHE REVOLUTION 375

son des Herrschers konzentriert werden sollte. Das hat geschichtliche
Hintergründe; der Vater des Schahs und Begründer der Dynastie war ein
Unteroffizier und Offizier gewesen, der sich in unruhigen Zeiten zum
Heerführer aufgeschwungen hatte und die Armee stets als seine eigene
Hausmacht angesehen hatte. Heerführer waren natürlich schon früher
viele der grossen Schahs Persiens gewesen. Unter Moussadegh war dann
die iranische Armee überwiegend «national» orientiert worden; es waren
jedoch die auf den Herrscher hin ausgerichteten Elemente unter den Offizieren,

die mit amerikanischer Hilfe den Anti-Moussadegh- und Pro-Schah-
Coup durchführten, der die Wiedereinsetzung des Herrschers erlaubte
(Zahedi-Coup vom 19. August 1953). Nach seinem Gelingen wurde die
Armee von den Pro-Moussadegh- und Pro-Tudeh-Offizieren gereinigt, und
es ergab sich als logische Folge, dass sie zu einer Loyalitätsform zurückkehrte,

die sich ganz auf die Person des Herrschers konzentrierte. Die
Ausrichtung der Berufsoffiziere auf den Schah hin wurde dadurch gefördert,

dass die Armee streng getrennt von der übrigen Gesellschaft lebte
und die Offiziere hohe Gehälter und zahlreiche andere Privilegien erhielten,

von denen sie wussten, dass sie dem Herrscher zu verdanken waren
und mit ihm vermutlich verschwinden würden.

Das Treibhausklima der Erdölgelder

Die Vervierfachung der Erdöleinnahmen vom Ende des Jahres 1973 trug
entscheidend zur allgemeinen Verschlechterung des sozialen Gesamtklimas

bei. Rein wirtschaftlich beging der Herrscher den Fehler, entgegen
den Warnungen seiner Fachleute eine Verdoppelung des Wirtschaftsplanes

anzuordnen, der 1974 begann und 1977 im Chaos der Überhitzung
scheiterte. Das vermehrte Einkommen war vorhanden, doch die physische
Infrastruktur Irans - Häfen, Strassen, Städte, Schulen - sowie die
menschliche - Ausbildung, Arbeitskräfte, Kontroll- und Direktionsfähigkeiten

- war zu schwach. Sie genügte höchstens den Ansprüchen des

ursprünglich entworfenen Planes, und sie konnte nicht einfach auf Befehl
verdoppelt werden.

Die Folgen des Geldüberschusses waren wirtschaftlicher, sozialer und
moralischer Natur: Inflation, Anschwellen der Städte, Abwanderung aus
dem Lande, Korruption in grösstem Ausmass, wobei eine Kausalverbindung

zwischen Korruption und wirtschaftlichen Fehlleistungen entstand.
Weil es praktisch jedem Dirigenten möglich war, von irgendwelchen
Projekten, die er im Namen des Staates oder einer Gesellschaft durchführte
(um die Gesellschaft zu bilden, war es freilich meist nötig, irgendeine Per-



376 DIE PERSISCHE REVOLUTION

sönlichkeit des Hofes an ihr zu beteiligen), Gelder für seinen Privatbedarf
abzuzweigen (5, 10 oder 15 Prozent), waren die meisten Dirigenten daran
interessiert, dass möglichst viel zu möglichst hohen Preisen eingeführt,
gebaut, unternommen werde, damit sie ihre legalen und illegalen Kommissionen

einstreichen konnten. Ob später das von ihnen aufgebaute
Unternehmen rentierte und zweckmässig arbeitete, war ihnen unwichtig. Ihren
Gewinn hatten sie schon aus den «Kommissionen» herausgeschlagen. Das

fertige Unternehmen konnte in irgendeiner Form stets auf den Staat
abgewälzt werden.

Eine Geldmentalität entstand, die unter anderem die traditionelle
persische Höflichkeit weitgehend zugrunde richtete. Nur noch Geld wurde
respektiert; es mussten freilich schon Millionenbeträge sein, und im
vorherrschenden Klima eines weit vorangetriebenen Zynismus blieb Geld als
das einzige Erfolgssymbol übrig.

Der Geldmentalität fiel die Landwirtschaft Irans zum Opfer. Nachdem
die Landreform von 1963 an der Elimination der Grundbesitzer und der
Unfähigkeit des Staates gescheitert war, ihre Funktion durch befriedigend
arbeitende Kooperative zu ersetzen, wurde das Schlagwort «Agro-
Industrie» Mode. Machtvolle Gesellschaften, fast immer mit Beteiligung
irgendwelcher Hofkreise, kauften die Ländereien auf, erstellten
Motorpumpen, die den herkömmlichen Ghanats (unter der Erde geführten,
künstlichen Wasserläufen) das Grundwasser entzogen und versuchten, im
grossen Stil anzubauen. Meist mit geringem Erfolg. Die Bauern wurden
zum Abwandern in die Städte gezwungen, wo sie vorübergehend als
Bauarbeiter Beschäftigung fanden.

Die landwirtschaftliche Produktion ging bedeutend zurück. Doch es

führte nur dazu, dass neue Oligopole entstanden, die sich mit dem Massenimport

von Lebensmitteln befassten; Eier wurden im Flugzeug aus dem
Balkan eingeführt; Orangen aus Spanien; Gefrierfleisch aus Australien
und Neuseeland. Die Lebenshaltungskosten stiegen dementsprechend.

Überfremdung

Die Uberhitzung der iranischen Wirtschaft brachte Überfremdung in jeder
Beziehung ins Land, Arbeitskräfte mussten importiert werden, viele kamen
aus Korea, aus Afghanistan und aus den umliegenden Ländern. Auch
Manager wurden gebraucht; man holte sie aus den Vereinigten Staaten und
aus Europa und bezahlte sie gut. Importieren war leicht und brachte viel
Gewinn; Gegenstände aus aller Herren Länder wurden daher nach Iran
gebracht. Es gab eine Luxusschicht, für die das Teuerste nicht teuer genug



DIE PERSISCHE REVOLUTION 377

sein konnte, und falls die Importeure je irgendwelche Bedenken empfanden,

dass sie in ein Land, in dem immer noch viele Bewohner nah an
der Hungergrenze lebten, nutzlose und hässliche Gegenstände in Massen

hineinpumpten, dürften sie sich rasch damit getröstet haben, dass sie

mithalfen, «die Petrodollars zirkulieren zu lassen» wie das Schlagwort von
1974 lautete. Während so die reichen Geldverdiener in importierten
Luxusartikeln schwammen und auch gerne Reisen in Länder unternahmen, in
denen es sich bequemer leben liess als in Iran, Südfrankreich z. B. oder
Kalifornien, erschwerten die überlasteten Substrukturen in den
Grossstädten und sogar auf dem Lande den einfachen Persern das Leben. Man
hatte soviele Automobile, vollständig oder in Bestandteilen eingeführt, die
dann im Iran montiert wurden, dass der Verkehr in den grösseren Städten,
besonders in Teheran, unerträglich geworden war. Die glücklichen
Autobesitzer verbrachten täglich Stunden in Verkehrsschlangen, und sie pflegten
ihre Nerven dadurch zu entspannen, dass sie auf Fussgänger Jagd machten,

die versuchten, die Strassen zu überqueren. Die Wasserversorgung
war, besonders in den armen Stadtteilen, schlecht; die Elektrizitätsversorgung

begann 1977 zusammenzubrechen; es bestand eine Wohnungsnot,
die sich in gewaltig übertriebenen Mieten ausdrückte und bewirkte, dass

in den südlichen Stadtteilen bis zu sechs Personen in einem Zimmer wohnen
mussten.

All das wurde von den Persern als «Amerikanisierung» empfunden;
begreiflicherweise. Ihre eigene herkömmliche Kultur halb ländlicher Art
legte grossen Wert auf reines Wasser, Gärten, Früchte, umschlossene

Eigenräume für eine jede Familie, stille Strassen und Plätze, enge
Verbindung der Städte zu dem umliegenden Land und der Wüste. Es

war eine subtile, feinst ausgebildete und hochgezüchtete Zivilisation
gewesen, die stets darauf ausgegangen war, aus einem Minimum von
materiellen Grundlagen ein Maximum von subtilen Lebensfreuden zu ziehen.
Die Perser erlebten unversehens die Umkehrung: maximaler materieller
Verschleiss, der statt zur Befriedigung des Individuums zu seiner Frustration

und Flucht in den Traum von noch grösserem Aufwand führt.

Die «grosse Gesellschaft»

Die Überfremdung war auch in den Zielsetzungen des Staates sichtbar.
Die politische Ausrichtung wurde vom Schah allein beschlossen. Er setzte
sich in den Kopf, dass er eine «grosse Gesellschaft» aufbauen wolle (nach
dem Slogan von Johnson), die bis gegen 1985 Grossbritannien «überholen»

müsse.



378 DIE PERSISCHE REVOLUTION

Schon auf diesem mehr theoretisch-abstrakten Niveau hatte die
Zielsetzung des Herrschers so gut wie nichts mit dem Land und seinen Interessen

und Gegebenheiten, Nöten und Wünschen zu tun. Was noch
deutlicher wird, wenn man die einzelnen Massnahmen ansieht, mit denen der
Schah seinen erklärten Zielen näher kommen wollte. Die Grösse Irans
schien ihm offenbar weitgehend durch militärische Macht definiert zu sein.

Er versuchte aus seinem Land eine «regionale Vormacht» zu machen, die
Verantwortung für «Ruhe und Ordnung» in den benachbarten Ländern
und Ozeanen mit übernehmen sollte. Washington befürwortete solche
Pläne, wenn es sie nicht sogar inspirierte, weil sie die Vereinigten Staaten
eines Teils ihrer weltweiten Verantwortlichkeit zu entheben versprachen
und ausserdem Petrodollars einbrachten.

Dem Schah konnten keine Waffen teuer und modern genug sein. Um
sie zu bedienen, mussten ausländische Fachleute ins Land gebracht werden.

Es gab gegen Ende seines Regimes etwa 40 000 hochbezahlte
amerikanische Ausbilder und Waffenfachleute, auf je zehn iranische Soldaten
einen. Reibungen zwischen den hochbezahlten und nicht immer taktvollen
Amerikanern und ihren iranischen Kollegen und Untergebenen trugen
dazu bei, dass gerade die technischsten Waffengattungen, so die
Luftwaffentechniker, eine «revolutionäre» Mentalität entwickelten und am Ende
zur Sprengung und Auflösung der Armee entscheidend beitrugen, indem
sie sich für Khomeiny erklärten, den Revolutionärsgruppen Waffen
verschafften und den Kampf gegen die Garde des Schahs aufnahmen, als diese

am 8. und 9. Februar gegen die Luftwaffentechniker einschreiten wollte.
Ihre Einheiten sind heute die «revolutionärsten», die sich weigern, die von
der Regierung eingesetzten Kommandanten anzuerkennen.

Aufrüstung wozu?

Ob bei den Waffenkäufen Illusionen des Herrschers von einer Regionalmacht

den Ausschlag gaben, oder ob diese nur ein Vorwand waren, um
viel Geld auszugeben (was allerhand Mittelsleuten, darunter auch hohen
Offizieren, entsprechend hohe Vermittlungs- und Bestechungsgelder
einbrachte), ist heute kaum mehr auszumachen. Die beiden Motive müssen
zusammengewirkt haben.

Jedenfalls aber war den meisten denkenden Iranern deutlich, dass es
sich bei den Regionalmachtträumen um Illusionen handelte. Sie wussten und
sagten es immer in vertraulichen Gesprächen, dass ihre Armee «nie» gegen
jene des sowjetischen Nachbarn aufkommen könnte, während sie den
Streitkräften aller unmittelbaren Nachbarn im Süden überlegen gewesen
wäre. An Krieg mit der Türkei, mit Pakistan oder Afghanistan war ohne-



DIE PERSISCHE REVOLUTION 379

hin nicht zu denken. Die meisten Iraner sahen in den Milliardenbeträgen,
die für Rüstungszwecke ausgeworfen wurden, blosses «Spielzeug für den
Schah», das ihnen unnötig teuer vorkam.

Dagegen empfand die grosse Masse der muslimisch traditionell
orientierten Iraner Ärger und Scham über die heimliche Zusammenarbeit des

Schahs mit Israel, die zwar nicht offiziell erwähnt wurde, den Iranern
jedoch durchaus bekannt war. Nachrichten über sie wurden von Mund zu
Mund weitergegeben und auf diesem Wege oftmals noch übertrieben, zum
Beispiel sind die meisten Iraner davon überzeugt, dass die Savak sehr eng
mit den israelischen Geheimdiensten zusammengearbeitet habe, ja praktisch

von ihnen gelenkt und kommandiert worden sei.

Selbsteingeredete Entwicklungseile

Eine andere Illusion des Herrschers, die vielleicht überhaupt nur durch
den mehr oder minder bewussten Wunsch, möglichst viel Geld auszugeben,
herbeigeführt war, um dementsprechend grosse private «Gewinne»
einzuheimsen, bestand aus der oft wiederholten Behauptung, in gut 20 Jahren
würden die Erdölvorräte Irans erschöpft sein, weshalb das Land sich in
grösster Eile in den nächsten 20 Jahren industrialisieren müsse, um nach
der Erschöpfung der Erdölvorkommen fortfahren zu können, auf seinem
bisherigen Standard zu leben. In Wirklichkeit produzierte Iran mehr Erdöl
als es den Finanzbedürfnissen des Landes entsprach. Das Erdöleinkommen
war offensichtlich grösser, als das Land es nutzbringend verwenden konnte.

Die kurze Frist von angeblich 20 Jahren wäre jedenfalls auf das Doppelte

zu verlängern gewesen, wenn die Hälfte des Erdöls produziert worden

wäre, rund 3 Mio Barrels im Tag statt den 6 Millionen, die gepumpt
wurden, und die Erdölgelder in der halben Höhe hätten wahrscheinlich
mehr zur Entwicklung des Landes zu tun vermocht als die übersteigerten
Summen, die in den letzten Jahren das Land überschwemmten, es taten.

Ein Lehrgeld?

Doch dies war nicht die Meinung der Herren des Landes, und die Perser
wiesen abermals auf die Amerikaner, denen sie vorwarfen, auf die Maxi-
malisierung der Erdölproduktion gedrängt zu haben, die ihnen nützte, weil
sie half, den Preis relativ niedrig zu halten und weil das iranische Erdöl
von der westlichen Industriewelt dringend benötigt wurde. «Der Herrscher
tut, was im Interesse der Amerikaner liegt», war der Schluss der Iraner,
«und er handelt dabei gegen die Interessen seines eigenen Landes.»



380 DIE PERSISCHE REVOLUTION

Die überhastige Industrialisierung, die in der Tat vorgenommen wurde,
zeichnete sich dadurch aus, dass sie teuer war, aber nicht in der Lage,
selbst durch Exporte Geld einzubringen. Die staatlichen Stellen behaupteten,

es handle sich um «Lehrgeld», welches das Land eben zahlen müsse,
um die Industrialisierung zu lernen. Doch die Opposition hatte daran
auszusetzen, dass in vielen Fällen die neuen Industrieanlagen, stets im Ausland

bestellt und gekauft, von vornherein so angelegt seien, dass sie keine
eigenständige Produktion hervorbringen konnten, die je Aussicht hatte,
international konkurrenzfähig zu werden. Als Hauptgrund sahen die
iranischen Kritiker die völlige Abhängigkeit der iranischen Industrien von
ausländischen Mutterfirmen.

Atomarer Unsinn

Besonders bitter äusserten sich die iranischen Kritiker über das milliardenschwere

Atomenergie-Programm des Schahs, das ihnen ebenfalls als ein
Gefallen erschien, den der Herrscher dem Ausland erweisen wolle, «gegen
entsprechende Bestechungsgelder», fügten die Skeptiker hinzu. Die Kritiker

wiesen darauf hin, dass Iran ein Erdbebenland sei, in dem die Gefahr
besteht, dass Reaktoren durch Erdbeben zerstört werden könnten; dass ihr
Land neben dem Erdöl reiche Erdgasvorkommen besitze, die noch der
Ausbeutung harrten und dass schliesslich in zwanzig oder dreissig Jahren,
wenn die Erdölvorkommen wirklich zu Ende gingen, die Nukleartechnik
sehr viel weiter entwickelt sein könnte, so dass die bereits gebauten oder
geplanten Atomkraftwerke wahrscheinlich veraltet wären, wenn sie
gebraucht würden.

Dass die übertrieben rasche Industrialisierung die Landwirtschaft
ruinieren half, die bisher die meisten Iraner beschäftigt und das Land
ernährt hatte, erschien den Iranern als weitere bittere Ironie.

Kritik war verboten

Von grösster Wichtigkeit war, dass die Optionen der Regierung des Schahs
in keiner Hinsicht kritisiert oder auch nur in Frage gestellt werden durften.
Die vollständige Macht der Savak über Presse, Radio und Fernsehen
verhinderte dies. Nicht nur gab es keine Kritik, es gab im Gegenteil ständiges
Lob, das - wie unter einer Zensur nicht anders zu erwarten - dermassen
plump vorgebracht wurde, dass jeder Iraner, der es nicht schon von
vornherein wusste, sofort erkannte, dass es sich um Selbstlob handelte, welches
die Regierung sich und dem Schah spendete. Das war ein Grund beständi-



DIE PERSISCHE REVOLUTION 381

ger Irritation für die Iraner, die genau wussten, welch grosse Probleme und
Fehlleistungen ihrem Staat und ihrer Gesellschaft anhafteten und wie dringend

notwendig eine Durchleuchtung der Regierungsbeschlüsse und
-aktionen gewesen wäre.

Doch jeder Versuch der Diskussion, des Vorschlagens von Alternativen
zu den oft höchst fragwürdigen Massnahmen und Beschlüssen von Herrscher

und Regime, wurde von der Geheimpolizei als «Subversion» aufgefasst

und entsprechend grausam bestraft.
Die Staatspartei, Rastakhiz, die der Herrscher in seinen letzten Jahren

aufziehen liess, übrigens meist von Leuten, die einst zur Tudeh-Partei
gehört hatten und die unter der «Behandlung» der Geheimpolizei zusammengebrochen

und zum Regime «übergegangen» waren, war ebenfalls als ein
reines Beifallsinstrument gedacht und wirkte als solches. Die Hauptbedeutung

dieser Staatspartei bestand darin, dass sie die Stelle einnahm und
ausfüllte, die politischen Parteien freier Natur hätte zukommen sollen.

Ebenso hatte der Schah durch direkten Befehl alle kleineren Zeitungen
abschaffen lassen, um nur die grossen übrig zu lassen, die um so leichter
von der Polizei kontrolliert und sogar dirigiert werden konnten.

Intoxikation

Es war wahrscheinlich der Würgegriff der Geheimpolizei und der - mit ihr
eng zusammenarbeitenden - staatlichen Politfunktionäre der Rastakhiz-
Organisation am Nervenstrang eines modernen oder sich modernisierenden
Staates, an der «Kommunikation», welcher die Revolution auslöste. Die
Männer des Geheimdienstes hatten sich in jenem Bereich dermassen
vollkommen eingenistet, dass sie am Ende sich selbst und dem Schah Dinge
vorgaukelten; sie verbreiteten solche Intoxikation, dass sie sich und ihren
Herren selbst damit belogen. Einen Beleg bildete der Artikel, den die
Savak der grössten Tageszeitung von Teheran diktierte und in dem Kho-
meiny und die anderen Religionslehrer schwer beleidigt wurden. Es war
dieser Artikel, der die Manifestationen von Qum vom 8. Januar 1978
auslöste, deren blutige Unterdrückung den Stein der Revolution ins Rollen
bringen sollte, indem danach in 40 Tagen Abstand neue Demonstrationen
in Erinnerung an die Opfer der vorausgehenden ausgerufen wurden.

Zuflucht zum Islam

Allgemeiner gesehen war es die systematische Unterbindung aller Kanäle
der Meinungsäusserung durch die Savakleute und die Politfunktionäre,



382 DIE PERSISCHE REVOLUTION

welche die Bevölkerung unvermeidlich dazu trieb, bei den Geistlichen
Zuflucht zu suchen und eine Möglichkeit, ihre Unzufriedenheit über die
Missstände zu äussern. Khomeiny hatte seit 1963 gegen den Schah polemisiert
und protestiert; er hatte ein begrenztes Pubhkum gefunden, das ihm Gehör
schenkte, die Leute der Basare, die in unmittelbarer Nähe der Moscheen
leben und die wirtschaftlich unter den Modernisierungsbemühungen des

Regimes zu leiden hatten, in erster Linie; dazu kamen die Jugendlichen der
Religionsschulen und manche der mehr traditionalistischen Studenten.
Zum nationalen Helden, zum Sprecher für ganz Iran, hat Khomeiny erst
die Wirtschaftskrise von 1977 gemacht, zusammen mit der Ausdrucksdrosselung,

die in den 70er Jahren am weitesten ging, als die Savak die
Entstehung von Stadtguerillas zum Vorwand dafür nahm, ihre Kontrollen
und Repressionsmethoden noch weiter zu vervollkommnen.

Khomeinys Tonbänder, aus dem Exil von Najaf (Irak) nach Iran
geschmuggelt, sprachen aus, was jeder Iraner empfand, aber nicht sagen
durfte. Die anderen Geistlichen sahen sich bald veranlasst, einen ebenso
radikalen Ton anzuschlagen wie er, wenn sie nicht alle Volkstümlichkeit
verlieren wollten. Von der Volkstümlichkeit jedoch sind die Ayatollahs
in der iranisch-schiitischen Tradition abhängig, denn sie ist es, die bewirkt,
dass die Gläubigen ihnen ihre Zakat-Gelder (Almosensteuer) anvertrauen,
um sie unter die Armen zu verteilen oder um die religiösen Institutionen
aufrechtzuerhalten. Die Geistlichen wurden so zu Sprachrohren der
Unzufriedenheit der Bevölkerung und auch persönlich der Verfolgung durch
die Geheimpolizei ausgesetzt. Die jedoch bewirkte, dass der Widerstand
und die Wut auf das Regime mit jeder gewaltsam unterdrückten
Demonstration, mit jedem der ungefähr 10 000 Todesopfer, mit jedem sadistisch
misshandelten politischen Gefangenen - unter ihnen waren auch
volkstümliche und führende Geistliche wie Taleghani aus Teheran und Taheri
aus Isfahan - immer nur wuchsen.

Eine Frage der Zeit

Nach den Demonstrationen kamen die politischen Streiks, die gegen Mitte
des Jahres begannen; der wichtigste war jener der Erdölarbeiter, den die
Militärs nicht zu brechen vermochten, obgleich sie zu einem bestimmten
Zeitpunkt (Ende Dezember 1978) jedes Ölfeld einem General zugeteilt
hatten, der die Aufgabe hatte, es wieder zum Produzieren zu bringen -
jedoch ohne Erfolg.

Die Militärs schössen solange auf ihre iranischen Mitbürger, bis, ein
Jahr und ein Monat nach dem Beginn der Unruhen, die Protestbewegung



DIE PERSISCHE REVOLUTION 383

auf die Armee übergriff; es waren, wie gesagt, jene Elemente, die im engsten
Kontakt mit den Amerikanern standen, die zuerst meuterten, die «Homa-
fars» oder Luftwaffentechniker; die Armee spaltete sich, und ihre Soldaten

und Offiziere schössen aufeinander am 8. und 9. Februar 1979. Erst
dieser kritische Zusammenbruch veranlasste die hohen Offiziere dazu,
ihrerseits nachzugeben, die «Neutralität» der Armee im politischen Ringen
des Landes zu erklären und gleichzeitig zu erklären, die Armee unterstütze

Ayatollah Khomeiny. Der Schah hatte bereits drei Wochen vorher,
auf Zureden der Amerikaner hin, das Land verlassen.

Zusammenbruch der Streitkräfte

Das politische Revirement der Armee kam zu spät, um den Zusammenbruch

der Streitkräfte zu vermeiden. Viele der Soldaten gingen nach
Hause, nachdem sie in manchen Fällen ihre Waffen und Uniformen den
Aktivisten der Revolution überlassen hatten. Die Aktivisten eroberten
andere Zeughäuser und Waffenlager, zum Teil mit Hilfe der Luftwaffensoldaten

und -Offiziere. Insgesamt sollen etwa 300 000 Gewehre,
Maschinengewehre und Maschinenpistolen in die Hände von Zivilisten geraten
sein.

Schwerer noch als der physische wog der moralische Zusammenbruch
der Armee. Die Offiziere, ganz in der Loyalität gegenüber dem Schah

aufgezogen, wurden unsicher. Ihre Ungewissheit wurde durch das Los der
ersten 40 hohen Offiziere gesteigert, die von der Revolution nach geheim
durchgeführten und summarischen, muslimisch genannten «Gerichtsverfahren»,

erschossen worden waren. Man hatte ihnen die Verantwortung
für Erschiessungen von Demonstranten, Misshandlungen von politischen
Gefangenen und ähnliche Untaten angelastet.

Die Forderungen der Revolutionsgruppen

Dazu kam, dass die Guerillagruppen sich weigerten, ihre Waffen abzugeben.

Die wichtigsten dieser Gruppen sind die marxistischen (jedoch nicht
moskaufreundlichen) Fedayin-e-Khalq und die muslimisch revolutionären
Mujahedin-e-Khalq. Beide Gruppen, und mit ihnen zahlreiche andere
Kleingruppierungen, fordern, dass die Armee ganz aufgelöst und in eine
Volksarmee umgewandelt werde. Darunter verstehen sie eine Armee,
deren Offiziere durch Soldatenräte «gewählt» und eingesetzt würden. Ihr
Ziel ist ohne Zweifel, politischen Einfluss auf die Armee zu gewinnen. Sie

begründen ihre Begehren mit der Tatsache, dass es bisher die Armee ge-



384 DIE PERSISCHE REVOLUTION

wesen war, die das Schah-Regime aufrechtgehalten und sogar, 1953,
wiedereingesetzt habe. Wenn die gegenwärtige Armee nur oberflächlich
gereinigt, aber in ihrer Struktur wiederhergestellt werde, bestehe die Gefahr,
so erklären die Sprecher der Revolutionsgruppen, dass sie «dem Volk
noch einmal in den Rücken falle».

Die islamischen Komitees

Die politische Kampagne, welche die Revolutionsgruppen gegen die Armee
führen, ist natürlich auch nicht geeignet, dieser eine Rückkehr zu
Selbstvertrauen und innerer Kohäsion zu erleichtern. Nicht nur die Armee, auch
die Polizei und Gendarmerie sind von der Revolution weitgehend
entwaffnet und demoralisiert worden. Ihre Funktionen haben im ganzen Land
die revolutionären, islamischen Komitees übernommen, die als lokale
Aktionskomitees, meist unter der Führung von Geistlichen, bereits zur
Zeit des Schahs im Untergrund bestanden, und denen der Zusammenbruch
der Armee die Gelegenheit gab, sich zu bewaffnen und Waffenträger in
ihren Dienst zu stellen.

Die Regierung versucht, diese Komitees zu disziplinieren und zu
kontrollieren, indem sie sie dem Innenministerium unterstellen möchte. Doch
bisher mit wenig Erfolg. Die Komitees haben eine Tendenz, die wirkliche
Macht auf lokaler Ebene an sich zu reissen und nach ihrem Guthalten zu
regieren, indem sie Personen vorladen, manchmal verhaften, manchmal

wegen unislamischen Verhaltens bestrafen, etwa für Alkoholgenuss oder
sexuelle Ausschreitungen; die provisorische Regierung unter Ingenieur
Bazargan hat es bisher nicht vermocht, sich ihnen gegenüber eindeutig
durchzusetzen.

Die Komitees sind nicht identisch mit den Revolutionsgruppen vom
Typ der Fedayin und Mujahedin. Sie unterstehen vielmehr lokalen
Geistlichen und ihren Mitarbeitern, die sich selbst als die loyalen Instrumente
der islamischen Revolution Khomeinys ansehen und die Revolutionsgruppen

als «Kommunisten» mit Abneigung betrachten. Gelegentlich
kommt es zu Kämpfen zwischen Komitee-Bewaffneten und bewaffneten
Revolutionären der einen oder anderen Fraktion.

Der angesehene und politisch progressiv orientierte Ayatollah
von Teheran, Taleghani, hat öffentlich erklärt, Hunderte von
bisherigen Savak-Agenten hätten sich bereits in die Komitees eingeschlichen

und träten nun in ihnen als Hüter der revolutionären Ordnung auf.
Die Nachricht ist schwer zu kontrollieren, aber sie fand unter den Iranern
sofort Glauben, was für die anti-revolutionäre Grundausrichtung vieler der
Komitees bezeichnend sein dürfte.



DIE PERSISCHE REVOLUTION 385

Die Minoritäten im Aktionsbündnis mit den Revolutionsgruppen

Das gleiche Phänomen lässt sich auch in den religiösen und ethnischen
Minderheitsgebieten beobachten. Unter den Kurden und den Turkmenen
kämpfen die Komitees zusammen mit den Überresten der regulären Armee

gegen die lokale Bevölkerung, die ihrerseits von den Revolutionsgruppen,
in erster Linie den Fedayin ermuntert, unterstützt und soweit möglich mit
Waffen ausgerüstet wird. Komitees und Reste der Armee stehen auf seiten
der Zentralgewalt; Fedayin und Minoritäten halten zusammen (unter den

Fedayin befinden sich besonders viele kurdische Studenten und Jugendliche);

ein Aktionsbündnis besteht, das darauf abzielt, die Revolution
fortzuführen (was das Hauptinteresse der Revolutionsgruppen ist) und
möglichst weitreichende Autonomie für die Minderheiten zu erlangen (woran
in erster Linie den Minderheitsgruppen liegt).

Die legitimierende Kraft des Islams

Nach dem Zusammenbruch der Armee, der Polizei und Geheimpolizei ist
erst im vollen Ausmasse sichtbar geworden, wieweit sich das sogenannte
«moderne» Persien auf jene Zwangsapparate stützte. Nachdem sie
ausgeschaltet worden waren, gab es nur noch einen Machtfaktor, jenen des
traditionellen Persiens, die Religion, der das Land mehr oder weniger
zusammenzuhalten vermochte. Die «moderne» Regierung erwies sich als

machtlos, sobald ihr die bisherigen Machtinstrumente entzogen worden

waren, Armee, Polizei und Geheimpolizei. Es waren die islamischen
Aktivisten, die bewaffnet und mit dem Symbol Khomeinys als Legitimitätsausweis

ausgerüstet, die Verantwortung für Ruhe und Ordnung übernahmen,
soweit diese überhaupt fortbestanden. Was in der Tat in einem beträchtlichen

Masse der Fall war. Tagsüber herrscht in den iranischen Städten
und Dörfern, soweit sie nicht Kampfplätze der Minderheiten mit der
Zentralgewalt geworden sind - zeitweise Sanandaj, derzeit Gunbad-e-Kabus,
anscheinend auchArdebil usw. -, erstaunlich grosse Sicherheit. Des Nachts
freilich pflegen die verschiedenen Gruppen ihre Fehden auszufechten, und
die nicht bewaffneten Bürger tun besser daran, zu Hause zu bleiben. Es ist
ohne Zweifel das Ansehen und die Macht Khomeinys, die das Land daran
hindern, in ein völliges Chaos zu versinken. Soweit die Regierung
überhaupt über Ansehen und Macht verfügt, verdankt sie diese der Legitimität,
die ihr Khomeiny dadurch verleiht, dass er sie eingesetzt hat und periodisch

erklärt, er stehe hinter ihr.
Die Regierung versucht, die Armee wieder aufzubauen, um sich auf sie



386 DIE PERSISCHE REVOLUTION

als Machtinstrument stützen zu können. Khomeiny gewährt ihr auch dabei
seine Rückendeckung und ist damit in offenen Gegensatz zu den
Revolutionsgruppen geraten. Doch der Wiederaufbau der Streitkräfte ist zum
mindesten schwierig. Ende März wurden sowohl der nach dem Umsturz
ernannte Generalstabschef und Oberbefehlshaber der Armee, General Gha-
rani, wie auch der bisherige Verteidigungsminister Bazargans, Admiral
Madani, entlassen und durch andere Offiziere ersetzt.

Ein Sieg der traditionellen Mehrheit

Schon vor der Revolution war es deutlich gewesen, dass Iran, wie die
meisten anderen Staaten traditioneller eigener Kultur und ihnen durch die
Machtverhältnisse aufgezwungener Notwendigkeit sich «zu modernisieren»,
zwei verschiedene Gesellschaften besass, die «modernisierte», meist reiche,
der Macht nahestehende, aber kleine und die viel grössere, überwiegend
traditionell, das heisst weitgehend islamisch, orientierte, deren «Modernisierung»

nicht sehr weit fortgeschritten war, wenngleich sie in gewissen
Details ebenfalls zum Ausdruck kam, etwa den Kleidern, die fast alle
Iraner trugen und die im Falle der Mehrheit schlecht geschneiderte
Kleider «modernen» Stils aus iranischem Tuch waren oder aus Amerika
und Europa importierte Kleidungsstücke aus zweiter Hand. Für die
«Modernisierten» standen natürlich ausländische Stoffe, Schneidermodelle
oder Fertigprodukte zur Verfügung.

Was als das Ausserordentliche an der iranischen Revolution erscheint,
wenn man sie mit praktisch allen anderen Revolutionen der übrigen Dritten

Welt vergleicht, ist die Tatsache, dass es die nicht modernisierte bzw.
wenig «modernisierte» Mehrheit gewesen ist, die diese Revolution gegen
die «modernisierte Elite» ausgelöst hat. Heute versucht die «nicht
modernisierte Mehrheit» das Land zu regieren, und das erweist sich für sie als
recht schwierig. Der Grund dafür, dass sie ihre Revolution zuerst auslöste
und dann gewann, liegt an der besonders schlechten Qualität der
«modernisierten Elite». Aus diesem Grund haben wir hier «modernisiert» und
«Elite» stets in Anführungszeichen geschrieben. Die Führungsschicht
selbst sah sich als solche. Doch in Wirklichkeit waren ihre produktiven
Leistungen für das Land so gering und ihr Egoismus dermassen massiv und
kurzsichtig, dass sie eine Rebellion provozierte und ihrer trotz einem Jahr
der Unterdrückungsversuche nicht Herr zu werden vermochte.

Das Ergebnis wirkte um so überraschender, als die «Elite» dank ihren
Erdölmilliarden über alle Sympathie, politische und materielle
Unterstützung verfügte, die sie auf dem Weltmarkt (d. h. in Europa und in Amerika)

kaufen konnte. Dennoch kam diese Elite zu Fall. Mit ihr die «mo-



DIE PERSISCHE REVOLUTION 387

dernen», «westlichen», «amerikanischen» Instrumente, Organisationsformen,

Einrichtungen, Methoden, wissenschaftlichen Erkenntnisse, die sich
in den letzten 170 Jahren, seitdem Napoleon in Ägypten eingezogen war,
im allgemeinen als weit überlegen und machtmässig unwiderstehlich
erwiesen hatten.

Es war die Volkswut, die das Regime und seinen Oberflächenmodernismus

zu Fall brachte, indem sie sich auf den traditionellen Islam stützte.
Es schien eine Umkehrung aller kolonialen Erfahrungen der jüngsten
Geschichte. Das war der Grund, weshalb die iranische Revolution im
benachbarten arabischen Raum gerade bei den Unterschichten und ganz
besonders bei den Palästinensern und ihren Freunden beinahe berauschend
wirkte. Endlich schien das Gefälle der Geschichte, das sich solange gegen
die Muslime, ihre Tradition und ihren Glauben ausgewirkt hatte, zu Gunsten

des Islams sich verkehrt zu haben. Gewiss, es hatte schon andere

gegen die westliche Welt gerichtete, erfolgreiche «Revolutionen» gegeben,
doch diese waren stets auf Militärputsche zurückgegangen, und die Militärs

waren in einem gewissen Sinne die mit ihrem importierten
Kriegsmaterial und ihren von den westlichen Armeen übernommenen
Organisationsformen und Kriegsmethoden das am weitesten «verwestlichte» oder
«modernisierte» Segment der orientalischen Gesellschaften. Sie verdankten

ihre Wirkung und Macht gerade dieser weitgehenden Anpassung an
«westliche» Vorbilder. Im Iran waren sie jedoch im Namen des Islams
vom einfachen, traditionellen Volk, von den nicht Modernisierten,
übermannt worden.

Die Verpflichtung zu einem eigenen Staatsgebilde

In dem Ereignis lag für jeden auch nur einigermassen dem Islam Verhafteten

eine Verpflichtung; eben jene, für die Khomeiny sofort eintrat, nachdem

er in die heilige Stadt Qum zurückgekehrt war, nämlich nach dem
Sieg über die verwestlichten «Eliten», die man als Pseudo-Eliten empfand,
ein eigenes Regime einzuführen. Khomeiny rief nach der Islamischen
Republik, die keine «westlichen Formen» nachahmen solle. Man wusste
nicht recht, wie sie aussehen werde; doch sie war mehr als ein Ideal, sie
bedeutete eine Verpflichtung und ein Engagement, das aus dem Wunder
des islamischen, traditionellen Sieges hervorging. Dies dürfte der tiefste
Grund für den gewaltigen Anklang sein, den der alte aber entschlossene
Religionsgelehrte, Khomeiny, auch nach dem Erfolg gegen den Schah,
weiterhin fand. Der Sieg über das pseudo-moderne und pseudo-amerika-
nische Schah-Regime war errungen, jedoch die iranische Revolution würde
erst gewonnen sein, so empfand man, wenn eine eigene Organisationsform



388 DIE PERSISCHE REVOLUTION

für den iranischen Staat, die keine «westliche» sein sollte, gefunden wäre
und funktionierte. So empfand die grosse traditionelle Mehrheit.

Drei moderne Proteste

Doch es gab auch die moderne Minderheit, die sich in verschiedene
Richtungen aufspaltete: die Anhänger des Schahs, die sich meist dadurch aus
der Affaire zogen, dass sie das Land verliessen und ihrem bereits im Ausland

aufgestapelten Geld nachreisten; die «modern» ausgebildeten und
denkenden Perser, die sich gegen den Schah und seine Methoden empört
hatten: Liberale, die eine europäische Demokratie anstrebten, wie sie ihren
Erziehungsidealen entsprach. Sie sammelten sich um Matin Daffari, den
Grossenkel Moussadeghs und Gründer der neuen Demokratischen Nationalen

Front. Revolutionäre verschiedener Gruppen, die revolutionäre
Slogans und Ideale hochhielten, entweder marxistisch-leninistischer Natur,
die Fedayin-e-Khalq; oder muslimisch revolutionärer Färbung, entsprechend

den Lehren des Philosophen Aly Sheriaty, die Mujahedin-e-Khalq.
Die Regierung steht in der Mitte zwischen den beiden Fronten. Bazar-

gan, der gläubige Muslim und erfolgreiche Ingenieur, ist ihr bestes Symbol.
Sie erhält ihre Legitimität von Khomeiny, aber sie neigt dazu, Iran auch
weiterhin mit «modernen» Methoden zu regieren im demokratischen
Geist, den Khomeiny als «westliche Form» verurteilen möchte. Dies, weil
die modern ausgebildeten «Technokraten» der Regierung wissen, dass das
Land nicht auf die «westlichen Methoden» verzichten kann, und weil sie
verstanden haben, dass die bisherige Regierung «westlichen Stiles» bloss
die traurige Karikatur eines erstrebenswerten Regimes westlichen Stiles

gewesen war.

Eine kleine Chance für gewaltlose Lösungen

Unter diesen Gruppen spielt sich zurzeit ein Seilziehen um die Zukunft
Irans ab. Heute scheint eine gewisse Chance zu bestehen, dass es dabei
ohne weiteres Blutvergiessen im grossen Stil abgehen könnte. Diese
Chance bestünde darin, dass es der Regierung irgendwie gelänge, sich
durchzusetzen, indem sie Kompromisse nach rechts hin, mit der islamischen

Tradition abschlösse und solche nach links hin mit den Revolutionären,

während sie gleichzeitig ihre eigene Mittelposition soweit stärken
müsste, dass sie am Ende die Waffen der «rechten» Komitees und der
«linken» Revolutionsgruppen unter ihre Kontrolle brächte. Man sieht, das
ist keine leichte Aufgabe.



DIE PERSISCHE REVOLUTION 389

Die wahrscheinlichere Entwicklung ist aus diesem Grunde die
ungünstige, die zu weiteren bewaffneten Zusammenstössen führen müsste,
in deren Verlauf entschieden würde, welche der drei Haupttendenzen die
Oberhand erringt - oder ob keine der drei sich durchsetzen kann und die
fortdauernden Kämpfe die Ausländer nach Iran zurückbringen müssen -
was wegen des Erdöls und der weltstrategischen Lage Irans stets
eine akute Gefahr darstellt. Wenn das Ausland sich einmischen sollte, so

wären es wahrscheinlich gleich beide Supermächte, die Russen vom Norden

und die Amerikaner vom Süden her, mit allen Gefahrenmomenten, die
eine derartige internationale Krise - denn um eine solche würde es sich
dann handeln — mit sich bringen muss.

Die notwendige Auseinandersetzung

Es sind die vielen Waffen, die heute in die Hände aller iranischen
Streitparteien gelangt sind, von den Revolutionären über die Autonomisten
verschiedenster Färbung bis zu den islamischen Komitees, die kriegerische
Verwicklungen zu einer solch akuten Gefahr machen. Wenn sie nicht
in Bereitschaft gehalten würden, könnte man einem Kampf der Ideen über
das Thema: Was ist eine islamische Republik? Kann sie wirklich in der
heutigen Welt bestehen? Ist sie wünschenswert? mit viel grösserer Ruhe
entgegenblicken.

Diese Diskussion ist nämlich unumgänglich. Das Regiment des Schahs

hat gezeigt, wohin man gelangt, wenn man sie zu verbieten sucht und als

Alleinherrscher regieren will, der zu wissen glaubt, was die Perser wollen
und was für sie gut ist. Die beiden Gesellschaften, die traditionelle und die
moderne, müssen zusammenleben und eine Synthese zwischen sich erarbeiten,

wenn das ganze Gemeinwesen vorankommen soll, was bedeutet, dass

schrittweise ein Modell gefunden werden muss, das den traditionellen und
den modernisierten Iranern erlaubt, sich mit ihm zu identifizieren und in
seinem Rahmen zu wirken.

Das aber kann nur durch eine freie Diskussion geschehen, die
wahrscheinlich noch Jahrzehnte hindurch andauern müsste. Der Griff zu den
Waffen kann diese notwendige Diskussion abwürgen. Man wird auf sie

früher oder später zurückkommen müssen, wenn die Waffen wieder
schweigen, denn sie ist unvermeidlich, solange es einerseits eine lebendige
islamische Tradition gibt, die viel vom Besten enthält und umfasst, das

Persien als sein eigenes Kulturgut ansprechen kann, und andererseits eine
«moderne Welt» technologischer Natur und westlicher Herkunft den
Iranern die Herausforderung entgegenstellt, sie entweder beherrschen zu
lernen oder aber als eigenständiges Staatswesen unterzugehen.


	Lehren aus der persischen Revolution

