
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 59 (1979)

Heft: 2

Artikel: Wissenschaft nach der Aufklärung

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Wissenschaft nach der Aufklärung

Erfolgreiche Aufklärung macht den wissenschaftlichen Fortschritt
ideologiepolitisch uninteressant. Unter Inanspruchnahme eines spezifisch
deutschen Begriffs, der eine dramatische Geschichte hinter sich hat, kann
man auch sagen: mit dem Fortschritt der Aufklärung hören die
Wissenschaften tendenziell auf, Medium weltanschaulicher Frontenbildung zu
sein. In einer aufgeklärten Kultur nimmt das kulturelle Desinteresse an der
cognitiven Seite des wissenschaftlichen Fortschritts zu.

Die Gewöhnung an die Folgen der Aufklärung ist ein mühseliger
Vorgang, und daran liegt es, dass die These von der zunehmenden kulturellen
Irrelevanz der cognitiven Prozesse nachaufgeklärt existierender
Wissenschaften nicht Evidenzcharakter hat. Was gemeint ist, wird aber sichtbar,
wenn man sich den Trend vergegenwärtigt, der die spektakulären
Hauptereignisse der wissenschaftlichen Aufklärung in Europa miteinander
verbindet. In den Anfängen dieser Aufklärung ist bekanntlich die «Kopernikanische

Wende» der wichtigste Fall einer cognitiven Revolution, die als
solche zugleich den Charakter einer Kulturrevolution hatte. Die Gründe,
die eine cognitive Umorientierung nahelegten, wirkten als Auslöser einer
«metaphysischen» Erschütterung, die ein öffentliches Ordnungsproblem
konstituierte. Wie schwach war demgegenüber schon der Aufruhr in
Zustimmung und Widerstand, den noch der Darwinismus beim europäischen
Publikum und bei seiner kulturpolitischen Repräsentanz zu provozieren
vermochte. Es gab einige Zeit lang kultusministerielle Verbote, zum
Beispiel im Biologieunterricht der Schulen Darwins Lehren zu verbreiten.
Um so eifriger lasen indessen die Lehrer Ernst Haeckels natürliche
Schöpfungsgeschichte.

Karl Popper hat dargelegt, dass auf der cognitiven Ebene, auf der
Ebene der wissenschaftlichen Theoriebildungen betrachtet, die revolutionäre

Bedeutung physikalischer und biologischer Theorien unseres eigenen
Jahrhunderts durchaus nicht geringer ist als die Weltbildveränderungen



150 WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG

Kopernikanischer oder Darwinscher Prägung. Gleichwohl lösen diese
wissenschaftlichen Revolutionen heute nicht mehr Stürme im öffentlichen
Bewusstsein aus. Das hängt ersichtlich zusammen mit elementaren
Veränderungen in der kulturellen Rolle unserer Wissenschaften. In den

Konsequenzen der Aufklärung haben sich diese Wissenschaften fortschreitend
entkonfessionalisiert. Die wissenschaftlichen Revolutionen verlieren ihren
kulturellen Zumutungscharakter, und das genau ist es, was ich eingangs als

zunehmende kulturelle Irrelevanz der cognitiven Seite nachaufgeklärt
existierender Wissenschaften bezeichnet habe.

Die rasch anwachsende technisch-praktische Relevanz unserer
Wissenschaften verhält sich dazu komplementär, und es gibt eindrucksvolle
Beispiele öffentlichkeitsfähiger wissenschaftlicher Informationen, an denen
sich diese Komplementaritätsstruktur ablesen lässt. Ich bringe ein Beispiel
solcher Information, die über Leistungen unserer Wissenschaftspublizistik
weltweit verbreitet wurde. Die Wissenschaftspublizistik blüht ja, und der
Grad gegenwärtiger kultureller Verbreitung unseres wissenschaftlichen
Wissens ist historisch beispiellos. Das widerspricht der fortschreitenden
Entkonfessionalisierung dieses Wissens nicht. Es entspricht ihr vielmehr,
weil nachaufgeklärt die Verbreitung dieses Wissens ideologisch
wertneutral wird -: das Interesse, diese Verbreitung zu behindern oder
zu kanalisieren, entfällt. Die Aufklärung macht also den wissenschaftlichen
Fortschritt weltanschaulich irrelevant; aber die Popularität, ja den
Unterhaltungswert der Wissenschaften fördert das eher. Das einschlägige
Interesse wird durch unsere papiernen und elektronischen Medien reichlich
bedient, und gelegentlich kommt es sogar vor, dass wissenschaftlich-technische

Informationen, statt wie gewöhnlich auf hinteren Seiten des
Wissenschaftsfeuilletons, auf Titelblättern verzeichnet werden. So geschah es, zum
Beispiel, mit jenem Photo, das eindrucksvoll zuerst eine sowjetische Sonde
aus Tiefen des Weltraums nach Hause gefunkt hatte. Ich meine das Photo,
das uns den Mond, der seine Rückseite so beharrlich von uns abgewandt
hält, nun endlich einmal von hinten zeigte.

Was machte dieses Photo titelblattfähig Meine These ist: die Sensation
dieses Photos bestand exklusiv in der Demonstration eines unerhörten
technischen Könnens und darüber hinaus in der Demonstration der
eindrucksvollen Nutzbarkeit des theoretischen Wissens, das solcher
Forschungstechnik zugrunde liegt. In weltanschaulicher Hinsicht hingegen ist
der cognitive Gehalt der besagten kosmographischen Information absolut
irrelevant. Die Botschaft, die ihr der Laie einzig entnehmen kann, lautete
nämlich, dass der Mond von hinten so ähnlich aussieht wie von vorn.

Der Einwand liegt nahe, der Demonstrationseffekt dieses Beispiels sei

nicht repräsentativ. Aber die Sache verhält sich bei neuesten Meldungen



WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG 151

über die Struktur der Materie, die aus der Teilchenbeschleunigungsanlage
unserer Forschungsfabriken an uns gelangen, grundsätzlich nicht anders.

Es wäre falsch zu vermuten, das sei deswegen so, weil dem Laienpublikum
die theoretische Bedeutung des nobelpreisgewürdigten Übergangs vom
alten zum neuen Quarkmodell nicht hinreichend verdeutlicht werden
könne. Auf die Herausforderung solcher Schwierigkeiten pflegen aber
heute unsere Wissenschaftspublizisten zu antworten. Und dennoch: wenn
ihnen dann so glanzvolle Werke gelingen wie N. Calder's «The Key of the
Universe», so ist es der publizistische Glanz, der die Sensation im
Besprechungsteil des Wissenschaftsfeuilletons ausmacht und nicht die
Zumutung einer Weltbildrevolution, wie sie in Mitteilungen über Zusammenhänge

zwischen Hochenergiephysik und Kosmologie enthalten ist. Das ist
deswegen so, weil wir, nach der Aufklärung, nicht mehr in der Lage sind,
zwischen Materietheorien oder kosmogonischen Modellen nach Kriterien
ihrer weltanschaulichen, ideologischen oder auch religiösen Valenz zu
unterscheiden. Genau in diesem Sinne sind uns solche Theorien und
Modelle gleich-gültig geworden, und das Urteil über ihre Präferenzen
überlassen wir uneingeschränkt und unberührt den Experten. Kurz: wir sind
jederzeit zu jeder beliebigen, expertenbeglaubigten wissenschaftlichen
Weltbildrevolution bereit, und genau das ist das kulturelle Spezifikum einer
nachaufgeklärten wissenschaftlichen Zivilisation. Im Beispiel heisst das:

wir würden Mühe haben, heute noch einen gläubigen Christen zu finden -
und sei es in Rom, in Genf oder in Canterbury -, der sich in seiner
Religion noch tangiert fände, wenn abermals über ostafrikanische Knochenfunde

berichtet wird, die uns über unsere oligozänen Herkunftsbeziehungen
zur Fauna des Tertiärs neue Aufschlüsse gewähren, und sollte es tatsächlich
noch jemanden geben, der auf atheistische Propagandaeffekte der Kosmonautik

vertraut, so sind die einschlägigen ideologischen Besetzungen sein
Problem, aber nicht das Problem derer, die auch unter Bedingungen
vollendeter Aufklärung die Rede von Gott für eine sinnvolle Rede halten.

In der Zusammenfassung bedeutet das: die Aufklärung zersetzt die
weltanschauliche, ideologische und religiöse Relevanz des wissenschaftlichen

Wissens und unterwirft es ineins damit uneingeschränkter Beurteilung

unter Gesichtspunkten seiner praktischen Relevanz. Umgekehrt
bedeutet das: die Verknüpfung von konfessioneller Pathetik mit wissenschaftlichen

Cognitionen und ihren Evolutionen ist ein sicherer Indikator für
kulturelle und politische Aufklärungsdefizite.

Die geschilderten Wirkungen wissenschaftlicher Aufklärung haben in
tiefgreifender Weise die Legitimitätsstruktur unserer Wissenschaften
verändert. Die Legitimität der Wissenschaften - das ist ja nichts anderes als
die Menge der guten Gründe, die die Tätigkeit unserer Wissenschaftler



152 WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG

einschliesslich der diesbezüglichen Aufwendungen aus öffentlichen und
privaten Kassen öffentlich anerkannt sein lassen. In letzter Instanz kennt
unsere Wissenschaftsphilosophie zwei Gründe, auf die wir uns zur
Rechtfertigung unserer Wissenschaftspraxis zu berufen pflegen. Diese Gründe
sind praktische Relevanz und Curiositas - praktische Nutzbarkeit einerseits

und theoretisches Interesse, das sich selbst Zweck ist, anderseits. Diese
beiden wissenschaftspraktischen Legitimatoren der Relevanz einerseits
und der Curiositas anderseits stehen im Aufklärungsprozess ursprünglich
nicht in einem Verhältnis der Konkurrenz zueinander. Hans Blumenberg
hat uns in eindrucksvoller Weise den Prozess der europäischen Aufklärung
als einen Prozess kultureller Emanzipation der Curiositas sehen gelehrt.
Diese Emanzipation der Curiositas ist es, die die eingangs geschilderte
weltanschauliche Irrelevanz des wissenschaftlichen Wissens bewirkt hat,
und erst unter den Bedingungen dieser Irrelevanz standen sowohl dem
Fortschritt dieses wissenschaftlichen Wissens wie seiner technisch-praktischen

Nutzung keinerlei ideologische Hemmnisse mehr entgegen. Erst die
emanzipierte Curiositas hat die Wissenschaften wirklich relevant gemacht,
und in der Erfahrung der stabilisierten Harmonie von Curiositas und
Relevanz hat unsere wissenschaftliche Zivilisation den Höhepunkt ihres
Selbstgefühls erreicht.

Der Ruf nach Relevanz

Gegenwärtig befinden wir uns nicht mehr auf diesem Höhepunkt. Die
Harmonie von Curiositas und Relevanz, die maximale wissenschaftspraktische

Legitimität zu stiften vermochte, scheint instabil geworden zu
sein. Die Sache ist, auf einen Satz gebracht, die, dass unsere Wissenschaften
gegenwärtig unter einen sich verschärfenden Relevanzkontrolldruck
geraten, während gleichzeitig kulturell das Zutrauen schwindet, dass

wissenschaftspraktisch frei sich betätigende theoretische Neugier eo ipso Relevanz
garantiere. Die Indizien für diesen Vorgang sind unabzählbar. In den USA
wurde bereits vor etlichen Jahren ein «anti-science-movement» diagnostiziert.

«Public hostility towards the sciences increases» war als
Zeitungsschlagzeile zu lesen. «What is science for?» lautet eine populäre, auflagenstarke

Buchtitelfrage, und das Umschlagbild unterstreicht die Dringlichkeit
dieser Frage durch Präsentation eines weissbekittelten Schädlingsbekämpfers

inmitten todesgrauer Wüstenlandschaft. Ersichtlich ist es das, worauf
heute zahllose Bürgerinitiativen im politischen Raum sich kompensatorisch
beziehen. In Deutschland haben sie ihren Wahllisten den Namen «Grüne
Listen» gegeben, oder, hübscher noch, «Bunte Listen».



WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG 153

Auch unsere Studenten haben sich, wie man sich erinnert, in den

vergangenen Jahren, kulturkritisch enthusiasmiert, als Relevanzkontrolleure
in bezug auf die Wissenschaften, die sie studierten, bestätigt, und engagierter

noch in bezug auf die Wissenschaften, die sie nicht studierten. Unter
der Drohung des Vorwurfs, Hobby-Wissenschaftler zu sein, haben dann
auch zahllose Professoren Beflissenheit im Erbringen von Relevanznachweisen

gezeigt. Sogar in aussichtslosen Fällen geschah das - mit
entsprechenden Effekten von Komik.

Es ist nicht Sache der Philosophen, die spezifischen Besorgnisse von
Bürgern in unseren wissenschaftlich-technisch hochentwickelten Zivilisationen

nach ihren guten oder schlechten Gründen auf der technologischen
und fachwissenschaftlichen Ebene zu beurteilen. Sache der Philosophen ist
es, die Veränderungen auf den Begriff zu bringen, die in den
Legitimitätsvoraussetzungen unserer Wissenschaften gegenwärtig vor sich gehen. Was
geht vor sich Die wissenschaftslegitimierende Harmonie im Zuordnungsverhältnis

von theoretischer Neugier und praktischer Relevanz wird instabil
unter dem Druck einer Grenznutzenerfahrung in bezug auf die
zivilisatorische Nutzbarkeit unserer Wissenschaften. Grenznutzenerfahrungen
dieser Sorte machen wir, wenn die Probleme, die es ohne Nutzung der
Wissenschaften gar nicht gäbe, an Lästigkeit und Aufdringlichkeit gegenüber

den primären Problemen gewinnen, für deren Lösung die
Nützlichkeit der Wissenschaften seit der Aufklärung in unserer Zivilisation
evident ist. Diese Nützlichkeit der Wissenschaften wird Gegenstand einer
Grenznutzenerfahrung, wenn die zivilisatorische Bilanz von zustimmungsfähiger,

ja zustimmungspflichtiger wissenschaftlich-technischer Evolution,
also von Fortschritt einerseits und von Schädlichkeitsnebenfolgen eben
dieses Fortschritts anderseits sich verschlechtert. Was mit verbaler
Dramatisierung «Wissenschaftsfeindschaft» genannt worden ist, ist ersichtlich
eine plausible zivilisationskritische Reaktion auf die Erfahrung dieser
Bilanzverschlechterung.

Für die Integrität des Legitimationsgefüges unserer Wissenschaft könnte
dieser Vorgang prekäre Folgen haben. Der Anstieg des Relevanzkontrolldrucks

drängt im Bewusstsein der Kontrolleure die legitimierende
Bedeutung der theoretischen Neugier zurück. Darauf haben sich
unsere Wissenschaftler inzwischen längst eingestellt. Die wissenschaftspolitischen

Legitimitätsdiskussionen sind von den verschärften
Ansprüchen der Relevanz beherrscht, und selbst in der Grundlagenforschung
dominiert das Argument ihrer Nötigkeit unter Gesichtspunkten der Sicherung

indirekter, nämlich langfristiger Nutzbarkeit unserer Wissenschaften.
Die Berufung auf die theoretische Neugier verliert an Opportunität; aber
damit verliert auch die Einsicht an kultureller Präsenz, was Wissenschaft-



154 WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG

lieh, politisch und moralisch an der unversehrten Geltung der Curiositas
hängt. In einer solchen Situation ist, so scheint mir, zweierlei fällig. Es
bedarf zunächst einer Kräftigung unserer Erinnerung daran, was wir
historisch der Emanzipation der Curiositas, also der wissenschaftspraktischen

Aufklärung verdanken. Es bedarf sodann einer Vergegenwärtigung
dessen, wieso wir auch unter Zukunftsaspekten auf die unverkürzte
Legitimität der theoretischen Neugier uns müssen berufen dürfen.

Ich fasse die Erinnerung daran, was historisch die Emanzipation der
theoretischen Neugier wissenschaftspraktisch bedeutet, in drei knappe
Absätze zusammen.

Erstens. Institutionell bedeutet Emanzipation der theoretischen Neugier

die Liquidation aller Formen des politischen und rechtlichen Geltungsschutzes,

mit dem zuvor die orientierungspraktisch massgebenden Wahrheiten

ausgestattet waren. Die religiösen Weltdeutungssysteme verlieren,
soweit erkenntnisbindende cognitive Ansprüche mit ihnen verknüpft
waren, ihr öffentlich-rechtliches Geltungsprivileg. Die Wissenschaften
werden der Zuständigkeit öffentlicher Wahrheitsverwaltungsinstanzen
entzogen. Das Dogma wird politisch entmächtigt, und es fungiert nicht mehr
als Indikator für Irrtümer unter den Wirklichkeitsannahmen der
Wissenschaften. Auf der verfassungspolitischen Ebene bedeutet das die Erklärung
der Freiheit der Wissenschaft, und ineins damit die Abkoppelung der
Bürgerrechte von öffentlicher Anerkennung religiöser oder auch
politischideologischer Wahrheiten konfessionellen Charakters.

Zweitens. Kulturell bedeutet diese Emanzipation der theoretischen
Neugier die Privilegierung der cognitiven Innovationen, des wissenschaftlichen

Fortschritts also gegenüber der Geltung von Traditionen. Die
Prämien des bedeutenden Ansehens und der grossen Publizität werden
nicht mehr für Bestätigungen und Bekräftigungen, für Schultreue und
Kanon-Kompetenz ausgeschüttet, sondern für Neuerungen mit
Durchsetzungschancen. Die Wissenschaftspraxis nimmt damit den Charakter der
Forschung an, und in den akademischen Einrichtungen werden die
Forscherqualitäten prestigeträchtiger als die Qualitäten des Dozenten und
Lehrbuchverfassers. Das Bild der Welt, in der wir leben, wird durch die
Wissenschaften nicht befestigt, vielmehr dynamisiert, und die Geschwindigkeit,

mit der, was wir auf eine wissenschaftlich disziplinierte Weise
wissen, veraltet, wächst exponentiell.

Drittens. Methodisch bedeutet die Emanzipation der theoretischen
Neugier die Anerkenntnis des prinzipiell hypothetischen Charakters
unserer wissenschaftlichen Annahmen über das, was der Fall ist. Unsere
cognitiven Orientierungen, soweit sie wissenschaftlich diszipliniert sind,
stehen seither eo ipso zur Disposition der Kritik. Nur Falsifikationen, so



WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG 155

hören wir, sind definitiv; aber Letztbegründungen für das, was wir für wahr
halten, gibt es nicht. Soweit das richtig ist, sind die wissenschaftlichen
Wahrheiten nichts mehr, auf das man sich mit der Erklärung, man könne
nicht anders, zu stellen vermöchte. Die wissenschaftliche Kultur ist eine

hypothetische Kultur, und der wissenschaftliche Umgang mit dem, was
man für wahr hält, gewinnt professionellen Charakter; er hört eben damit
auf, konfessionell zu sein. In Ausübung seines Berufes ist der moderne
Professor daher im Regelfall gerade nicht ein Confessor.

Ende des Pathos

Soweit die institutionellen, kulturellen und methodischen Konsequenzen
der Aufklärung als eines Prozesses der Emanzipation der theoretischen
Neugier. In ihrer Geltung ist sie heute nicht allein durch anwachsenden
Relevanzkontrolldruck gefährdet, unter den, wie geschildert, die
Wissenschaften geraten sind. Indem die wissenschaftliche Aufklärung erfolgreich
war, erleidet das Prinzip der theoretischen Neugier, sozusagen, einen
Pathos-Entzug, und eben das schwächt unsere intellektuelle und moralische
Prädisposition zur öffentlichen Verteidigung der Geltung dieses Prinzips.
Um es metaphorisch zu sagen: indem die wissenschaftlichen Wahrheiten
jederzeit gegenüber jedermann unverhüllt auftreten dürfen, wird das
Pathos wissenschaftlicher Aufklärung, als ein Pathos der Enthüllung und
säkularen Offenbarung, schliesslich gegenstandslos. Im Kontext emanzipierter

Wissenschaften treten Wahrheiten generell als nackte Wahrheiten
auf; aber der Reiz ihres Anblicks wird geringer.

Der wissenschaftliche Fortschritt, der Hypothesen zum Einsturz bringt,
mit denen niemand mehr ein dogmatisches Interesse verknüpft, ist als
Fortschritt aus selbstverschuldeter Unmündigkeit durch Desillusion und
Erleuchtung nicht mehr beschreibbar. Nachdem die Aufklärung erfolgreich
war, nach der Aufklärung also, verliert der Wissenschaftsprozess die
kulturelle Qualität, auf die die stolze Metaphorik vom Kampf des Lichts
gegen die Finsternis einst gemünzt war.

Um so nötiger ist die Vergegenwärtigung dessen, wieso wir gerade auch
unter Zukunftsaspekten in unserer Zivilisation auf unbeschädigte
Legitimität der Curiositas angewiesen sind. Auch das möchte ich, abschliessend,
in drei knappen Absätzen zu sagen versuchen.

Erstens. Nur diejenigen Wissenschaften, die im Recht der theoretischen
Neugier nicht bestritten sind, sind auf Dauer auch relevante Wissenschaften.

Das heisst im Exempel: mit der Dogmatisierung der These von der
Vererbbarkeit erworbener Eigenschaften mag ja in der Tat ein weit-



156 WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG

anschaulich-ideologischer Stabilisierungsnutzen verbunden sein; einen

Züchtungsnutzen kann aber aus seinen einschlägigen theoretischen
Bemühungen nur derjenige ziehen, der als Genetiker an Vorschriften
darüber, was nicht wahr sein darf, nicht gebunden ist und genau in diesem
Sinne in beliebiger Richtung neugierig sein darf. Es ist dieser schlichte
Zusammenhang, auf dem beruht, was wir die «Relevanz der Curiositas»
nennen können. Auch die neuen Grenznutzenerfahrungen in bezug auf
wissenschaftlich-technische Evolutionen ändern an dieser Relevanz der
Curiositas nichts. Denn zur Lösung der Probleme, die sich als
Schädlichkeitsnebenfolgen unserer zivilisatorischen Evolution ergeben, genügt
moralische Intensität in der Verurteilung dieser Schädlichkeitsnebenfolgen
keineswegs. Auch ihre Bewältigung setzt wiederum ein technologisches
Know-how voraus, und nur eine freie Wissenschaft, der die Relevanz der
theoretischen Neugier nicht bestritten ist, kann auf Dauer die für die
Entwicklung solcher Technologien nötigen theoretischen Voraussetzungen
sichern.

Zweitens. In politischer Hinsicht bleiben wir auf unangefochtene
Legitimität der Curiositas deswegen angewiesen, weil wir vor der
Wiederaufrichtung von Instanzen politischer Wahrheitsverwaltung niemals sicher
sein können. Theoretische Neugier ist das Prinzip der Zersetzung
ideologiepolitischer Frageverbote. Die Geltung dieses Prinzips verhindert, dass

nicht-triviale, nämlich allein wissenschaftlich kontrollierbare cognitive
Gehalte zu Inhalten verpflichtender ideologischer Konfessionen avancieren.
Die Geltung des Relevanzprinzips bringt es ja mit sich, dass unsere
politische Aufmerksamkeit auf potentielle praktische Konsequenzen
wissenschaftlicher Annahmen in bezug auf das, was der Fall ist, in besonderer
Weise fixiert ist. Das verleitet poUtisch in nicht seltenen Fällen, wie wir alle
wissen, dazu, diejenigen Annahmen in bezug auf das, was der Fall ist, zu
herrschenden Annahmen zu erheben, mit denen, wenn sie richtig wären,
erwünschte praktische Konsequenzen verbunden sein würden. Deswegen
ist freie Wissenschaft nur möglich, wenn die Instanzen der Verantwortung
für politische Entscheidungen einerseits und die Instanzen der
Verantwortung für die Begründung wissenschaftlicher Annahmen in bezug auf
das, was der Fall ist, institutionell getrennt bleiben, und in der Legitimität
der theoretischen Neugier ist der Anspruch auf diese institutionelle Trennung

von Politik und Wissenschaft gesichert. Kurz: die Legitimität der
Curiositas ist ein Prinzip der Verhinderung totalitärer Identifikation von
Machthabern mit Rechthabern. Sie ist das Prinzip der Ermächtigung zur
Kritik.

Drittens. In letzter Instanz ist die theoretische Neugier ein Medium der
Sicherung humaner Würde. Was das heisst, will ich am Beispiel einer



WISSENSCHAFT NACH DER AUFKLÄRUNG 157

kleinen Geschichte zeigen. Bald nachdem die Nationalsozialistische
Deutsche Arbeiterpartei 1933 die Macht im Staate ergriffen hatte, wurde
dem Professor Edmund Husserl, weil er ein Jude war, durch ein amtliches
Schreiben das Betreten seiner heimischen Universität verboten. Es ist wahr,
dass ein politischer Zustand, in dem dergleichen möglich ist, durch
wissenschaftliche Betätigung theoretischer Neugier nicht beendet werden kann.
Mittel, ihn zu beenden, standen dem greisen Geheimrat Husserl auch

gar nicht zur Verfügung. Aber er verfügte noch über ein theoretisches
Interesse für das, was im übrigen ohne Interesse ist, und so nahm er das

amtliche Schreiben, drehte es um und bedeckte es auf seiner Rückseite in
stenographischen Kürzeln mit praktisch durchaus irrelevanten
phänomenologischen Analysen. Das ist ein Fall des Weitermachens, dessen humane
Würde der des archimedeischenSatzes «Noli turbare circulos meos»
gleichkommt.

Die stabilisierte Harmonie von Curiositas und Relevanz, von theoretischem

Interesse, das sich selbst Zweck ist, und praktischer Nutzbarkeit,
konstituierte das spezifische Selbstgefühl aufgeklärter Wissenschaft. Die
Erfolge dieser Wissenschaft haben, wie geschildert, diese Harmonie instabil
gemacht. Ihre Restabilisierung ist nötig. Wie sie aussehen könnte - die
Antwort auf diese Frage ist offen. Einen Hinweis auf sie kann man
vielleicht der Natur des Interesses entnehmen, durch das uns die am meisten
verbreitete wissenschaftliche Photographie der Gegenwart fesselt. Ich
meine das inzwischen global omnipräsente Sondenphoto, das uns die Erde
zeigt, wie sie, aus Mondwüstendistanz gesehen, schön und lebendig vor
dem Dunkel des Kosmos schimmert. Was ist das ausserordentliche
Faszinosum dieses Anblicks Nun, dieser Anblick bekräftigt zunächst die
weltanschauliche Irrelevanz des Verlusts unserer kosmischen
Zentralstellung, die den Zeitgenossen des Kopernikus einst zu schaffen gemacht
hatte; dieser Anblick bekräftigt insofern die ungebrochene Geltung des

Prinzips der Curiositas. Zugleich rekonstruiert dieser Anblick die
Mittelpunktstellung unserer Erde unter Gesichtspunkten jener Lebenszwecke, die
die Relevanz unserer Wissenschaften begründen, und theoretische Neugier
ist es, die uns diesen Zusammenhang erkennen lässt.


	Wissenschaft nach der Aufklärung

