
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 12

Artikel: Undine bleibt : Ingebord Bachmann, Werke in 4 Bänden

Autor: Burger, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Burger

Undine bleibt

Ingeborg Bachmann: Werke in 4 Bänden1

1973, zwei Jahre nach der zeichenhaften Vorwegnahme dieser «Todesart»
im Roman Malina, ist Ingeborg Bachmann, 1926 in Klagenfurt geboren, in
Rom an den Folgen eines Brandunfalls gestorben, und die Gerüchte, dass

sie hätte gerettet werden können, sind noch immer nicht verstummt. Man
weiss um die zentrale Bedeutung des Feuer-Motivs in ihrem Werk. Im
Gedicht «Mein Vogel» heisst es: «Wenn ich vom Rauch behelmt I wieder
weiss, was geschieht, I mein Vogel, mein Beistand des Nachts, / wenn ich
befeuert bin in der Nacht, I knistert's im dunklen Bestand, I und ich schlage
den Funken aus mir.» In Malina gebraucht die Ich-Erzählerin die Wendung

«zum Denken befeuert», in jenem zynischen Interview, das die
Schriftstellerin dem Herrn Mühlbauer von der «Wiener Nachtausgabe»
gewährt. Sie setzt dem immer verlegener hüstelnden Journalisten auseinander,

dass Österreich von der «kultischen Administration eines
Totenreichs» beherrscht sei: «Das Krematorium von Wien ist seine geistige
Mission, sehen Sie, wir finden die Mission doch noch .» Hier habe das

Jahrhundert «an seinem brüchigsten Ort» einige Geister zum Denken
befeuert, und es habe sie «verbrannt», damit sie zu wirken begännen. Ingeborg

Bachmann denkt dabei an die Entstehung des Neopositivismus in
Wien, an den «Wiener Kreis» um Moritz Schlick, mit dem sie sich im Essay
Ludwig Wittgenstein - Zu einem Kapitel der jüngsten Philosophiegeschichte

beschäftigt. Sie hat in Innsbruck, Graz und Wien Philosophie
studiert und mit einer Arbeit über Die kritische Aufnahme der
Existentialphilosophie Martin Heideggers als Vierundzwanzigjährige promoviert.
Aber die Wendung «zum Denken befeuert» hat auch eine negative Bedeutung,

sie geht hervor aus der autobiographischen Schilderung des «Rigoro-
sums» im dritten Kapitel von Malina. Am Morgen vor den drei grossen
Prüfungen sei im Philosophischen Institut die ganze Glut aus dem Ofen
herausgefallen, die Kandidatin habe mit den Füssen darauf herumgetreten,
um einen Brand zu verhindern: «meine Schuhe waren versengt». Verstört
trifft sie ihre Freunde nach dem Examen im Café Bastei, die ihr nicht
glauben, dass die Prüfung kinderleicht gewesen sei: «ich dachte an die



966 INGEBORG BACHMANN

Glut, an den möglichen Brand ...» In der Titelgeschichte Das dreissigste
Jahr gibt es eine Szene, die mit dieser Stelle korrespondiert, es ist die
Erkenntniskrise des Studenten in der Wiener Nationalbibliothek, der das

«Cogito ergo sum» erfährt und dabei ist, etwas zu begreifen, «das sich auf
alles und aufs Letzte bezog». Da trifft ihn inwendig im Kopf ein Schmerz -
der einzige Mitkandidat der Erzählerin in Malina stirbt in der Nacht vor
der Prüfung an einem Gehirnschlag -, er glaubt, irrsinnig geworden zu
sein, und umkrallt sein Buch mit den Händen: «Er liess den Kopf vornüber
sinken und schloss die Augen, ohnmächtig bei vollem Bewusstsein. Er war
am Ende.» «Ohnmächtig bei vollem Bewusstsein», damit ist der Denker
überwunden {«Er hatte seine Kapazität zu denken überschritten .») und
der Dichter geboren, der, wie es in der Anton-Wildgans-Preisrede heisst,
«redend nur mit der Ohnmacht der Rede auf etwas hindeuten» kann, der
gleich der Prinzessin von Kagran in der Legende von Malina an der Grenze
der Menschenwelt «die Gesichte bekam und das höchste Entzücken im
Furioso des Untergangs erlebte». Befeuert, ja, aber, wie «Mein Vogel»
sagt, auch «vom Feuer geliebt».

Zugrunde - zu Grunde

Auf die Frage Ivans, des Geliebten in Malina, warum denn die Schriftsteller

ihr Elend auf den Markt trügen und keiner ein Buch schreibe, das

beginne wie «Exsultate Jubilate», antwortet die Ich-Erzählerin mit der
Legende Die Geheimnisse der Prinzessin von Kagran, mit einer Inkunabel,
die an einem Stehpult auf dauerhaftes Pergament geschrieben werden soll
«mit einer echten Feder, wie es keine mehr gibt, mit einer Tinte, wie man
sie nicht mehr findet.» Der Wiegendruck, im lyrischen Ton der Bachmann-
schen Schlüssel-Erzählung Undine geht verwandt, erzählt von einer «Frau,
die es nie gegeben hat». Die Prinzessin, deren Name an das französische
«chagrin» erinnert, gerät in sagenhafter Vorzeit in die Gefangenschaft der
Husaren und wird von einem fremden Sänger in einem schwarzen Mantel
befreit. Sie reitet stromaufwärts und gelangt in den erwähnten
Grenzbereich, wo der Fluss «ins Totenreich führt». Gewaltige Kolonnen aus
Schattenwesen rücken auf sie zu. Da erscheint ihr der Fremde wieder,
«schwärzer als vorher das Schwarz um sie», der geisterhafte Dialog wird
unverkennbar in der Sprache Paul Celans geführt. So ist von einer Blume
die Rede, «röter als rot und nicht aus der Erde gekommen», dem Mohn
aus «Mohn und Gedächtnis». Der Fremde sagt, was nur ein jüdischer
Dichter sagen kann: «Mein Volk ist älter als alle Völker der Welt und es ist
in alle Winde zerstreut.» Ein Wiedersehen, das zwanzig Jahrhunderte spä-



INGEBORG BACHMANN 967

ter stattfinden soll, wird mit den Worten verheissen: «sprechen wirst du
wie die Menschen: Geliebte ...» Damit zitiert die Prinzessin fast wörtlich
die Zeile aus Paul Celans Gedicht «UMSONST. .»: «einst als du
sprachst wie die Menschen: Geliebte ...» Die Metapher «wenn du mir die
Dornen ins Herz treibst» stammt aus dem Celan-Gedicht «Stille!», die
Formel «im Spiegel wird Sonntag sein» fast unverändert aus «Corona», wo
es in der vierten Strophe heisst: «es ist Zeit, dass man weiss!» Die Prinzessin

von Chagre fällt am Schluss der Legende blutend von ihrem Rappen
und lallt im Fieber: «Ich weiss ja, ich weiss!» Ohnmächtig bei vollem
Bewusstsein! Eines der grossen Wasser-Gedichte Ingeborg Bachmanns, das

Gedicht «Böhmen liegt am Meer» aus dem Jahr 1964, verdichtet die

Grenzerfahrung der Prinzessin wie auch Undines in wenigen Versen: «Ich
will nichts mehr für mich. Ich will zugrunde gehn. II Zugrund - das heisst

zum Meer, dort find ich Böhmen wieder. / Zugrund gerichtet, wach ich
ruhig auf. / Von Grund auf weiss ich jetzt, und ich bin unverloren.» Die
Legende der Prinzessin von Kagran ist ein Märchen über die poetische
Berufung im Zeichen des für Ingeborg Bachmann wohl vorbildlichen
Dichters der «Todesfuge»; Undine geht spricht in elegischem Protest von
der Verbannung des Elementarwesens unter die «Ungeheuer», die
Menschen, aber auch von der Wirkung der «stärksten Macht in der Welt», als
welche die Liebe in Malina definiert wird, und von der Unmöglichkeit, sie
als «reine Grösse» zu verwirklichen. In beiden Dichtungen ist das Zu-
Grunde-Gehen mit dem Zugrundegehen verknüpft, das heisst, in der
Sprache des Gedichts «Wahrlich», dass keiner in dieser Welt einen Satz
haltbar zu machen, keiner diesen Satz zu schreiben vermag, «der nicht
unterschreibt». Im «Widerspiel des Unmöglichen mit dem Möglichen»,
im Wagnis der «utopischen Existenz», das der Schriftsteller nach Ingeborg
Bachmann eingehen muss, liegt auch die Gefahr des Ich-Verlusts.
Auslöschung des Ichs, davon handelt, freilich in einem ganz anderen
Zusammenhang, das erstmals veröffentlichte Romanfragment Der Fall
Franza.

Der Virus Verbrechen

Der Plan zu einem Romanzyklus unter dem späteren Titel Todesarten, aus
dem zu Lebzeiten der Autorin nur Malina publiziert wurde, bestand bereits
vor Abschluss des Erzählbandes Das dreissigste Jahr, er hätte eröffnet werden

sollen durch das Buch Franza, aus dem Ingeborg Bachmann 1966 auf
einer Vortragstournee verschiedentlich vorlas. Ihre Einführungen, zum Teil
identisch mit dem aufschlussreichen Entwurf zu einer «Vorrede», sind von



968 INGEBORG BACHMANN

Ellen Marga Schmidt in die «Phonographie» des vierten Bandes aufgenommen

worden. «Meine Damen und Herren», sagte die Autorin in Hamburg,
«dieses Buch 'Todesarten' will erzählen von den Verbrechen, die heute
begangen werden, vom Virus Verbrechen, der nach zwanzig Jahren nicht
weniger wirksam ist als zu der Zeit, in der Mord an der Tagesordnung war,
befohlen und erlaubt.» Das «Gemetzel» finde im Rahmen der Sitten innerhalb

der Gesellschaft statt, und es verlange ein immer grösseres Raffinement.

In einem Gespräch mit Malina bildet die Ich-Erzählerin das

Anagramm «Todesraten» zu «Todesarten», und in bezug auf den Fall Franza
ist damit angedeutet, was die «Vorrede» explizit formuliert: «Ja, ich
behaupte und werde nur versuchen, einen ersten Beweis zu erbringen, dass
noch heute sehr viele Menschen nicht sterben, sondern ermordet werden»,
ermordet durch die sublim verbrecherische Art, wie die Mitmenschen sich
an ihnen vergehen. Man muss sich die ursprüngliche Bedeutung von
«verbrechen» vor Augen halten, das Wort meint wie «zerbrechen» ein
verstärktes «brechen» im Sinne von «zerstören», «vernichten». Franziska
Jordan, die Frau eines namhaften Wiener Psychiaters, verschwindet aus
einer Klinik. Ihr jüngerer Bruder, Martin Ranner, findet sie zu Hause in
Galicien in völlig verstörtem Zustand und nimmt sie auf ihr Drängen mit
auf eine Reise nach Nordafrika, geschildert im dritten Kapitel, Die
ägyptische Finsternis. An Franziska Jordan wurde ein diabolischer Versuch
gemacht, der Psychiater hat die «stärkste Macht in der Welt» zu Forschungszwecken

missbraucht und seine Frau mit dem «Käfig» seiner wissenschaftlichen

Notizen in jene Krankheit getrieben, die er an ihr am besten studieren

zu können glaubte. Franza kommt sich geschändet vor, an jeder Stelle
ihres Körpers beleidigt, und findet für das Vorgehen ihres Mannes den

schlimmstmöglichen Ausdruck: «Faschismus» als «privates Verhalten».
Einmal der Traum, Jordan habe sie in eine Gaskammer gesperrt und lasse
das Gas einströmen. In der arabischen Wüste sucht Franziska den in einem
Hausboot ordinierenden Doktor Körner auf und bittet den ehemaligen SS-

Hauptsturmführer, sie «auszumerzen»: «Franza dachte, ich bitte ihn um
etwas, was er früher freiwillig getan hat. und jetzt kommt jemand und
darf nicht einmal betteln darum und zahlen dafür. Was ist das für eine
Welt?» Sie ist insofern an der falschen Adresse, als sie im medizinischen
Sinn gar nicht krank ist, es ist ihr «nur nicht mehr zu helfen», ihre innere
Verwüstung lässt sich in keinen mitteilbaren Satz mehr bringen. Ihre
Sprache greift nach Dingen, die nicht zu begreifen sind. «Sie konnte nicht
sprechen, jetzt war es die Sperrung im Mund ...» Franza identifiziert sich
mit der Frau, die gefesselt auf dem Bahnsteig von Kairo kniet. Ein Araber
hält sie fest am gezwirbelten Haarzopf wie ein Tier am Strick. «Ich liege
dort an ihrer statt. Und mein Haar wird, zu einem langen, langen Strick



INGEBORG BACHMANN 969

gedreht, von ihm in Wien gehalten.» Ihr Tod in einem Hotelzimmer, der
Bruder liegt ahnungslos neben ihr, kommt der existentiellen Pernegation
dieser Qual gleich. Sie schlägt mit ganzer Kraft «ihren Kopf gegen die
Wand in Wien und die Steinquader in Gizeh und sagt laut, und da war ihre
andere Stimme: Nein. Nein.»

Der furchtbare Vater

Vergleicht man das Roman-Fragment mit Malina, jenem Buch also, das

Ingeborg Bachmann nach ihren eigenen Worten erst den Zugang zum Stoff
der Todesarten erschlossen hat, fällt die Parallele zwischen den Kapiteln
Jordanische Zeit und Der dritte Mann auf, zwischen der Figur des autoritären

Psychiaters und derjenigen des geträumten, schrecklichen «Vaters».
Auch der Vater schliesst seine Tochter in den Saal mit den schwarzen
Schläuchen ein, «die grösste Gaskammer der Welt». Auch gegen ihn wehrt
sie sich in den Angstträumen mit einer Nein-Salve in allen Sprachen. Einer
dieser Träume führt sie ins «Reich der tausend Atolle»: «Wir tauchen
hinunter in die See, die Schwärme der zauberischsten Fische begegnen mir,
und ich möchte mit ihnen ziehen, aber mein Vater ist schon hinter mir her,
ich sehe ihn bald seitwärts, bald unter mir, bald über mir, ich muss
versuchen, zu den Riffen zu kommen, denn meine Mutter hat sich in dem

Korallenriff versteckt und starrt stumm und mahnend auf mich, denn sie
weiss, was mit mir geschehen wird. Ich tauche tiefer und schreie unter
Wasser: Nein! Und: Ich will nicht mehr! ich kann nicht mehr! Ich weiss,
dass es wichtig ist, unter Wasser zu schreien, weil es auch die Haie vertreibt,
so muss das Schreien auch meinen Vater vertreiben, der mich anfallen will,
mich zerfleischen will, oder er will wieder mit mir schlafen, mich packen
vor dem Riff, damit meine Mutter es sieht. Aber ich habe geschrien:
Ich hasse dich mehr als mein Leben!» In einem Interview mit Toni Kien-
lechner hat Ingeborg Bachmann selber versucht, diese Vater-Figur zu deuten:

«Die Vaterfigur ist natürlich die mörderische.. die verschiedene
Kostüme trägt, bis sie am Ende alle ablegt und dann als der Mörder zu
erkennen ist.» Ein Realist, so fährt sie weiter, hätte wahrscheinlich viele
Furchtbarkeiten ausgebreitet, die einer bestimmten oder mehreren
Personen zugestossen wären. Hier werde es zusammengenommen «in diese

grosse Person, die das ausübt, was die Gesellschaft ausübt...» Das klingt
nun recht vage, wird aber verständlich, wenn man sich die Biographie
Ingeborg Bachmanns vergegenwärtigt. Sie selber hat im Gespräch mit
Gerda Bödefeld von der Zertrümmerung ihrer Kindheit gesprochen: «Es
hat einen bestimmten Moment gegeben, der hat meine Kindheit zertrüm-



970 INGEBORG BACHMANN

mert. Der Einmarsch von Hitlers Truppen in Klagenfurt. Es war etwas so
Entsetzliches, dass mit diesem Tag meine Erinnerung anfängt: durch einen
zu frühen Schmerz, wie ich ihn in dieser Stärke vielleicht später überhaupt
nie mehr hatte.» Am 16. März 1938 war die «Schutzpolizeitruppe» bereits
mit tausend Mann in Klagenfurt stationiert, Ingeborg Bachmann,
zwölfjährig, war Absolventin einer fltädchen-Oberschule, die ab Herbst 1938
nach reichsdeutschem Lehrplan geführt wurde. Die Erzählung Jugend in
einer österreichischen Stadt berichtet von den Schulkindern: «Sie dürfen
bei Alarm die Hefte liegen lassen und in den Bunker gehen. Später dürfen
sie Süssigkeiten für die Verwundeten sparen oder Socken stricken und
Bastkörbe flechten für die Soldaten, für die auf der Erde, in der Luft und im
Wasser. Und derer gedenken, in einem Aufsatz, unter der Erde und auf
dem Grund. Und noch später dürfen sie Laufgräben ausheben zwischen
dem Friedhof und dem Flugfeld, das dem Friedhof schon Ehre macht.»
Uwe Johnson geht in seinem Buch Eine Reise nach Klagenfurt diesen
Kindheitsspuren nach. Ich denke aber, dass Ingeborg Bachmanns Erklärung,
«was die Gesellschaft ausübt», zu unpräzis ist, dass hinter der Gestalt des

furchtbaren Vaters vielmehr jene Generation von Vätern steht, die für die
vaterlose Gesellschaft verantwortlich ist.

Isis und Osiris

Das Geschwister-Verhältnis von Franziska und Martin Ranner kann
interpretiert werden als Vorwegnahme der Doppelgänger-Perspektive in
Malina, wobei das angedeutete Inzest-Motiv etwas näher untersucht werden
soll. Franziska hat ihren Pass gefälscht, ihren Mädchennamen wieder
angenommen, um zumindest auf dem Papier die Trennung von Jordan zu
vollziehen. Beim Grenzübergang legt Martin seinen Pass auf den ihren,
«als handle es sich um den seiner Frau, zwei Rannerpässe». Vor der
«Grenzstation» fragt er seine Schwester, ob sie sich noch an eine bestimmte
Zeile erinnere «aus dem Buch, nein, dem Gedicht». Franza erwidert: «Unter

hundert Brüdern dieser eine. Und er ass ihr Herz.» Und weiter? drängt
Martin. «Und sie das seine.» Darauf nimmt der Bruder ihr die Zeitung weg
und gibt ihr die seine: «Nun lies du eben die meine, ich lese die deine.»
Das Gedicht, aus dem die Zeile stammt und auf das an dieser Stelle kaum
ein Leser stossen dürfte, wird von Ingeborg Bachmann im Radio-Essay
Der Mann ohne Eigenschaften zitiert: «Isis und Osiris» von Robert Musil.
Im dialogisch aufgebauten Essay sagt ein Sprecher, dass Musil darin das
«Thema der Geschwisterhebe» variiere. Die letzte Strophe lautet: «Nur der
Knabe, den sie in den Nächten rief, I Findet sie, wenn Mond und Sterne



INGEBORG BACHMANN 971

wechseln, / Aller hundert Brüder dieser eine, / Und er isst ihr Herz, und
sie das seine.» Der Musil-Aufsatz zeigt, wie sehr sich Ingeborg Bachmann
bereits in den fünfziger Jahren mit dieser Problematik beschäftigte: «Ulrich
zieht sich aus dem Kulturbetrieb immer mehr zurück und entdeckt in
Agathe den siamesischen Zwilling, die schattenhafte Verdoppelung seiner
selbst.» Martin Ranner indessen kann die Rolle des siamesischen Zwillings
nicht ausfüllen. Schon in Galicien heisst es nach einem Ohnmachtsanfall
Franzas: «er verstand nichts von den geschlossenen Augen seiner Schwester

..» Am Nil packt er sie zärtlich in den Schlamm, merkt aber nicht,
dass sie sich in der ausgetrockneten Masse nicht mehr bewegen kann und
wie lebendig begraben daliegt. Je mehr sich die Zeichen für Tod häufen,
desto grösser wird die Distanz Franziskas zu ihrem Bruder. Als der
Zwischenfall mit dem Exhibitionisten passiert, ist sie durch eine Pyramide von
ihm getrennt, und als es dann tatsächlich zu Ende geht, gewahrt Martin
nicht, «dass sie vor lauter Sterben zu sterben anfing». Im Gegensatz dazu
kann die Ich-Erzählerin am Schluss von Malina sagen: «Ich habe in Ivan
gelebt und ich sterbe in Malina.» Sie geht buchstäblich, durch das Symbol
der offenen Wand angedeutet, in Malina ein. Darum war die Erfindung
dieser über der Handlung stehenden Integrationsfigur so wichtig für Ingeborg

Bachmann, denn wenn das «Ich» vor die Hunde geht, muss ein hinter-
bliebener Teil des Erzählers da sein, der davon berichten kann. Das
Tragische am Geschwisterverhältnis in Der Fall Franza hegt darin, dass die
durch die Blutsverwandtschaft versinnbildlichte Nähe von Bruder und
Schwester, Mann und Frau keine hinreichende Bindung darstellt, die so
stark wäre, dass der «weibliche Häftling» aus seiner tödlichen Isolation
befreit werden könnte. Die Musil-Anspielungen überraschen nach Malina
keineswegs, schon dort wird bekanntlich eine Kapitelüberschrift aus dem
Mann ohne Eigenschaften in den Text eingeflochten: «Wirf alles, was du
hast, ins Feuer, bis zu den Schuhen». Malina stamme «von der jugoslawischen

Grenze, wie ich selber», sagt die Ich-Erzählerin. Robert Musil wurde
in Klagenfurt geboren. In der Einleitung wird Malina eingeführt als Autor
eines Buches, «das niemand kannte», das «Café Musil» wird ausdrücklich
erwähnt, und auch Musils Tätigkeit als Fachbeirat im Bundesministerium
für Heereswesen hat eine Parallele im Roman: Malina ist beim
«Österreichischen Heeresmuseum» angestellt.

Die Goldmann-Todesart

In den Entwürfen zur Figur Malina und im zweiten Roman-Fragment, im
Requiem für Fanny Goldmann, wird eine Todesart exponiert, deren Ver-



972 INGEBORG BACHMANN

wandtschaft zu der eben skizzierten durch das Stichwort «Entjungferung...
auf dem Papier» gegeben ist. An der Frankfurter Buchmesse sagt der stille
Beobachter Malina, ein Sammler von Geschichten «mit letalem Ausgang»,
dass man jedem Menschen, der mit einem Künstler zusammenleben wolle,
dringend raten müsse, sich gegen ein Unwetter versichern zu lassen, «das
sich Indiskretion oder Hochverrat am andern nennen kann». Opfer eines
solchen Hochverrates ist die Schauspielerin Fanny Goldmann, die dem
höchst mediokren Schriftsteller Toni Marek zu einem lukrativen Verlagsvertrag

verhilft und sich dann als seine Geliebte in seinem Roman «ausgeraubt»

sieht: «... und Hedy, ihre Freundin, die standen doch auch alle da,
und immer durch ihren Mund und nun durch seinen Mund, nein, was für
ein Unsinn, durch seine Buchstaben standen sie da, und sie war beraubt,
ausgeraubt, mit allen ihren Sätzen aus 700 Nächten und Tagen, aus
beiläufigen und Hauptsätzen, aus Urteilen und Anzügen, sie im Pyjama, sie
auf dem Fahrrad, sie in einem Konzert, wo war ihr Leben, hier war es.»

Fanny Goldmanns Wehrlosigkeit kommt zum Ausdruck in einer sprachlichen

Havarie. Sie nennt Marek «ein Schwein», kommt sich selber aber als

ausgeschlachtetes Tier vor. Die Sprache versucht im redundanten Stammeln
einen Ausweg zu finden aus dem Dilemma, dass die Tierbezeichnung des

Opfers identisch ist mit dem Schimpfwort für den Ausbeuter. Doch das

Dilemma ist nicht zu lösen, denn «durch ihren Mund» ist ihr Leben zur
kitschigen Trivialliteratur geworden. Das Requiem für Fanny Goldmann,
zunächst ausserhalb des «Todesarten»-Zyklus als Erzählung gedacht, dann
im neuen Konzept als zweites Buch nach Malina geplant, ist nicht so weit
gediehen wie Der Fall Franza und steht deshalb zu Recht am Schluss des

Roman-Bandes. Immerhin wird deutlich, welch grosse Skepsis Ingeborg
Bachmann dem Literaturbetrieb entgegenbrachte, von dem sie sich nach
Rom zurückzog, wo es, wie sie sagte, unter Freunden keinen Klatsch über
Literatur gebe.

Essayistik

Ingeborg Bachmann entsprach in ihrer ganzen Entwicklung dem, was man
unter einem «poeta doctus» versteht, wobei die lautliche Genus-Inkongruenz

des lateinischen Ausdrucks in ihrem Fall eine besondere Bedeutung
zu gewinnen scheint, wenn man an das männliche Alter ego in Malina
denkt. Sie arbeitete als Redakteurin beim Sender Rot/Weiss/Rot und
verfasste zahlreiche Radio-Essays, den bereits erwähnten über Musils Roman
Der Mann ohne Eigenschaften, Die Welt Marcel Prousts - Einblicke in ein
Pandämonium, verschiedene Studien zur Philosophie und Sprachtheorie



INGEBORG BACHMANN 973

Ludwig Wittgensteins. 1955 nahm Ingeborg Bachmann teil an dem
internationalen Seminar der Harvard Summer School of Arts and Sciences and
Education, das von Henry Kissinger geleitet wurde. Als Dramaturgin war
sie beim Bayerischen Fernsehen in München tätig. Sie übersetzte das Stück
Mannerhouse von Thomas Wolfe sowie eine Auswahl von Gedichten
Giuseppe Ungarettis. Im Wintersemester 1959/60 folgte sie einer Einladung

der Universität Frankfurt am Main und hielt als erste Dozentin der
neu gegründeten Gastdozentur für Poetik eine Vorlesung über Fragen
zeitgenössischer Dichtung. In diesen Kapiteln sowie in der Rede Die Wahrheit
ist dem Menschen zumutbar definiert Ingeborg Bachmann, was sie unter
Poesie versteht. Es könne nicht die Aufgabe des Schriftstellers sein, sagt
sie anlässlich der Verleihung des Hörspielpreises der Kriegsblinden, den
Schmerz zu leugnen, seine Spuren zu verwischen, er müsse ihn im Gegenteil

wahrhaben «und noch einmal, damit wir sehen können, wahrmachen».
«Wir sagen sehr einfach und richtig, wenn wir in diesen Zustand kommen,
den hellen, wehen, in dem der Schmerz fruchtbar wird: Mir sind die Augen
aufgegangen. Wir sagen das nicht, weil wir eine Sache oder einen Vorfall
äusserlich wahrgenommen haben, sondern weil wir begreifen, was wir doch
nicht sehen können. Und das sollte die Kunst zuwege bringen: dass uns, in
diesem Sinne, die Augen aufgehen.» Der Schriftsteller ist eine «utopische
Existenz», nicht auf der Flucht in die bessere Zukunft oder die goldene
Vergangenheit, er wirkt «aus dem Hier-und-Jetzt-Exil... in den ungeistigen

Raum unserer traurigen Länder». Ein Jahr vor ihrem Tod, als sie sich
für den Anton-Wildgans-Preis der Vereinigung Österreichischer Industrieller

bedankte, sagte Ingeborg Bachmann, ein Schriftsteller dürfe sich durch
die Phrasen, mit denen ihm «Aktualitäten» aufgedrängt würden, nicht
korrumpieren lassen, er müsse seinerseits die Aktualitäten seiner Zeit
korrumpieren, er müsse sie «hinwegschreiben». Es bedürfe nicht so
sehr der Talente, deren es viele gebe, es bedürfe jener Schriftsteller, denen
es möglich sei, «den Charakter auf der Höhe ihres Talents zu halten, und das
ist das Allerschwierigste». Damit wird keine «Neue Innerlichkeit» propagiert,

sondern nur wieder einmal sehr deutlich gesagt, dass es in der Literatur

auch, aber nicht nur auf die Begabung ankommt. Woran, fragt Ingeborg
Bachmann in der Vorlesung Fragen und Scheinfragen, erkennt man denn
das Neue in der Literatur? «Es wird zu erkennen sein an einer neuen
gesamten Definition, an Gesetzgebung, an dem geheimen oder ausgesprochenen

Vortrag eines unausweichlichen Denkens.» Gesetzgebung heisst: eine
unverwechselbare «Wortwelt, Gestaltenwelt und Konfliktwelt», heisst «die
durchgehende Manifestation einer Problemkonstante», wie sie in den Werken

Kafkas und Musils, Trakls und Celans und Ingeborg Bachmanns
nachzuweisen ist.



974 INGEBORG BACHMANN

Die letzten Gedichte

Als Lyrikerin ist Ingeborg Bachmann bekannt geworden, 1953, als ihr
erster Gedichtband erschien, Die gestundete Zeit, erhielt sie den Preis der
Gruppe 47. Es folgte 1956 Anrufung des Grossen Bären, ausgezeichnet mit
dem Bremer Literaturpreis. Insbesondere in diesem Band finden sich
Stücke, die zu den ganz grossen Gedichten deutscher Sprache zu zählen
sind, «Mein Vogel», «Das Spiel ist aus», «Erklär mir, Liebe», «An die
Sonne», «Lieder auf der Flucht». Anfangs der sechziger Jahre, bezeichnenderweise

mit dem Überhandnehmen der Sprachthematik, beginnt die
lyrische Produktion zu stocken, aus der Zeit zwischen 1964 und 1967 sind nur
noch sechs Gedichte überliefert, Gedichte freilich, die «zur Sprache» bringen,

weshalb es (in der Entstehungsphase der Todesarten) nicht weitergeht.
«Wem es das Wort nie verschlagen hat», heisst es in «Wahrlich», «dem ist
nicht zu helfen». Wir erinnern uns an den Satz über Franza, sie sei nicht
krank, es sei ihr «nur nicht mehr zu helfen». Dass es einem das Wort
verschlägt, dies ist eine andere Sprachlosigkeit als das resignierende Verstummen

oder das brüske Schweigen. Es ist nach der ursprünglichen Bedeutung
(«Verschlag») das Eingesperrtsein, der adäquate Ausdruck für die Schein-
toten-Situation in Franziska Jordans Passion. Das wahrscheinlich 1963
entstandene Gedicht «Keine Delikatessen» nimmt das Motiv der Hilf- und
Sprachlosigkeit wieder auf: «Die andern wissen sich I weissgott / mit den
Worten zu helfen. I Ich bin nicht mein Assistent.» Der Titel gemahnt an
den Begriff der «kulinarischen Poesie». Das Gedicht stellt eine Absage dar
an die ausstaffierten Metaphern, an «Worthappen erster Güte», das Ich
hat ein Einsehen gelernt mit den einfachen Worten für die unterste Klasse,
den Worten «Hunger», «Schande», «Tränen» und «Finsternis», die
typographisch abgetreppt werden. Das ist nun das «ungereinigte Schluchzen»,
vor dem das Nelly Sachs gewidmete Sprachgedicht «Ihr Worte»
zurückschreckt: «Kein Sterbenswort, I Ihr Worte!» Der Schlussvers lautet: «Mein
Teil, es soll verloren gehen.» Das Teil, Neutrum, wird meistens im
schicksalhaften Sinn gebraucht: er hat sein Teil zu tragen (ein schweres Leben).
Das alles sind Indizien dafür, dass Ingeborg Bachmann die Vernichtungs-
Angst des «Franza»-Stoffes auch in der Lyrik ausgetragen hat. Die sechste

Strophe von «Keine Delikatessen» sagt es explizit: «mit dem verhagelten
Kopf, I mit dem Schreibkrampf in dieser Hand». Ich erinnere mich an
ihren Ausspruch in Rom, anlässlich eines Besuches, sie müsse an die
Schreibmaschine zurück «mit kurzen Fingernägeln». Herrn Mühlbauer
verrät die Ich-Erzählerin in Malina ein «furchtbares Geheimnis»: «die
Sprache ist die Strafe. In sie müssen alle Dinge eingehen und in ihr müssen
sie wieder vergehen nach ihrer Schuld und dem Ausmass ihrer Schuld.»



INGEBORG BACHMANN 975

Aber, so heisst es auch von den Dingen im Gedicht-Zyklus «Von einem
Land, einem Fluss und den Seen»: «Wo ist Gesetz, wo Ordnung? Wo
erscheinen I uns ganz begreiflich Blatt und Baum und Stein? / Zugegen sind
sie in der schönen Sprache, / im reinen Sein .» Die Sprache als Strafe,
wie sie auch die Anton-Wildgans-Preisrede noch einmal apostrophiert, und
zugleich als Instrument zur Verwirklichung «reiner Grössen», im Widerspiel

des «Unmöglichen mit dem Möglichen», das ist die Paradoxie, die
sich in den letzten Gedichten Ingeborg Bachmanns zuspitzt, die Spannung,
unter der ihr grossartiges Werk steht.

1 Ingeborg Bachmann, Werke in 4 Clemens Münster, Piper Verlag, Mün-
Bänden, herausgegeben von Christine chen und Zürich 1978.
Koschel, Inge von Weidenbaum und

Ingeborg Bachmann - eine Bibliographie

Otto Bareiss und Frauke Ohloff legen im gleichen Jahr, da die in diesem Heft vorgestellte

Gesamtausgabe erschienen ist, ein prachtvolles Arbeitsinstrument vor: eine
umfassende und übersichtlich gegliederte Bibliographie. So ist denn nicht allein das
vielseitige Werk der Dichterin zugänglich gemacht, auch seine Wirkung auf die
Zeitgenossen ist bereits überblickbar. Heinrich Böll, der ein kurzes Vorwort beigesteuert
hat, spricht von «dieser erstaunlichen Registratur von Werk und Wirkung der Ingeborg

Bachmann», von einem «Kataster ihrer Tätigkeit und deren Folgen», und er sinnt
angesichts der Fülle von Arbeiten, die hier verzeichnet sind, darüber nach, was alles
ein Autor in Bewegung zu setzen vermag. Nicht nur für Germanisten und Kritiker sei
das interessant, auch für Volkswirte. Die Bibliographie verzeichnet in dieser Reihenfolge:

Das entstehende Werk in chronologischer Reihenfolge, von der Dissertation
über die Buchausgaben, Zeitschriftenbeiträge, Libretti, Interviews bis zu den Sprechplatten.

Die Übersetzungen des Werks. Im zweiten Teil dann die Sekundärliteratur,
nicht nur die selbständigen Arbeiten über Ingeborg Bachmann, auch die Besprechungen

ihres Werks, die Preise, unter einem besonderen Abschnitt die Wirkungsgeschichte.
Die Sekundärliteratur bis hin zu den Zeitschriftenaufsätzen wird nicht nur nach
bibliothekarischen Prinzipien verzeichnet, sondern in vielen Fällen knapp charakterisiert,

also beispielsweise in welcher Weise und mit welchen Untertiteln ein
Zeitschriftenaufsatz gegliedert ist. Ein Verfasser- und Personenregister, ein Sach- und
Stichwortregister, ein Verzeichnis der berücksichtigten Jahrbücher, Zeitschriften und
Zeitungen sowie Quellennachweise der Texte und Abbildungen beschliessen das Buch,
das fortan jedem, der sich mit Ingeborg Bachmanns Werk beschäftigt, eine unverzichtbare

Hilfe sein wird. Und schliesslich muss beigefügt werden, dass der Piper Verlag
(München und Zürich) den Band mit Photos und Reproduktionen ausgestattet hat
(das Copyright ist bei Otto Bareiss und Frauke Ohloff, Bern, den beiden Verfassern).
Es müsste besondere Auszeichnungen geben für selbstlosen Dienst an einem
dichterischen Werk; bibliographische Sorgfalt und Fleissarbeit, wie sie hier in mustergültiger
Präsentation vorliegen, sind unbedingt preiswürdig. A. K.


	Undine bleibt : Ingebord Bachmann, Werke in 4 Bänden

