Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 12

Artikel: Undine bleibt : Ingebord Bachmann, Werke in 4 Banden
Autor: Burger, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN BURGER

Undine bleibt

Ingeborg Bachmann: Werke in 4 Binden1

1973, zwei Jahre nach der zeichenhaften Vorwegnahme dieser «Todesart»
im Roman Malina, ist Ingeborg Bachmann, 1926 in Klagenfurt geboren, in
Rom an den Folgen eines Brandunfalls gestorben, und die Geriichte, dass
sie hitte gerettet werden konnen, sind noch immer nicht verstummt. Man
weiss um die zentrale Bedeutung des Feuer-Motivs in ihrem Werk. Im Ge-
dicht «Mein Vogel» heisst es: «Wenn ich vom Rauch behelmt | wieder
weiss, was geschieht, | mein Vogel, mein Beistand des Nachts, | wenn ich
befeuert bin in der Nacht, [ knistert’s im dunklen Bestand, [/ und ich schlage
den Funken aus mir.» In Malina gebraucht die Ich-Erzéhlerin die Wen-
dung «zum Denken befeuert», in jenem zynischen Interview, das die
Schriftstellerin dem Herrn Miihlbauer von der «Wiener Nachtausgabe»
gewidhrt. Sie setzt dem immer verlegener hiistelnden Journalisten ausein-
ander, dass Osterreich von der «kultischen Administration eines Toten-
reichs» beherrscht sei: «Das Krematorium von Wien ist seine geistige
Mission, sehen Sie, wir finden die Mission doch noch . . .» Hier habe das
Jahrhundert «an seinem briichigsten Ort» einige Geister zum Denken be-
feuert, und es habe sie «verbrannt», damit sie zu wirken beginnen. Inge-
borg Bachmann denkt dabei an die Entstehung des Neopositivismus in
Wien, an den «Wiener Kreis» um Moritz Schlick, mit dem sie sich im Essay
Ludwig Wittgenstein — Zu einem Kapitel der jiingsten Philosophiege-
schichte beschiftigt. Sie hat in Innsbruck, Graz und Wien Philosophie
studiert und mit einer Arbeit iiber Die kritische Aufnahme der Existential-
philosophie Martin Heideggers als Vierundzwanzigjghrige promoviert.
Aber die Wendung «zum Denken befeuert» hat auch eine negative Bedeu-
tung, sie geht hervor aus der autobiographischen Schilderung des «Rigoro-
sums» im dritten Kapitel von Malina. Am Morgen vor den drei grossen
Priifungen sei im Philosophischen Institut die ganze Glut aus dem Ofen
herausgefallen, die Kandidatin habe mit den Fiissen darauf herumgetreten,
um einen Brand zu verhindern: «meine Schuhe waren versengt». Verstort
trifft sie ihre Freunde nach dem Examen im Café Bastei, die ihr nicht
glauben, dass die Priifung kinderleicht gewesen sei: «ich dachte an die



966 INGEBORG BACHMANN

Glut, an den mdglichen Brand . . .» In der Titelgeschichte Das dreissigste
Jahr gibt es eine Szene, die mit dieser Stelle korrespondiert, es ist die Er-
kenntniskrise des Studenten in der Wiener Nationalbibliothek, der das
«Cogito ergo sum» erfiahrt und dabei ist, etwas zu begreifen, «das sich auf
alles und aufs Letzte bezog». Da trifft ihn inwendig im Kopf ein Schmerz —
der einzige Mitkandidat der Erzéhlerin in Malina stirbt in der Nacht vor
der Priifung an einem Gehirnschlag —, er glaubt, irrsinnig geworden zu
sein, und umkrallt sein Buch mit den Hinden: «Er liess den Kopf vorniiber
sinken und schloss die Augen, ohnmdchtig bei vollem Bewusstsein. Er war
am Ende.» «Ohnmiichtig bei vollem Bewusstsein», damit ist der Denker
iiberwunden («Er hatte seine Kapazitiit zu denken iiberschritten . . .») und
der Dichter geboren, der, wie es in der Anton-Wildgans-Preisrede heisst,
«redend nur mit der Ohnmacht der Rede auf etwas hindeuten» kann, der
gleich der Prinzessin von Kagran in der Legende von Malina an der Grenze
der Menschenwelt «die Gesichte bekam und das hochste Entziicken im
Furioso des Untergangs erlebte». Befeuert, ja, aber, wie «Mein Vogel»
sagt, auch «vom Feuer geliebt».

Zugrunde — zu Grunde

Auf die Frage Ivans, des Geliebten in Malina, warum denn die Schrift-
steller ihr Elend auf den Markt triigen und keiner ein Buch schreibe, das
beginne wie «Exsultate Jubilate», antwortet die Ich-Erzihlerin mit der Le-
gende Die Geheimnisse der Prinzessin von Kagran, mit einer Inkunabel,
die an einem Stehpult auf dauerhaftes Pergament geschrieben werden soll
«mit einer echten Feder, wie es keine mehr gibt, mit einer Tinte, wie man
sie nicht mehr findet.» Der Wiegendruck, im lyrischen Ton der Bachmann-
schen Schliissel-Erzihlung Undine geht verwandt, erzdhlt von einer «Frau,
die es nie gegeben hat». Die Prinzessin, deren Name an das franzosische
«chagrin» erinnert, gerit in sagenhafter Vorzeit in die Gefangenschaft der
Husaren und wird von einem fremden Sénger in einem schwarzen Mantel
befreit. Sie reitet stromaufwiérts und gelangt in den erwdhnten Grenz-
bereich, wo der Fluss «ins Totenreich fiihrts. Gewaltige Kolonnen aus
Schattenwesen riicken auf sie zu. Da erscheint-ihr der Fremde wieder,
«schwirzer als vorher das Schwarz um sie», der geisterhafte Dialog wird
unverkennbar in der Sprache Paul Celans gefiihrt. So ist von einer Blume
die Rede, «riter als rot und nicht aus der Erde gekommen», dem Mohn
aus «Mohn und Gedéchtnis». Der Fremde sagt, was nur ein jiidischer
Dichter sagen kann: «Mein Volk ist dlter als alle Vélker der Welt und es ist
in alle Winde zerstreut.» Ein Wiedersehen, das zwanzig Jahrhunderte spi-



INGEBORG BACHMANN 967

ter stattfinden soll, wird mit den Worten verheissen: «sprechen wirst du
wie die Menschen: Geliebte . . .» Damit zitiert die Prinzessin fast wortlich
die Zeile aus Paul Celans Gedicht «UMSONST .. .»: «einst ... als du
sprachst wie die Menschen: Geliebte . . .» Die Metapher «<wenn du mir die
Dornen ins Herz treibst> stammt aus dem Celan-Gedicht «Stille!», die
Formel «im Spiegel wird Sonntag sein> fast unveriandert aus «Corona», wo
es in der vierten Strophe heisst: «es ist Zeit, dass man weiss!» Die Prinzes-
sin von Chagre fillt am Schluss der Legende blutend von ihrem Rappen
und lallt im Fieber: «Ich weiss ja, ich weiss!> Ohnmichtig bei vollem Be-
wusstsein! Eines der grossen Wasser-Gedichte Ingeborg Bachmanns, das
Gedicht «Bohmen liegt am Meer» aus dem Jahr 1964, verdichtet die
Grenzerfahrung der Prinzessin wie auch Undines in wenigen Versen: «Ich
will nichts mehr fiir mich. Ich will zugrunde gehn. |/ Zugrund — das heisst
zum Meer, dort find ich Bohmen wieder. | Zugrund gerichtet, wach ich
ruhig auf. /| Von Grund auf weiss ich jetzt, und ich bin unverloren.» Die
Legende der Prinzessin von Kagran ist ein Mirchen iiber die poetische
Berufung im Zeichen des fiir Ingeborg Bachmann wohl vorbildlichen
Dichters der «Todesfuge»; Undine geht spricht in elegischem Protest von
der Verbannung des Elementarwesens unter die «Ungeheuer», die Men-
schen, aber auch von der Wirkung der «stirksten Macht in der Welt», als
welche die Liebe in Malina definiert wird, und von der Unmoglichkeit, sie
als «reine Grosse» zu verwirklichen. In beiden Dichtungen ist das Zu-
Grunde-Gehen mit dem Zugrundegehen verkniipft, das heisst, in der
Sprache des Gedichts «Wahrlich», dass keiner in dieser Welt einen Satz
haltbar zu machen, keiner diesen Satz zu schreiben vermag, «der nicht
unterschreibty. Im «Widerspiel des Unmaoglichen mit dem Moglichen»,
im Wagnis der «utopischen Existenz», das der Schriftsteller nach Ingeborg
Bachmann eingehen muss, liegt auch die Gefahr des Ich-Verlusts. Aus-
16schung des Ichs, davon handelt, freilich in einem ganz anderen Zu-
sammenhang, das erstmals veroffentlichte Romanfragment Der Fall
Franza.

Der Virus Verbrechen

Der Plan zu einem Romanzyklus unter dem spateren Titel Todesarten, aus
dem zu Lebzeiten der Autorin nur Malina publiziert wurde, bestand bereits
vor Abschluss des Erzdhlbandes Das dreissigste Jahr, er hitte eroffnet wer-
den sollen durch das Buch Franza, aus dem Ingeborg Bachmann 1966 auf
einer Vortragstournee verschiedentlich vorlas. Ihre Einfiihrungen, zum Teil
identisch mit dem aufschlussreichen Entwurf zu einer «Vorrede», sind von



968 INGEBORG BACHMANN

Ellen Marga Schmidt in die «Phonographie» des vierten Bandes aufgenom-
men worden. «Meine Damen und Herren», sagte die Autorin in Hamburg,
«dieses Buch ‘Todesarten’ will erzihlen von den Verbrechen, die heute be-
gangen werden, vom Virus Verbrechen, der nach zwanzig Jahren nicht
weniger wirksam ist als zu der Zeit, in der Mord an der Tagesordnung war,
befohlen und erlaubt.» Das «Gemetzel» finde im Rahmen der Sitten inner-
halb der Gesellschaft statt, und es verlange ein immer grosseres Raffine-
ment. In einem Gesprich mit Malina bildet die Ich-Erzédhlerin das Ana-
gramm «7Todesraten» zu «Todesarten», und in bezug auf den Fall Franza
ist damit angedeutet, was die «Vorrede» explizit formuliert: «Ja, ich be-
haupte und werde nur versuchen, einen ersten Beweis zu erbringen, dass
noch heute sehr viele Menschen nicht sterben, sondern ermordet werden»,
ermordet durch die sublim verbrecherische Art, wie die Mitmenschen sich
an ihnen vergehen. Man muss sich die urspriingliche Bedeutung von «ver-
brechen» vor Augen halten, das Wort meint wie «zerbrechen» ein ver-
stirktes «brechen» im Sinne von «zerstoren», «vernichten». Franziska
Jordan, die Frau eines namhaften Wiener Psychiaters, verschwindet aus
einer Klinik. Ihr jiingerer Bruder, Martin Ranner, findet sie zu Hause in
Galicien in vollig verstortem Zustand und nimmt sie auf ihr Dringen mit
auf eine Reise nach Nordafrika, geschildert im dritten Kapitel, Die dgyp-
tische Finsternis. An Franziska Jordan wurde ein diabolischer Versuch ge-
macht, der Psychiater hat die «stdrkste Macht in der Welt» zu Forschungs-
zwecken missbraucht und seine Frau mit dem «Kifig» seiner wissenschaft-
lichen Notizen in jene Krankheit getrieben, die er an ihr am besten studie-
ren zu konnen glaubte. Franza kommt sich geschéndet vor, an jeder Stelle
ihres Korpers beleidigt, und findet fiir das Vorgehen ihres Mannes den
schlimmstmoglichen Ausdruck: «Faschismus» als «privates Verhalten».
Einmal der Traum, Jordan habe sie in eine Gaskammer gesperrt und lasse
das Gas einstromen. In der arabischen Wiiste sucht Franziska den in einem
Hausboot ordinierenden Doktor Korner auf und bittet den ehemaligen SS-
Hauptsturmfiihrer, sie «auszumerzens: «Franza dachte, ich bitte ihn um
etwas, was er friiher freiwillig getan hat . . . und jetzt kommt jemand und
darf nicht einmal betteln darum und zahlen dafiir. Was ist das fiir eine
Welt?» Sie ist insofern an der falschen Adresse, als sie im medizinischen
Sinn gar nicht krank ist, es ist ihr «nur nicht mehr zu helfens, ihre innere
Verwlistung lasst sich in keinen mitteilbaren Satz mehr bringen. Ihre
Sprache greift nach Dingen, die nicht zu begreifen sind. «Sie konnte nicht
sprechen, jetzt war es die Sperrung im Mund . . .» Franza identifiziert sich
mit der Frau, die gefesselt auf dem Bahnsteig von Kairo kniet. Ein Araber
hilt sie fest am gezwirbelten Haarzopf wie ein Tier am Strick. «Ich liege
dort an ihrer statt. Und mein Haar wird, zu einem langen, langen Strick



INGEBORG BACHMANN 969

gedreht, von ihm in Wien gehalten.» Thr Tod in einem Hotelzimmer, der
Bruder liegt ahnungslos neben ihr, kommt der existentiellen Pernegation
dieser Qual gleich. Sie schldgt mit ganzer Kraft «ihren Kopf gegen die
Wand in Wien und die Steinquader in Gizeh und sagt laut, und da war ihre
andere Stimme: Nein. Nein.» ﬁ

Der furchtbare Vater

Vergleicht man das Roman-Fragment mit Malina, jenem Buch also, das
Ingeborg Bachmann nach ihren eigenen Worten erst den Zugang zum Stoff
der Todesarten erschlossen hat, fillt die Parallele zwischen den Kapiteln
Jordanische Zeit und Der dritte Mann auf, zwischen der Figur des autori-
taren Psychiaters und derjenigen des getriumten, schrecklichen «Vaters».
Auch der Vater schliesst seine Tochter in den Saal mit den schwarzen
Schlduchen ein, «die grosste Gaskammer der Welt». Auch gegen ihn wehrt
sie sich in den Angsttraumen mit einer Nein-Salve in allen Sprachen. Einer
dieser Traume fiihrt sie ins «Reich der tausend Atolle»: «Wir tauchen
hinunter in die See, die Schwirme der zauberischsten Fische begegnen mir,
und ich mochte mit ihnen ziehen, aber mein Vater ist schon hinter mir her,
ich sehe ihn bald seitwirts, bald unter mir, bald iiber mir, ich muss ver-
suchen, zu den Riffen zu kommen, denn meine Muiter hat sich in dem
Korallenriff versteckt und starrt stumm und mahnend auf mich, denn sie
weiss, was mit mir geschehen wird. Ich tauche tiefer und schreie unter
Wasser: Nein! Und: Ich will nicht mehr! ich kann nicht mehr! Ich weiss,
dass es wichtig ist, unter Wasser zu schreien, weil es auch die Haie vertreibt,
so muss das Schreien auch meinen Vater vertreiben, der mich anfallen will,
mich zerfleischen will, oder er will wieder mit mir schlafen, mich packen
vor dem Riff, damit meine Mutter es sieht. (. ..) Aber ich habe geschrien:
Ich hasse dich mehr als mein Leben!/» In einem Interview mit Toni Kien-
lechner hat Ingeborg Bachmann selber versucht, diese Vater-Figur zu deu-
ten: «Die Vaterfigur ist natiirlich die morderische . .. die verschiedene
Kostiime tragt, bis sie am Ende alle ablegt und dann als der Morder zu
erkennen ist.» Ein Realist, so fahrt sie weiter, hdtte wahrscheinlich viele
Furchtbarkeiten ausgebreitet, die einer bestimmten oder mehreren Per-
sonen zugestossen waren. Hier werde es zusammengenommen «in diese
grosse Person, die das ausiibt, was die Gesellschaft ausiibt . . .» Das klingt
nun recht vage, wird aber verstdndlich, wenn man sich die Biographie
Ingeborg Bachmanns vergegenwirtigt. Sie selber hat im Gesprich mit
Gerda Bodefeld von der Zertriimmerung ihrer Kindheit gesprochen: «Es
hat einen bestimmten Moment gegeben, der hat meine Kindheit zertriim-



970 ' INGEBORG BACHMANN

mert. Der Einmarsch von Hitlers Truppen in Klagenfurt. Es war etwas so
Entsetzliches, dass mit diesem Tag meine Erinnerung anfingt: durch einen
zu frithen Schmerz, wie ich ihn in dieser Stirke vielleicht spiiter iiberhaupt
nie mehr hatte.» Am 16. Miarz 1938 war die «Schutzpolizeitruppe» bereits
mit tausend Mann in Klagenfurt stationiert, Ingeborg Bachmann, zwolf-
jahrig, war Absolventin einer Midchen-Oberschule, die ab Herbst 1938
nach reichsdeutschem Lehrplan gefiihrt wurde. Die Erzahlung Jugend in
einer Osterreichischen Stadt berichtet von den Schulkindern: «Sie diirfen
bei Alarm die Hefte liegen lassen und in den Bunker gehen. Spiiter diirfen
sie Siissigkeiten fiir die Verwundeten sparen oder Socken stricken und Bast-
korbe flechten fiir die Soldaten, fiir die auf der Erde, in der Luft und im
Wasser. Und derer gedenken, in einem Aufsatz, unter der Erde und auf
dem Grund. Und noch spiiter diirfen sie Laufgriben ausheben zwischen
dem Friedhof und dem Flugfeld, das dem Friedhof schon Ehre macht.»
Uwe Johnson geht in seinem Buch Eine Reise nach Klagenfurt diesen Kind-
heitsspuren nach. Ich denke aber, dass Ingeborg Bachmanns Erkldrung,
«was die Gesellschaft ausiibt», zu unprazis ist, dass hinter der Gestalt des
furchtbaren Vaters vielmehr jene Generation von Vitern steht, die fiir die
vaterlose Gesellschaft verantwortlich ist.

Isis und Osiris

Das Geschwister-Verhiltnis von Franziska und Martin Ranner kann inter-
pretiert werden als Vorwegnahme der Doppelginger-Perspektive in Ma-
lina, wobei das angedeutete Inzest-Motiv etwas niher untersucht werden
soll. Franziska hat ihren Pass gefdlscht, ihren M#dchennamen wieder an-
genommen, um zumindest auf dem Papier die Trennung von Jordan zu
vollzichen. Beim Grenziibergang legt Martin seinen Pass auf den ihren,
«als handle es sich um den seiner Frau, zwei Rannerpdsse». Vor der
«Grenzstation» fragt er seine Schwester, ob sie sich noch an eine bestimmte
Zeile erinnere «aus dem Buch, nein, dem Gedicht». Franza erwidert: «Un-
ter hundert Briidern dieser eine. Und er ass ihr Herz.» Und weiter? dringt
Martin. «Und sie das seine.» Darauf nimmt der Bruder ihr die Zeitung weg
und gibt ihr die seine: «Nun lies du eben die meine, ich lese die deine.»
Das Gedicht, aus dem die Zeile stammt und auf das an dieser Stelle kaum
ein Leser stossen diirfte, wird von Ingeborg Bachmann im Radio-Essay
Der Mann ohne Eigenschaften zitiert: «Isis und Osiris» von Robert Musil.
Im dialogisch aufgebauten Essay sagt ein Sprecher, dass Musil darin das
«Thema der Geschwisterliebe» variiere. Die letzte Strophe lautet: «Nur der
Knabe, den sie in den Nichten rief, / Findet sie, wenn Mond und Sterne



INGEBORG BACHMANN 971

wechseln, | Aller hundert Briider dieser eine, /| Und er isst ihr Herz, und
sie das seine.» Der Musil-Aufsatz zeigt, wie sehr sich Ingeborg Bachmann
bereits in den fiinfziger Jahren mit dieser Problematik beschiftigte: «Ulrich
zieht sich aus dem Kulturbetrieb immer mehr zuriick und entdeckt in
Agathe den siamesischen Zwilling, die schattenhafte Verdoppelung seiner
selbst.» Martin Ranner indessen kann die Rolle des siamesischen Zwillings
nicht ausfiillen. Schon in Galicien heisst es nach einem Ohnmachtsanfall
Franzas: «er verstand nichts von den geschlossenen Augen seiner Schwe-
ster .. .» Am Nil packt er sie zirtlich in den Schlamm, merkt aber nicht,
dass sie sich in der ausgetrockneten Masse nicht mehr bewegen kann und
wie lebendig begraben daliegt. Je mehr sich die Zeichen fiir Tod hiufen,
desto grosser wird die Distanz Franziskas zu ihrem Bruder. Als der Zwi-
schenfall mit dem Exhibitionisten passiert, ist sie durch eine Pyramide von
ithm getrennt, und als es dann tatsdchlich zu Ende geht, gewahrt Martin -
nicht, «dass sie vor lauter Sterben zu sterben anfing»>. Im Gegensatz dazu
kann die Ich-Erzédhlerin am Schluss von Malina sagen: «Ich habe in Ivan
gelebt und ich sterbe in Malina.» Sie geht buchstéblich, durch das Symbol
der offenen Wand angedeutet, in Malina ein. Darum war die Erfindung
dieser uiber der Handlung stehenden Integrationsfigur so wichtig fiir Inge-
borg Bachmann, denn wenn das «Ich» vor die Hunde geht, muss ein hinter-
bliebener Teil des Erzihlers da sein, der davon berichten kann. Das Tra-
gische am Geschwisterverhiltnis in Der Fall Franza liegt darin, dass die
durch die Blutsverwandtschaft versinnbildlichte Nihe von Bruder und
Schwester, Mann und Frau keine hinreichende Bindung darstellt, die so
stark wire, dass der «weibliche Hdftling» aus seiner todlichen Isolation
befreit werden konnte. Die Musil-Anspielungen iiberraschen nach Malina
keineswegs, schon dort wird bekanntlich eine Kapiteliiberschrift aus dem
Mann ohne Eigenschaften in den Text eingeflochten: «Wirf alles, was du
hast, ins Feuer, bis zu den Schuhen». Malina stamme «von der jugoslawi-
schen Grenze, wie ich selber», sagt die Ich-Erzédhlerin. Robert Musil wurde
in Klagenfurt geboren. In der Einleitung wird Malina eingefiihrt als Autor
eines Buches, «das niemand kannte», das «Café Musil» wird ausdriicklich
erwdhnt, und auch Musils Titigkeit als Fachbeirat im Bundesministerium
fiir Heereswesen hat eine Parallele im Roman: Malina ist beim «Oster-
reichischen Heeresmuseum» angestellt.

Die Goldmann-Todesart

In den Entwiirfen zur Figur Malina und im zweiten Roman-Fragment, im
Requiem fiir Fanny Goldmann, wird eine Todesart exponiert, deren Ver-



972 INGEBORG BACHMANN

wandtschaft zu der eben skizzierten durch das Stichwort «Entjungferung. ..
auf dem Papier» gegeben ist. An der Frankfurter Buchmesse sagt der stille
Beobachter Malina, ein Sammler von Geschichten «mit letalem Ausgang»,
dass man jedem Menschen, der mit ¢ginem Kiinstler zusammenleben wolle,
dringend raten miisse, sich gegen ein Unwetter versichern zu lassen, «das
sich Indiskretion oder Hochverrat am andern nennen kann». Opfer eines
solchen Hochverrates ist die Schauspielerin Fanny Goldmann, die dem
hochst mediokren Schriftsteller Toni Marek zu einem lukrativen Verlags-
vertrag verhilft und sich dann als seine Geliebte in seinem Roman «ausge-
raubt» sieht: «. .. und Hedy, ihre Freundin, die standen doch auch alle da,
und immer durch ihren Mund und nun durch seinen Mund, nein, was fiir
ein Unsinn, durch seine Buchstaben standen sie da, und sie war beraubt,
ausgeraubt, mit allen ihren Sdtzen aus 700 Ndchten und Tagen, aus bei-
laufigen und Hauptsdtzen, aus Urteilen und Anziigen, sie im Pyjama, sie
auf dem Fahrrad, sie in einem Konzert, wo war ihr Leben, hier war es.»
Fanny Goldmanns Wehrlosigkeit kommt zum Ausdruck in einer sprach-
lichen Havarie. Sie nennt Marek «ein Schwein», kommt sich selber aber als
ausgeschlachtetes Tier vor. Die Sprache versucht im redundanten Stammeln
einen Ausweg zu finden aus dem Dilemma, dass die Tierbezeichnung des
Opfers identisch ist mit dem Schimpfwort fiir den Ausbeuter. Doch das
Dilemma ist nicht zu Idsen, denn «durch ihren Mund>» ist ihr Leben zur
kitschigen Trivialliteratur geworden. Das Requiem fiir Fanny Goldmann,
zun#chst ausserhalb des «Todesarten»-Zyklus als Erzdhlung gedacht, dann
im neuen Konzept als zweites Buch nach Malina geplant, ist nicht so weit
gediehen wie Der Fall Franza und steht deshalb zu Recht am Schluss des
Roman-Bandes. Immerhin wird deutlich, welch grosse Skepsis Ingeborg
Bachmann dem Literaturbetrieb entgegenbrachte, von dem sie sich nach
Rom zuriickzog, wo es, wie sie sagte, unter Freunden keinen Klatsch iiber
Literatur gebe.

Essayistik

Ingeborg Bachmann entsprach in ihrer ganzen Entwicklung dem, was man
unter einem «poeta doctus» versteht, wobei die lautliche Genus-Inkon-
gruenz des lateinischen Ausdrucks in ihrem Fall eine besondere Bedeutung
zu gewinnen scheint, wenn man an das ménnliche Alter ego in Malina
denkt. Sie arbeitete als Redakteurin beim Sender Rot/Weiss/Rot und ver-
fasste zahlreiche Radio-Essays, den bereits erwdhnten iiber Musils Roman
Der Mann ohne Eigenschaften, Die Welt Marcel Prousts — Einblicke in ein
Panddmonium, verschiedene Studien zur Philosophie und Sprachtheorie



INGEBORG BACHMANN 973

Ludwig Wittgensteins. 1955 nahm Ingeborg Bachmann teil an dem inter-
nationalen Seminar der Harvard Summer School of Arts and Sciences and
Education, das von Henry Kissinger geleitet wurde. Als Dramaturgin war
sie beim Bayerischen Fernsehen in Miinchen tétig. Sie iibersetzte das Stiick
Mannerhouse von Thomas Wolfe sowie eine Auswahl von Gedichten
Giuseppe Ungarettis. Im Wintersemester 1959/60 folgte sie einer Einla-
dung der Universitit Frankfurt am Main und hielt als erste Dozentin der
neu gegriindeten Gastdozentur fiir Poetik eine Vorlesung iiber Fragen zeit-
gendossischer Dichtung. In diesen Kapiteln sowie in der Rede Die Wahrheit
ist dem Menschen zumutbar definiert Ingeborg Bachmann, was sie unter
Poesie versteht. Es konne nicht die Aufgabe des Schriftstellers sein, sagt
sie anlésslich der Verleihung des Horspielpreises der Kriegsblinden, den
Schmerz zu leugnen, seine Spuren zu verwischen, er miisse ihn im Gegen-
teil wahrhaben «und noch einmal, damit wir sehen kénnen, wahrmacheny.
«Wir sagen sehr einfach und richtig, wenn wir in diesen Zustand kommen,
den hellen, wehen, in dem der Schmerz fruchtbar wird: Mir sind die Augen
aufgegangen. Wir sagen das nicht, weil wir eine Sache oder einen Vorfall
dusserlich wahrgenommen haben, sondern weil wir begreifen, was wir doch
nicht sehen konnen. Und das sollte die Kunst zuwege bringen: dass uns, in
diesem Sinne, die Augen aufgehen.» Der Schriftsteller ist eine «utopische
Existenz», nicht auf der Flucht in die bessere Zukunft oder die goldene
Vergangenheit, er wirkt «aus dem Hier-und-Jetzt-Exil . . . in den ungeisti-
gen Raum unserer traurigen Linder». Ein Jahr vor ihrem Tod, als sie sich
fiir den Anton-Wildgans-Preis der Vereinigung Osterreichischer Industriel-
ler bedankte, sagte Ingeborg Bachmann, ein Schriftsteller diirfe sich durch
die Phrasen, mit denen ihm «Aktualititen> aufgedrangt wiirden, nicht
korrumpieren lassen, er miisse seinerseits die Aktualititen seiner Zeit
korrumpieren, er miisse sie «hinwegschreibens. Es bediirfe nicht so
sehr der Talente, deren es viele gebe, es bediirfe jener Schriftsteller, denen
es moglich sei, «den Charakter auf der Hohe ihres Talents zu halten, und das
ist das Allerschwierigste». Damit wird keine «Neue Innerlichkeit» propa-
giert, sondern nur wieder einmal sehr deutlich gesagt, dass es in der Litera-
tur auch, aber nicht nur auf die Begabung ankommt. Woran, fragt Ingeborg
Bachmann in der Vorlesung Fragen und Scheinfragen, erkennt man denn
das Neue in der Literatur? «Es wird zu erkennen sein an einer neuen ge-
samten Definition, an Gesetzgebung, an dem geheimen oder ausgesproche-
nen Vortrag eines unausweichlichen Denkens.» Gesetzgebung heisst: eine
unverwechselbare « Wortwelt, Gestaltenwelt und Konfliktwelt», heisst «die
durchgehende Manifestation einer Problemkonstante», wie sie in den Wer-
ken Kafkas und Musils, Trakls und Celans und Ingeborg Bachmanns nach-
zuweisen ist. '



974 INGEBORG BACHMANN
Die letzten Gedichte

Als Lyrikerin ist Ingeborg Bachmann bekannt geworden, 1953, als ihr
erster Gedichtband erschien, Die gestundete Zeit, erhielt sie den Preis der
Gruppe 47. Es folgte 1956 Anrufung des Grossen Biren, ausgezeichnet mit
dem Bremer Literaturpreis. Insbesondere in diesem Band finden sich
Stiicke, die zu den ganz grossen Gedichten deutscher Sprache zu zihlen
sind, «Mein Vogel», «Das Spiel ist aus», «Erkldr mir, Liebe», «An die
Sonne», «Lieder auf der Flucht». Anfangs der sechziger Jahre, bezeichnen-
derweise mit dem Uberhandnehmen der Sprachthematik, beginnt die lyri-
sche Produktion zu stocken, aus der Zeit zwischen 1964 und 1967 sind nur
noch sechs Gedichte iiberliefert, Gedichte freilich, die «zur Sprache» brin-
gen, weshalb es (in der Entstehungsphase der Todesarten) nicht weitergeht.
«Wem es das Wort nie verschlagen hat», heisst es in «Wahrlich», «dem ist
nicht zu helfen». Wir erinnern uns an den Satz iiber Franza, sie sei nicht
krank, es sei ihr «nur nicht mehr zu helfen». Dass es einem das Wort ver-
schlégt, dies ist eine andere Sprachlosigkeit als das resignierende Verstum-
men oder das briiske Schweigen. Es ist nach der urspriinglichen Bedeutung
(«Verschlag») das Eingesperrtsein, der addquate Ausdruck fiir die Schein-
toten-Situation in Franziska Jordans Passion. Das wahrscheinlich 1963
entstandene Gedicht «Keine Delikatessen» nimmt das Motiv der Hilf- und
Sprachlosigkeit wieder auf: «Die andern wissen sich | weissgott | mit den
Worten zu helfen. [ Ich bin nicht mein Assistent.» Der Titel gemahnt an
den Begriff der «kulinarischen Poesie». Das Gedicht stellt eine Absage dar
an die ausstaffierten Metaphern, an «Worthappen erster Giite», das Ich
hat ein Einsehen gelernt mit den einfachen Worten fiir die unterste Klasse,
den Worten «Hunger», «Schande», «Tridnen» und «Finsternis», die typo-
graphisch abgetreppt werden. Das ist nun das «ungereinigte Schluchzens,
vor dem das Nelly Sachs gewidmete Sprachgedicht «Ihr Worte» zuriick-
schreckt: «Kein Sterbenswort, | Ihr Worte!» Der Schlussvers lautet: «<Mein
Teil, es soll verloren gehen.» Das Teil, Neutrum, wird meistens im schick-
salhaften Sinn gebraucht: er hat sein Teil zu tragen (ein schweres Leben).
Das alles sind Indizien dafiir, dass Ingeborg Bachmann die Vernichtungs-
Angst des «Franza»-Stoffes auch in der Lyrik ausgetragen hat. Die sechste
Strophe von «Keine Delikatessen» sagt es explizit: «mit dem verhagelten
Kopf, | mit dem Schreibkrampf in dieser Hand». Ich erinnere mich an
ithren Ausspruch in Rom, anlisslich eines Besuches, sie miisse an die
Schreibmaschine zurlick «mit kurzen Fingerndgeln». Herrn Miihlbauer
verrdt die Ich-Erzdhlerin in Malina ein «furchtbares Geheimnis»: «die
Sprache ist die Strafe. In sie miissen alle Dinge eingehen und in ihr miissen
sie wieder vergehen nach ihrer Schuld und dem Ausmass ihrer Schuld.»



INGEBORG BACHMANN 975

Aber, so heisst es auch von den Dingen im Gedicht-Zyklus «Von einem
Land, einem Fluss und den Seen»: «Wo ist Gesetz, wo Ordnung? Wo er-
scheinen [ uns ganz begreiflich Blatt und Baum und Stein? | Zugegen sind
sie in der schonen Sprache, | im reinen Sein . . .» Die Sprache als Strafe,
wie sie auch die Anton-Wildgans-Preisrede noch einmal apostrophiert, und
zugleich als Instrument zur Verwirklichung «reiner Grdssen», im Wider-
spiel des «Unmdoglichen mit dem Moglichens, das ist die Paradoxie, die
sich in den letzten Gedichten Ingeborg Bachmanns zuspitzt, die Spannung,
unter der ihr grossartiges Werk steht.

1 Ingeborg Bachmann, Werke in 4 Clemens Miinster, Piper Verlag, Miin-
Bidnden, herausgegeben von Christine chen und Ziirich 1978.
Koschel, Inge von Weidenbaum und

Ingeborg Bachmann — eine Bibliographie

Otto Bareiss und Frauke Ohloff legen im gleichen Jahr, da die in diesem Heft vorge-
stellte Gesamtausgabe erschienen ist, ein prachtvolles Arbeitsinstrument vor: eine
umfassende und iibersichtlich gegliederte Bibliographie. So ist denn nicht allein das
vielseitige Werk der Dichterin zugénglich gemacht, auch seine Wirkung auf die Zeit-
genossen ist bereits iiberblickbar. Heinrich Béll, der ein kurzes Vorwort beigesteuert
hat, spricht von «dieser erstaunlichen Registratur von Werk und Wirkung der Inge-
borg Bachmann», von einem «Kataster ihrer Tadtigkeit und deren Folgen», und er sinnt
angesichts der Fiille von Arbeiten, die hier verzeichnet sind, dariiber nach, was alles
ein Autor in Bewegung zu setzen vermag. Nicht nur fiir Germanisten und Kritiker sei
das interessant, auch fiir Volkswirte. Die Bibliographie verzeichnet in dieser Reihen-
folge: Das entstehende Werk in chronologischer Reihenfolge, von der Dissertation
iiber die Buchausgaben, Zeitschriftenbeitrage, Libretti, Interviews bis zu den Sprech-
platten. Die Ubersetzungen des Werks. Im zweiten Teil dann die Sekundirliteratur,
nicht nur die selbstindigen Arbeiten iiber Ingeborg Bachmann, auch die Besprechun-
gen ihres Werks, die Preise, unter einem besonderen Abschnitt die Wirkungsgeschichte.
Die Sekundirliteratur bis hin zu den Zeitschriftenaufsdtzen wird nicht nur nach
bibliothekarischen Prinzipien verzeichnet, sondern in vielen Fiéllen knapp charakteri-
siert, also beispielsweise in welcher Weise und mit welchen Untertiteln ein Zeit-
schriftenaufsatz gegliedert ist. Ein Verfasser- und Personenregister, ein Sach- und
Stichwortregister, ein Verzeichnis der beriicksichtigten Jahrbiicher, Zeitschriften und
Zeitungen sowie Quellennachweise der Texte und Abbildungen beschliessen das Buch,
das fortan jedem, der sich mit Ingeborg Bachmanns Werk beschiftigt, eine unverzicht-
bare Hilfe sein wird. Und schliesslich muss beigefiigt werden, dass der Piper Verlag
(Miinchen und Ziirich) den Band mit Photos und Reproduktionen ausgestattet hat
(das Copyright ist bei Otto Bareiss und Frauke Ohloff, Bern, den beiden Verfassern).
Es miisste besondere Auszeichnungen geben fiir selbstlosen Dienst an einem dichte-
rischen Werk; bibliographische Sorgfalt und Fleissarbeit, wie sie hier in mustergiiltiger
Prasentation vorliegen, sind unbedingt preiswiirdig. A. K.



	Undine bleibt : Ingebord Bachmann, Werke in 4 Bänden

