
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

BETRACHTEN UND HANDELN

Zum Lebensbericht des Historikers J. R. von Salis

Jean Rudolf von Salis, der Schlossherr

von Brunegg, der am Abend
eines reichen Lebens von seiner
verschneiten Burg durch kahle Bäume
auf die Industrielandschaft zu seinen
Füssen und auf die Autos, die auf der
nahen Nationalstrasse an ihm vorbeirasen,

sinnend blickt, legt mit seinen
Memoiren Zeugnis ab, wie er im
Spannungsfeld zwischen beschaulichem

Gelehrtendasein und engagierter
Zeitgenossenschaft, zwischen dem
genügsam Menschlichen und der wachen
Sorge um das Öffentliche, zwischen
vita contemplativa und vita activa sein
Leben geführt, gestaltet und gebraucht
hat. Der 1975 erschienene erste Teil
dieses Lebensberichtes schliesst mit
einem Kapitel zum Kriegsausbruch
1939 und einem Programm, das - am
1. September 1939 von J. R. von Salis
spontan und in der Sprache des Krieges

formuliert - den Kampf für die
Unabhängigkeit und Freiheit der
Schweiz zur obersten Pflicht erklärt
hat. Der soeben erschienene zweite
Teil des Lebensberichtes führt aus, wie
von Salis für seinen Teil dieses

Programm verwirklicht und inwieweit
sich die mütterliche Befürchtung
bewahrheitet hat, der Gelehrte werde
sich der aktiven Politik zuwenden.

Milizsoldat war man nicht nur als
mobilisierter Wehrmann, man konnte
es im erweiterten Sinn auch als Zivilist

sein. J. R. von Salis war überzeugt,
dass in einer politischen Notsituation
jeder etwas tun müsse. Der Milizbeitrag

des ETH-Dozenten bestand darin,
dass er für den Pressedienst des
Politischen Departementes arbeitete und
vom April 1940 an wöchentlich
Kommentare zum internationalen Geschehen,

die «Weltchronik», verfasste und
am Radio verlas. Erhalten hat er das

Aufgebot zu diesen Sendungen von
Bundesrat Pilet, doch angenommen
hat er es im Willen, seinen Beitrag zu
leisten, nicht nur als vaterländischen
Tribut, auch als grenzüberschreitenden

Beitrag, als parteiungebundene
und nur dem Streben nach interessenfreier

Analyse verpflichtete Manifestation

im internationalen Partisanenkrieg

des Äthers. Indem von Salis die
Geschichte nicht nur in der Rückschau

darstellte, sondern bereits im
Werden öffentlich kommentierte,
konnte er seine Verbundenheit mit der
Zeit, und indem er die internationale
Politik zum Gegenstand seines
Nachdenkens machte, konnte er seine
Verbundenheit mit den ausserschweizeri-
schen Vorgängen manifestieren. Er
erfuhr nicht erst durch die zahlreichen
Dankbarkeitsbezeugungen seiner
europäischen «Schwarzhörer», die er auf
seinen Reisen durch das zerstörte
Nachkriegseuropa entgegennehmen
durfte, dass seine Kommentare zum



886 ZUM LEBENSBERICHT VON J. R. VON SALIS

Weltgeschehen wirkliche Beiträge zu
diesem Geschehen waren; schon
unmittelbar waren es vor allem die
Einschüchterungsversuche, die ihm zeigten,

dass er auch tatsächlich gehört
wurde.

Von Salis möchte nicht Max Frisch,
dessen schriftstellerische Leistung er
bewundert, widerlegen, wenn er das
Bild des Pfeife rauchenden und mit
den Händen in den Hosentaschen an
der Grenze stehenden Schweizers
nicht gelten lassen wül. Die Darstellung

seiner nach 1939 entfalteten Tä-
tätigkeit ist dennoch ein Gegenstück
zu dem zornigen Rückblick, den der
ehemalige Kanonier auf das scheinbar
zum Nichtstun verdammte Schweizerdasein

der Kriegsjahre geworfen hat.
Was dem 28jährigen Architekten und
Freizeitschriftsteller damals eben noch
nicht zur Verfügung stand, war dem
um zehn Jahre älteren Publizisten und
Historiker offen: die Möglichkeit, sich
für sein Land und zugleich für
übernationale Werte zu engagieren.

Das Engagement war nicht nur
öffentlich, es wirkte auch im Privaten,
insbesondere im Kontakt mit
Emigranten, mit denen man «unter der
Glasglocke» im kleinen das innereuropäische

Gespräch fortsetzen konnte.
Von Salis' Engagement ging nicht
dahin, die von Duttweiler angebotene
Nationalratskandidatur anzunehmen. Er
wollte auch von den «Unabhängigen»
unabhängig bleiben. Und zwischen
Staat und Kultur sah und sieht sich
von Salis vor allem Letzterem als der
übergeordneten Potenz verpflichtet.
Dass ein Konservativer wie Jacob
Burckhardt die Dominanz der Kultur
gesehen und deren zersetzende
Wirkung gegenüber dem Staat möglicherweise

sogar gebilligt hat, ist dem Auto¬

biographen offenbar eine besondere
Genugtuung, wie es ihm persönlich
gut getan hat, 1946 anlässlich seiner
ersten Englandreise zu erleben, dass

man herkunftsbewusst und dennoch
den Problemen der Gegenwart gegenüber

aufgeschlossen sein kann.
Als kulturelle Kraft, als homme de

lettres und nicht als Staatsmann geriet
von Salis während des Aktivdienstes
in Konflikt mit der Pressekontrolle,
nachdem er einen berufs- und
gesinnungsverwandten Mitstreiter, Edmond
Rossier, in dessen Kampf gegen die
Zensoren des Staatsapparates unterstützt

hatte. Sein Insistieren, dass es
eine Militärzensur gewesen sei, welche
die Publikationen kontrolliert habe,
entspringt der Sensibilität eines
argwöhnisch die geistige Freiheit hütenden

Bürgers. Es war aber eine
Wachsamkeit im Hinblick auf Weiterungen,
die, wie man rückblickend feststellen
muss, nicht eintraten und im
eidgenössischen System schlecht hätten
gedeihen können. Denis de Rougemont
erscheint als eines der Opfer einer
Gefängnisstrafen verhängenden Militärzensur.

Jener Zwischenfall wurde
nicht über die Pressekontrolle
abgewickelt und brachte de Rougemont
eine Strafe ein, aus der nicht die Fratze

eines Militärstaates, sondern das

Antlitz einer kleinstaatlichen Gemeinschaft

entgegenblickte: ein paar Tage
Hausarrest, ein Paket Schokolade für
die Gemahlin, Zigaretten für ihn und
die Ermahnung, sich nicht in Berns
Strassen mit je einer Dame am Arm
blicken zu lassen. Weniger drakonisch
und in dem Masse in der Gesamtbewertung

zutreffender erscheint die
staatliche Pressepolitik dort, wo von
Salis zeigt, dass man mit dem Spott
eines Oeri, der Unbekümmertheit ei-



ZUM LEBENSBERICHT VON J. R. VON SALIS 887

nes Duttweiler und seiner eigenen
verfeinerten Schreibweise «alles» sagen
konnte.

Vielleicht sei seine Generation,
stellt von Salis rückblickend fest, zu
tief vom Kriegserlebnis geprägt. Zu
tief, mag sein, tief jedenfalls, wie dieses

Lebensbild erneut belegt. Der
Rechenschaftsbericht umfasst die Jahre
1939-1978, er hat aber die Kriegszeit

zum inneren Zentrum. Auch die
Teile «Friedensarbeit» und «Jenseits

von Krieg und Frieden» stehen in
diesem Gravitationsfeld. Distanz mag
man, wie von Salis und sein
Gesprächspartner Pierre Jean Jouve, zur
Emphase des Stüs gewinnen, welcher
der kollektiven Notlage entsprungen;
das Erlebnis des gewaltigen Ringens
und der damit verbundenen Konfrontation

mit den Grundfragen menschlicher

Existenz, kann man nicht
einfach hinter sich lassen. Die Tiefe des
Erlebnisses spricht aus dem Brief, worin

der Autor 1942 seiner Mutter
schreibt: «Die Menschheit häutet und
erneuert sich eben unter furchtbaren
Erscheinungen.» Der Rest ist Epilog.
Die Versuche, aus dem Schutt des

europäischen Bürgerkrieges die alte
oder eine neue Welt erstehen zu
lassen, die Reisen in das wieder zugängliche

Europa (Paris, Wien, Prag,
London), der Kalte Krieg mit der neuen
Bilderstürmerei, der kulturfeindlichen
Ausschliesslichkeit des Entweder-
Oder. Epilog oder Durchführung nach
der Exposition. Dem Dienst als Welt-
chronisten folgt 1952-1964 der Dienst
als Präsident der schweizerischen
Kulturförderung Pro Helvetia, dem
Aufgebot Bundesrats Pilets das Aufgebot
Bundesrat Etters. Epilog mit Ausblik-
ken auf neue Gebiete und neue Wege,
als UNESCO-Reisender in Südameri¬

ka, als Förderer der kulturellen
Beziehungen mit China und Russland.
Von höchster Aktualität sind die
Abschnitte über die 1945/46 geführten
Gespräche über einen allfälligen Beitritt

der Schweiz zur UNO. Von Salis
befürwortete damals den UNO-Bei-
tritt mit einer einfachen Notifizierung
des Neutralitätsvorbehaltes und denkt
auch heute noch, «dass eine
Anerkennung' der immerwährenden
Neutralität der Schweiz weder nötig noch
wünschbar war und ist. Wenn wir aus
diesem völkerrechtlich anerkannten
Statut von neuem einen Gegenstand
diplomatischer Verhandlungen und
Vereinbarungen mit den Grossmächten

gemacht hätten oder in Zukunft
machen würden, gäben wir uns den
Anschein, dass wir dieses Statut selber
in Frage stellen.»

Der letzte Teil des Lebensberichtes
lässt einzelne Persönlichkeiten stärker
hervortreten: Adenauer, de Gaulle,
Papst Johannes XXIII., Thomas
Mann, Frisch und Dürrenmatt. Während

der Verfasser diese Persönlichkeiten

aus persönlicher Sicht, doch mit
dem Auge des Historikers betrachtet
und zu würdigen weiss (gleiches gut
auch für die Darstellung Pilets), macht
er gegenüber anderen Persönlichkeiten

von dem einem Memoirenschreiber

zustehenden Recht auf
ungedämpfte Subjektivität Gebrauch. Der
schweizerische Gesandte in Vichy,
Minister Stucki, tritt nur als Bewunderer

Pétains auf; General Guisan, dem
er nie begegnet sei, wie von Salis (fast
bitter) feststellt, wird eher schroff
beurteilt. Die Subjektivität des Urteils
wird dort evident, wo der Autor «Guisans

Schlussbericht» zerpflückt und
übrigens zum Reduit-Konzept eine
Auffassung äussert, die nicht unwider-



888 ZUM LEBENSBERICHT VON J. R. VON SALIS

sprechen bleiben wird. Jener Bericht,
von dem ein Bonmot sagt, der General
habe versichert, ihn persönlich ganz...
gelesen zu haben, stammt bekanntlich
von Bernard Barbey, mit dem von Salis

nach dem Krieg in der UNESCO
zusammengearbeitet hat und von dem
der Autor sagt, ihn habe ein tiefgreifendes

Einvernehmen mit ihm verbunden.

In einem besonderen Lichte
erscheint die «Neue Zürcher Zeitung»,
zu welcher der zunächst für den
«Bund» schreibende und später in der
«Tat» und «Weltwoche» publizierende
Autor, ein sichtlich gespanntes, aber
autobiographisch nicht ganz erhelltes
Verhältnis hat. C. J. Burckhardt
erscheint etwas überhöht im offenbar
übernommenen Urteil eines Freundes,
wonach Burckhardt in der Schweiz
(nur) Präsident des IKRK geworden
sei, ein solcher Mann aber in England
Premierminister geworden wäre. So

subjektiv solche Äusserungen sind, sie
machen gerade den Reiz dieser Lektüre

aus, sind gewissermassen das, was
solche Rechtfertigungsberichte
rechtfertigen.

J. R. von Salis' Bericht gibt einen

aufschlussreichen Einblick in einen
bewegten Abschnitt derZeitgeschichte.
In erster Linie ist er aber Selbstmitteilung.

Die rückblickenden Darstellungen,

Konfessionen zu Grundsätzlichem,

Kommentare zu mittlerweile
geäusserten Meinungen und die
eingestreuten zeitgenössischen Dokumente
(Tagebuchfragmente, Briefauszüge,
Sitzungsprotokolle usw.) geben
Auskunft über seine Person, seine Gedanken

zu Zeit und Zeitgenossen. Der
Rechenschaftsbericht, der für die nicht
sehr reiche schweizerische Memoirenliteratur

ein erfreulicher Zuwachs
bedeutet, vereinigt im Leben des
Autobiographen ein weiteres Mal die zwei
Haltungen: die Reflexion und
Kontemplation gewiss und die Aktion in
dem Masse als öffentlich denken handeln

heisst.

Georg Kreis

* J. R. von Salis: Grenzüberschreitungen.
Ein Lebensbericht. Bd. I und II.

Zürich, Orell Füssli 1975 und 1978. Band II
enthält ein biographisches Personenregister

zu beiden Bänden sowie 24 Seiten
Photos.

«MIT MEINEN QUALEN, ÄNGSTEN, DEN GERECHTEN ERINNYEN
WILL ICH LEBEN ...»

Zu Emil Staigers Tasso-Übersetzung

Italienische Autoren, selbst dann, wenn
sie - wie etwa Alfieri oder Leopardi -
längst in den Bereich des klassischen
Literaturbestandes eingegangen sind,
bleiben oft im deutschen Sprachgebiet
kaum mehr als ein vornehmes Gerücht.
Tasso geht es genauso; dem histori¬

schen Torquato Tasso, versteht sich,
denn Goethes Dramenfigur hat hier
den Dichter des «Befreiten Jerusalems»

samt seinen klangvollen
italienischen Stanzen gründlich aus dem
Bewusstsein des Gebildeten verdrängt.

Freilich war das einmal anders. Wie



TASSO-ÜBERSETZUNG 889

Schiller, als er seine Maria Stuart von
Elisabeth «eine listige Armida»
schimpfen liess, durfte noch Ludwig
Tieck offenbar annehmen, seine Leser
wussten, wovon die Rede sei, wenn er
in seinem letzten Roman «Vittoria
Accorombona» - einer blutrünstigen
Familien-Anekdote aus der italienischen

Renaissance, die übrigens auch
Stendhal zu einer seiner «Chroniques
italiennes» anregte — eine feinsinnige
Literatengesellschaft sich tändelnd
aber nicht uneinsichtig über Tasso und
Ariost ereifern lässt:

«Es ist wohl gewiss», fuhr Malespina

dann fort, «dass dieser junge
Mann jetzt der grösste Dichtergenius
unseres Vaterlandes ist. Es erheben
sich sogar hie und da einige Stimmen,
die ihn schon über unseren grossen
Ariost erheben wollen.» — «Über das

ewige Streiten und Erheben und
Subordinieren!» rief Caporale unwillig
aus. «In seiner Sphäre wird der
göttliche Ariost niemals wieder erreicht
werden; Tasso betritt, soweit ich sein
herrliches Gedicht kenne, eine ganz
andere Region der Poesie. Diese beiden

magischen Kreise können sich in
keiner Gegend ihres Zauberbanns
berühren. Die KristallpalästeAriosts sind
vom strahlenden Lichte des Scherzes
und der Lust umgössen, vom zarten
Mutwillen durchströmt, und der Ernst
des Lebens ist in ein leichtes, wenn
auch tiefsinniges Spiel verwandelt.
Tasso wandelt mit den Gestalten seiner

Sehnsucht und Poesie in einem
grünen dämmernden Hain, die Liebe
ist süss, doch ohne Schalkheit, Krieg
und Abenteuer, Helden und
Jungfrauen, alle sind von einer sanften
Weihe durchdrungen, und eine freundliche

Wehmut erfasst und durch¬

schauert unseren Geist, indem wir uns
dem poetischen Taumel ergeben.»

(3. Buch, 1. Kapitel)

Diese Diskussion spiegelt - beiläufig

gesagt - nicht nur eine im
neunzehnten Jahrhundert immer wieder
aufflackernde Kontroverse; sie zeugt
auch von tiefer Einsicht in die erörterten

Autoren.
Dass die Welt der «Gerusalemme

liberata» zum unerschöpflichen ikono-
graphischen Fundus barocker Malerei
gehört, ist jedem Besucher europäischer

Gemäldegalerien bekannt; und
wer sich in der Welt der Oper auch nur
einigermassen auskennt, weiss - oder
besser: weiss heute wieder -, dass
bereits Monteverdi nach Tassos Stanzen
ein Madrigal mit dem Titel «Il
Combattimento di Tancredi e Clorinda»
komponiert hat. So trifft uns denn der
Band, den Emil Staiger unter dem Titel

«Torquato Tasso. Werke und Briefe»

vorlegt, nicht mehr gänzlich
unvorbereitet1; zumal denjenigen Leser
nicht, der vor oder während der Lektüre

der Texte — Staiger gibt die ganze

«Befreiung Jerusalems», das
Schäferspiel «Amyntas», Ausschnitte aus

Lyrik und dem 1594 abgeschlossenen
«Mondo creato», einen Dialog, zwei
«Discorsi» und eine Briefauswahl —
nicht aufs exquisit belehrende Vergnügen

verzichtet, das ihm die gut sechzigseitige

Einleitung zu bereiten vermag.
Vor dem Hintergrund von Goethes
Schauspiel, welches der im Lauf der
Jahrhunderte aus Missverständnissen
und gezielten Verzerrungen entstandenen

Legende von Tasso als dem
schöpferischen Individuum, das eben dieser
seiner Eigenschaft wegen mit der
gültigen Gesellschaftsordnung heillos in
Konflikt gerät, verbindliche Gestalt



890 TASSO-ÜBERSETZUNG

verlieh, versteht es nämlich der
umfassend italianistisch informierte
Germanist, in knappen Zügen nicht nur
einen Abriss der deutschen Tasso-Re-
zeption zu entwerfen, sondern auch
die geschichtliche Wirklichkeit
einleuchtend wiederherzustellen. Staigers
historisch-psychologisches, geschickt
in den Rahmen einer farbigen
Darstellung der Verhältnisse am Hofe von
Ferrara gefasstes Tasso-Porträt zeigt
zunächst, wie unbegründet alle
Versuche eben doch sind, diesen Dichter
als Menschen darzustellen, der «unter
dem Zwang der Höfe gelitten» habe;
er betont dann aber auch, wie
hoffnungslos sich derjenige den Zugang zu
diesem Oeuvre verbaut, der glaubt,
solche bewusst der Tradition verpflichteten,

mithin zutiefst «literarischen»
Verse eines im Sinne Schillers
«sentimentahschen» Geistes, als Bekenntnisdichtung

lesen zu dürfen. So würdigt
Emil Staiger in Tasso den Autor, der
als Zwanzigjähriger in den «Discorsi
dell'arte poetica e in particolare sopra
il poema eroico» nicht nur eine Poetik
entwarf, sondern auch schon den kühnen

Plan reflektierte, mit dem er sich
trug; nämlich: Italien das Heldenepos
zu schenken, das ihm trotz Ariosts
«Orlando furioso» noch immer fehle.
Staiger versteht ihn aber auch als
Dichter, der 1575 mit einunddreissig
Jahren sein Ziel erreicht hatte; in
einem Alter also, da - so Emil Staiger -
Dante die Niederschrift der«D ivina
Commedia» noch nicht einmal
begonnen, Ariost sich eben erst zum
«Orlando furioso» entschlossen
hat. Es ist gefährlich, das höchste Ziel
so früh zu erreichen, oder zunächst
doch glauben zu dürfen, es sei erreicht.

Dieser Gefährdung sind die

Schlussbetrachtungen der Einleitung
gewidmet. Sie stehen gleichsam unter
dem Motto eines Satzes, den Tasso
1585 im Hospital Sant'Anna zur
Verteidigung seiner «Gerusalemme»
schrieb:

Ich bin erkrankt an der Süsse der
Speisen des Geistes, die ich im Über-
mass in der Jugend genoss, indem ich
die Würze als Nahrung zu mir nahm.

Bis zum Tod im Kloster Sant'Onofrio,

auf dem Gianicolo, am 25. April
1595, blieben ihm noch zwanzig Jahre
des Schreibens, des Planens, des

Reisens, des Lebens schliesslich - um die
Worte Tankreds zu gebrauchen —
«mit meinen Qualen, Ängsten, den
gerechten Erinnyen». Das also blieb
Tasso, der - wie Tieck hellsichtig
meinte -

mit den Gestalten seiner Sehnsucht
und Poesie in einem grünen
dämmernden Hain wandelt;

Tasso, den - wie Emil Staiger es
formuliert - nicht Äusserliches anzieht,
sondern

eben das Innerlich-Geheimnisvolle
aller Dinge; das Geheimnis des
Menschen aber ist die Seele.

Wenn es heutzutage jemanden gibt,
der kraft seiner gelebten BUdung in
der Lage ist, uns den deutschen Tasso
für Zeitgenossen zu vermitteln, dann
ist es gewiss Emil Staiger. In seiner
über alle Register verfügenden Sprache

erklingen die melodischen Verse
der «Gerusalemme liberata» nach fast
hundertfünfzig Jahren wieder in Goethes

Idiom, die zum Verständnis Tassos

unentbehrlichen «Discorsi» wie
auch die Dialoge gar erstmals
überhaupt, von den Briefen ganz zu



TASSO-ÜBERSETZUNG 891

schweigen, die bisher im deutschen
Sprachbereich kaum zur Kenntnis
genommen wurden, obgleich sie höchst
aufschlussreiche Lebensdokumente
darstellen. Was schreibt doch Tasso

Anfang Aprü 1595 aus Rom an einen
Freund?

Ich sehe es klar: Wie ein reissender
Wildbach werde ich haltlos fortgerissen.

Alles in allem: eine Übersetzung
zum Lesen, zum Vergleichen - die Lyrik

ist verdienstvollerweise in
zweisprachiger Anordnung wiedergegeben

-, zum Verweilen. Und eine Aus¬

gabe, die dank Einleitung, Zeittafel zu
Tassos Leben, Stammtafel der Este,

sachkundiger Anmerkungen und einer
Auswahlbibliographie so recht dazu

geeignet ist, dem deutschsprachigen
Leser nicht nur als Führer durch Ar-
midas Zaubergarten zu dienen,
sondern auch als Begleiter auf der Reise

zu Tasso überhaupt.

Kurt Ringger

1 Emil Staiger, Torquato Tasso, Werke
und Briefe, in: Dünndruckbibliothek der
Weltliteratur, Winkler Verlag, München
1978.

IM GRENZGEBIET DER LITERATUR

Reflexionen zu einigen Neuerscheinungen

Man bezeichnet manchmal ein
literarisches Werk als ein «Dokument der
Zeit» und will damit dessen Aussagekraft

und Repräsentanz hervorheben.
Ich selbst habe diese Wendung des öf-
tern gebraucht und werde wohl auch
künftig nicht ganz darum herumkommen;

und doch scheinen mir Zweifel
angebracht, ob man sie zu Recht auf
Literatur bezieht: literarische Werke,
die diesen Namen verdienen, sind
nicht in erster Linie Dokumente der
Zeit, sondern vielmehr deren Verdichtung,

sind Umsetzung von Erfahrungen

in ein Werk, das nicht nur
dokumentiert, das heisst bezeugt und
beweist, sondern durch seine Existenz
der Zeit Widerstand bietet. Freilich
meine ich nicht, dass sich so leicht
entscheiden lasse, was zur Literatur
gehöre und was nicht; die Grenze ist weder

gesichert noch unverrückbar; und

doch ist es notwendig, dass man die
Frage gelegentlich bedenkt, und zwar
nicht nur im theoretischen Raum,
sondern anhand von Beispielen.

Dabei wird schon klar: von der
dokumentarischen Literatur im üblichen
Sinn (deren Definition ohnehin
umstritten ist) soll hier nicht die Rede
sein; sie ist, wo sie gelingt, Literatur,
indem das Dokument, literarisch
verwendet, bereits als Umsetzung
erscheint. Aber es gibt eine lange Reihe
von Büchern, die man kaum zur
Literatur auch in einem weiteren Sinn zählen

wird und die man doch nicht missen

möchte, deren Publikation man
begrüsst, auch wenn sie ursprünglich
nicht dazu bestimmt waren. Tagebücher

und Briefe haben unser Wissen

um den Menschen vielleicht mehr
bereichert als gewisse Werke, welche, als

gelungene Umsetzungen, fraglos zur



892 GRENZGEBIET DER LITERATUR

Literatur gerechnet werden. Wo aber
soll man sie einreihen, wie bewerten?
Es sind nicht Sachbücher, sie
dokumentieren auch nicht Geschichte im
eigentlichen Sinn (eher deren menschliche

Atmosphäre), und sie sind auch
zu anspruchsvoll, als dass sie einfach
als Material für psychologische und
soziologische Untersuchungen gelten
könnten. Sie befinden sich in einem
eigenartigen Niemandsland, und halb
aus Verlegenheit, halb weil die geistige
Leistung beeindruckt, nimmt man sie

jeweils unter die literarischen
Neuerscheinungen und wird ihnen mit
literarischen Kriterien doch nicht ganz
gerecht.

Mir will scheinen, es seien in den
letzten Jahren auffallend viele Werke
erschienen, die in dies Niemandsland
gehören, eigenartige Grenzgänger der
Literatur. Ich denke an die vielen
Bücher, welche psychische Krankheit
zum Thema haben (auch «Mars» von
Fritz Zorn gehört, bei aller Grandiosi-
tät der Konzeption und Kühnheit der
Formulierung vielleicht dazu), dann an
Lebensbeschreibungen wie die «Stationen»

von Peter Meier oder die Bücher
von Hans Jäger: der Lebenslauf des

Vaters, eines «einfachen Mannes» das
eine, Aufzeichnungen aus dem Bereich
des Strafvollzugs die anderen. Dass
diese Bücher oft beim Leser auf mehr
und lebhaftere Teilnahme stossen als
eigentliche «Literatur», ist leicht
verständlich und bezeugt den Hunger vieler

Leser nach menschlichen Kontakten,

nach Wissen, wie andere
Menschen die Zeit ertragen und mit ihren
Verlockungen, Herausforderungen
und Zumutungen fertig werden.

Um in Kürze ein Beispiel zu nennen:

Wer verstehen will, wie die sechziger

Jahre, der Vorabend der 68er Be¬

wegung sich im Bewusstsein eines
Einzelnen spiegeln, mit was für Schwierigkeiten

und Konflikten eine begabte
und freilich auch höchst komplizierte
Frau zu leben hatte, wird am Buch von
Inga Buhmann, «Ich habe mir eine
Geschichte geschrieben» *, nicht
vorbeigehen wollen. Der harmlose Titel
täuscht, er täuscht auch insofern, als
das Buch nicht als Fiktion und ohne
literarischen Anspruch geschrieben
wurde; es ist ein eigentlicher Lebensbericht,

in ziemlich salopper Sprache
abgefasst, ergänzt durch breite Auszüge

aus früheren Tagebüchern und
Briefen (oft sehr dicht formulierten),
ein Bericht über das Leben einer Frau,
die, im Krieg in bürgerlich-bäurischen
Verhältnissen geboren, ihre Pubertät
und Jugend in den späten fünfziger
und den sechziger Jahren zu leben
hatte, in lebhafter Auseinandersetzung
mit allem, was die Zeit an Möglichkeiten

der Anregung, der Verlockung, der
Flucht und des Widerstandes bot:
Drogen, rasch wechselnde Sexualpartner,

Literatur, Existenzphilosophie,
später linke politische Gruppierungen,
schliesslich (nicht mehr im Buch
beschrieben) die Frauenbewegung. Ein
zeitweise verzweifelt einsames, zeitweise

exzentrisches Leben mit Ängsten
und schweren inneren Konflikten, die
bis zum qualvollen Aufenthalt in einer
psychiatrischen Klinik führen, das aus
Flucht und Krankheit übergeht in
politische Reflexion und Aktivität - wobei
(und dies gehört zum Fesselnden des

Buches) die Identifikation in politischen

Gruppen nie zum Verlust von
Kritik und Distanzmöglichkeit führt.

Das Buch doziert nicht etwa
Zeitgeschichte, auch nicht die Geschichte
verschiedener linker Gruppen; dazu
ist der Bericht zu subjektiv, zu sehr als



GRENZGEBIET DER LITERATUR 893

eine Lebensbilanz, als persönlicher
Rechenschaftsbericht geplant und
ausgeführt: er enthält die Abrechnung
eines Einzelnen, eines übrigens nicht
unbedingt repräsentativen, sondern gerade

in der Radikalität einerseits, der
steten Skepsis andrerseits durchaus
ausnahmehaften Menschen. Dabei
überrascht die Tatsache, dass gerade
dieses Buch nicht ein Stück Literatur
geworden ist. Denn Inga Buhmann hat
vor ihrem Eintritt in den SDS
ausgesprochen viel geschrieben, Briefe,
Tagebücher, aber auch experimentelle
Texte; die in Auszügen eingefügten
Tagebücher zeugen von Stilwillen und
sprachlicher Begabung - aber auch
von der Bereitschaft, sich ungewöhnlichen

Erfahrungen rücksichtslos
auszusetzen. Sie hat Linguistik studiert
und arbeitet wissenschaftlich auf
diesem Gebiet; sie hat sich mit Genet
und Artaud existentiell und nicht nur
in Form einer geistigen Spielerei
beschäftigt, deren Grenzüberschreitungen,

das radikale Aussenseitertum in
Erfahrung und Schreiben nachvollzogen

- und doch hat sie ganz
offensichtlich kein Bedürfnis, aus ihrer
Lebensgeschichte ein Werk der Literatur
zu machen. Dass sie ihre literarische
Arbeit zugunsten der Politik aufgibt,
spiegelt nicht nur eine damals auch
bei vielen Schriftstellern häufige (später

auch wieder rückgängig gemachte)
Entwicklung, sondern etwas zugleich
Persönlicheres und Grundsätzlicheres:
Schreiben zielt hier nicht auf ein
Werk, dient nicht der Selbstverwirklichung

in einer literarischen Arbeit,
sondern ist eher der temporär
begrenzte Ausdruck eines suchenden
Menschen, Begleitmusik und Konfession

eines schwierigen Lebens. Und
dies dürfte bei der Entscheidung, ob

ein Werk als ein Stück Literatur oder
als ein Dokument zu lesen ist, von
Wichtigkeit sein: ob das Werk Ziel
dieses Lebens oder nur dessen Begleiter

ist.
Diese Unterscheidung ist wichtig

auch bei einem anderen Buch, das viel
beachtet, viel gelesen wurde und doch
wesensmässig eine Randerscheinung
bleiben wird, bei Ursula Egglis «Herz
im Korsett»2. Stellt man dies «Tagebuch

einer Behinderten» neben die
Aufzeichnungen von Inga Buhmann,
wird einem vor Augen geführt, und
zwar auf eine höchst eindrückliche
Weise, auf was für gegensätzliche
Weise zur gleichen Zeit gelebt wird.
Auf der einen Seite das exzentrische,
wild experimentierende, wechselvolle
Leben der jungen Inga Buhmann, auf
der anderen Seite das eingeengte,
fast bewegungslose einer durch
Muskelschwund an den Rollstuhl
gefesselten, auf fremde Hilfe angewiesenen

jungen Frau. Und doch stellt
auch dies zweite Buch nicht etwa
einen Anachronismus dar, sondern ist,
so gut wie das erstere, ein Zeugnis
heutigen Lebens. Dies nämlich dürfte
das Bemerkenswerteste am Tagebuch
der Ursula Eggli sein: es stellt nicht
einfach das Leben einer Behinderten
schlechthin dar, sondern ganz präzis
das Leben einer Behinderten in unserer

Zeit - damit eines Fremdkörpers
in einer Welt, die durch die Parolen
der Leistung, des Lebensgenusses, des

Tempos und der Effizienz bestimmt
ist. Aber der Behinderte ist nicht nur
ein Fremdkörper; er ist andrerseits
durch die neuen Methoden der
Therapie auch mit mehr Möglichkeiten
ausgestattet, die ihm verbleibenden
Fähigkeiten zu entfalten; und sein
Selbstbewusstsein wird ganz offen-



894 GRENZGEBIET DER LITERATUR

sichtlich gestärkt durch die Aufmerksamkeit,

welche die Öffentlichkeit
heute allen Randgruppen entgegenbringt,

wird also, das Buch von Ursula
Eggli beschreibt dies eindrücklich, dazu

ermutigt, sich selber ernst zu
nehmen, sich so selbständig wie möglich
zu machen, so viel Welt zu erfahren
wie ihm zugänglich (eine Reise nach
Spanien zusammen mit gesunden
freiwilligen Helfern, ist als Erinnerung
da, eine Schiffsreise nach Jugoslawien
wird erzählt, die Gründung einer
Wohngemeinschaft für Behinderte wie
auch eines «Clubs Behinderter und
ihrer Freunde» spielen eine wichtige
Rolle).

Das Buch konfrontiert uns mit
unerwarteter Härte mit der Existenz von
Menschen, über welche der Aussen-
stehende auch bei gutem Wülen nicht
sehr viel weiss; zugleich, und dies
scheint mir wichtiger, lässt es bewusst
werden (wenngleich kaum nach
Absicht der Autorin), wie sehr wir heute
den Begriff der Randgruppe romantisieren

und entschärfen. Wir lassen uns
gerne von sogenannten Aussenseitern
anregen, tragen Zigeunerkleider und
eine Tramper-Ausrüstung, wir machen
es uns bequem in der Vorstellung, alle
Vorurteile lassen sich abbauen und
mit den Vorurteüen auch die
Ungerechtigkeit gegenüber den Randgruppen

von benachteiligten und
ausgeschlossenen Menschen: die Welt ein
Paradies, an dem alle teilnehmen können.

Ein Blick in die Welt einer
Ursula Eggli zerstört diese Illusion:
gewiss sind auch den Behinderten gegenüber

genügend VorurteUe abzubauen;
aber dennoch bleibt die Krankheit, sie
schliesst den Behinderten immer wieder

von der Umwelt ab, macht ihn von
fremder Hilfe abhängig (und die frei¬

willigen Helfer brauchen nicht nur
Idealismus, sondern auch eine beachtliche

Menge praktischen Einsatzwillen,

den nicht jeder und mancher nicht
für lange aufbringt!), sie verunmög-
licht ihm in vielen Fällen die normale
Liebeserfüllung, ohne ihm das
Liebesverlangen zu nehmen. Gerade in
diesem Punkt ist Ursula Eggli von einer
erstaunlichen und für den Leser
keineswegs bequemen Offenheit: er hat
zur Kenntnis zu nehmen, dass ein
behinderter Mensch kein Neutrum ist,
dass auch er sich verliebt, immer wieder,

in hoffnungsloser Situation, dass

er auch insofern ein Kind unserer Zeit
ist, als das alte Ideal der Entsagung
für ihn keine Geltung mehr haben
kann, wenn von allen Seiten voller Le-
bensgenuss und sexuelle Bewährung
angepriesen werden.

Trotz all dieser Qualitäten aber
wird man dem Buch nicht gerecht,
wenn man es mit literarischen Kriterien

misst. Das ist leicht zu begründen,
wenn man von der Sprache ausgeht.
Nicht dass eindrückliche Stellen fehlten!

Der Satz: «Manchmal denke ich,
die Welt bestehe nur aus Treppen,
Stufen und zu engen WC-Türen»
formuliert aufs knappste eine besondere
Form der Welterfahrung. Hart und
präzis formuliert ist auch die Passage,
in der Ursula Eggli erzählt, wie eine
Serviertochter sich über ihren Kopf
hinweg mit ihren «normalen» Begleitern

über ihre Wünsche unterhält und
die Dreissigj ährige beharrlich als ein
«Es» bezeichnet. Aber das Buch
besteht nicht nur aus so dichten Stellen.
Im ganzen liest es sich wie das Tagebuch

eines jungen Mädchens - was
wiederum nicht als Vorwurf aufgefasst

werden darf: denn in manchem
ergeht es ja dieser erwachsenen Frau



GRENZGEBIET DER LITERATUR 895

wie einem jungen Mädchen: sie sieht
und erfährt die Welt zum erstenmal.
Da wird zumeist spontan und lebhaft
beschrieben, erzählt, reflektiert, in
einer Sprache, deren Bestandteile aus
den verschiedensten Sprachschichten
stammen und entsprechend auseinanderfallen.

«Im Moment ist Uschi
aktuell, top aktuell, zu aktuell», heisst es

burschikos, und dann wieder, ein wenig

wie aus einem Reiseführer: «Za-
dar ist eine von diesen stimmungsvollen

südlichen Städten, in denen das
volle Leben wohnt», oder, persönlich
und ein wenig selbstironisch: «Ich bin
eine Kuh, melodramatisch, giftig,
schreibe blöde Briefe, zu gefühlsbetont,

verkenne die Situation und anderes

mehr.»
Durch solche Bemerkungen soll die

grosse Arbeitsleistung von Ursula
Eggli keineswegs herabgemindert werden,

auch nicht die Ehrlichkeit ihrer
MitteUung. Aber sprachliche Mängel
dieser Art sind nicht nur technische
Mängel: sie lassen deutlich werden,
dass Erfahrung und Offenheit nicht
genügen, dass sie in Sprache umgesetzt

werden müssen, wenn ein
literarisches Werk entstehen soll. Dem
könnte vielleicht beigefügt werden,
dass auch Offenheit und Subjektivität
nicht genügen: sie mussten wohl
ergänzt werden durch Distanz zum
eigenen Ich, durch jene künstlerische
Härte, die allein aus dem Ich eine
Figur und ein literarisches Thema macht.
Aber es ist wohl besser, das Buch zu
nehmen als das, was es ist, was es sein
soll: ein wichtiges und beeindruckendes

Zeugnis für ein individuelles
Leben und zugleich eine grosse
Randgruppe heutiger Menschen.

Ein drittes Buch gehört thematisch
durchaus in die begonnene Reihe:
Rolf Niederhausers «Das Ende der
blossen Vermutung»3. Der Titel
heisst im vollen Wortlaut: «Einige
junge Leute haben es satt, zu warten
auf das Ende der blossen Vermutung,
dass es bessere Formen menschlicher
Gemeinschaft gibt» - und das Buch
entfaltet diesen Titel, indem es einen
Versuch in der Verwirklichung dieser

neuen Formen schUdert, und zwar
nicht nur ein Gedankenexperiment:
erzählt wird die Geschichte der (wirklich

existierenden) Genossenschaft des

Gasthofs «Kreuz» in Solothurn, darin
eingefügt die verschiedenen Lebensläufe

von Angehörigen dieser
Genossenschaft, die Ehegeschichte des

Erzählers, der mit seiner Frau in der
Wohngemeinschaft lebt.

Das Buch trägt keine Gattungsbezeichnung

- aber es ist der Form nach
ein Collage-Roman, bei dem sich Fiktion

und Wirklichkeit vermischen, in
dem auch Dokumente (etwa Protokolle

der Arbeitssitzungen der Gruppe)

eingeblendet werden. Niederhauser
erhebt also durchaus den Anspruch,
Literatur zu schreiben, sein Buch darf
nicht nur, es muss mit literarischen
Kriterien gemessen werden. Ja, in
diesem Fall ist sogar einigermassen
gerechtfertigt, was ich sonst für unangemessen,

sogar ein wenig unfair halte:
der Vergleich eines Erstlings mit dem
Werk eines renommierten Autors.
Denn das Buch enthält den gleichen
Themenkreis wie Otto F. Walters
«Verwilderung» (Kommune,
Selbstverwaltung, neue Gemeinschafts- und
Arbeitsformen, Beziehung zwischen
den Geschlechtern), und es verwendet
auch die Form der Collage. So ist es

fast unvermeidlich, dass es als eine Art



896 GRENZGEBIET DER LITERATUR

«Mini-Verwilderung» durch die literarische

Szenerie geht.
Es ist nicht schwer, die Überlegenheit

von Walters Roman aufzuzeigen:
Niederhausers Buch fehlt, was die
«Verwilderung» erst eigentlich zu
einem grossen Werk macht: der Entwurf
der Utopie und ihrScheitern, der Glanz
der Hoffnung und die Schwere der
Trauer; es fehlt die so zarte, romantische

Liebesgeschichte, die vom Autor
bewusst an den Rand der Sentimentalität

geführt und mit Sicherheit dort
aufgehalten wird; es fehlt das Skizzenhafte,

wodurch alles, Liebesgeschichte,
Utopie und Utopiekritik als Entwurf
des Autors (freilich keineswegs als ein
unverbindlicher Entwurf!) erscheint.
Dazu kommt, dass die Collage, in
Walters Roman schon von der grossen,
umfassenden Konzeption her zwingend,

hier keineswegs als notwendig
erscheint: dem (beschränkten) Thema

der Genossenschaft «Kreuz» wäre
mit anderen Erzählformen, etwa der
des sachlichen Berichts vielleicht
sogar besser beizukommen.

Aber auch wenn die streng literarische

Wertung ungünstig ausfällt:
missen möchte man das Buch nicht,
vielleicht nicht einmal die ärgerlichen
Passagen, auf keinen Fall aber den
unzweifelhaft stärksten und wichtigsten

Teil, der unter dem etwas literari-
sierten Titel «Alltag in diesem Haus
beschreiben» einen in seiner Sachlichkeit

und Ehrlichkeit eindrücklichen
Bericht gibt und demonstriert, wie
lange und mühsam der Weg ist, der
von einer autoritär bestimmten
Arbeitsweise und Gemeinschaftsform zu
demokratischen Entsprechungen führt.
Hier hält das Buch den Vergleich mit
Walter nicht nur aus, sondern erweist
sich vielleicht sogar als stärker als der

«grosse Bruder», da der Autor die
Genossenschaft «Kreuz» (die ja gewiss
auch Walter Anregungen geliefert hat)
aus unmittelbarer Erfahrung und
Mitverantwortung kennt. Da ist von
Romantik nichts und von utopischen
Träumen wenig zu merken, und das
kann für die Sachlichkeit des Berichts
von Vorteil sein: aufgezeichnet wird,
was sich ereignet, und vor allem, was
sich der neuen Gemeinschaft an inneren

Hemmnissen entgegenstellt. «Die
Gruppe ist kein Paradies»: der Satz

gibt die Tonart des Buches an:
Ehrlichkeit, Kritik, Skepsis - und er wird
in viele einzelne Beobachtungen,
Feststellungen, Überlegungen aufgefächert.

Eine Collage aus einzelnen Sätzen

mag dies illustrieren: «Der erste
Streit entbrannte immer um die Arbeit
im Haushalt. Diese Arbeit, die von
Millionen von Hausfrauen täglich
erledigt wird ohne Entlöhnung, war das

grösste Problem der Gruppe.» I «Vre-
ni ist nicht die einzige, die manchmal
einfach die Nase voll hat vom Haus
und von den Leuten und für ein Paar
Tage wegfährt, mit den Kindern oder
allein, irgendwohin.» I «Sie klagen
darüber, dass unser Versuch, Freizeit
und Arbeit nicht zu trennen, nur dazu
geführt habe, dass man den ganzen
Tag arbeite, den ganzen Tag der
Öffentlichkeit ausgesetzt sei.»

Genau, fast minuziös sind vor allem
die Versuche aufgezeichnet, den
althergebrachten Befehl durch Gespräch
und gemeinsamen Beschluss zu ersetzen:

das Zeitraubende dieses
Unternehmens, der Widerstand dagegen, die
Ungeduld bei den einzelnen Mitgliedern,

die Unfähigkeit zu sprechen.
«Theo wollte mehr als nur eine Beiz.
Die Genossenschaft war für ihn eine
Art Kunstwerk. Er träumte von Sied-



GRENZGEBIET DER LITERATUR 897

lungen und autarken Produktionsgruppen.

Im Alltag und vor allem an
den Vollversammlungen wurde ihm
die Demokratie allmählich lästig»: in
solchen Sätzen steht dem Ideal die
Realität, dem Traum der Alltag gegenüber

- eine harte Konfrontation. Sie
beweist aber nicht etwa das Scheitern
der genossenschaftlichen Grundidee,
so bequem für manche eine solche
Interpretation wäre, sie enthält keine
Legitimation der alten autoritären
Arbeitsweise. Bewundernswert ist
vielmehr die Offenheit, mit der hier von
Tatsachen geredet wird, auch wo sie
der Ideologie widersprechen. Und
erstaunlich, dass doch, fast ohne Worte,
die Hoffnung präsent ist, dass die
neuen Formen des Arbeitens und
Zusammenlebens (die vom Menschen so
viel mehr fordern als die alten) im
Menschen weniger zerstören, ihm
vielleicht neue Möglichkeiten eröffnen.
Eine stille Beharrlichkeit, ohne
Romantik und ohne Resignation,
bestimmt das Buch und macht es zur
«Pflichtlektüre» für alle, die sich um
neue Formen des Zusammenlebens
(auch in den alten Gemeinschaftsformen)

bemühen.
Die Auswahl der hier präsentierten

Literatur ist gewiss vom
Zufall der Aktualität diktiert. Die
Bücher liegen nach StU und Wesensart
der Verfasser weit auseinander,
demonstrieren gerade in ihrer
Gegensätzlichkeit die Spannweite der Versuche,

in der Gegenwart als Einzelner zu
bestehen und Lebensformen zu finden,
in denen das Individuum weder in der
Konvention aufgeht noch sich im
Experiment zerstört. Dabei handelte es
sich bisher ausschliesslich um Bücher,
in denen der Verfasser über eigene
Erfahrungen schreibt; es wurde also

ein Gebiet ausgelassen, das wie kein
zweites ein Randgebiet der Literatur,
schwer zu definieren und noch schwerer

literarisch zu werten, ist: die
bereits in grosser Zahl vorliegenden
sogenannten Protokolle, Texte, in denen
der Autor zunächst Zuhörer ist, einen
anderen im strengen Sinn «zu Worte
kommen» lässt, als ein «Schreiber» der
alten Art aufzeichnet, was ein anderer

selber formuliert. Ohne diese
Protokolle wären wir gewiss um einige der
fesselndsten Dokumente der Zeit
ärmer (man denke etwa an die Bücher
von Erika Runge), und die Tatsache,
dass der Autor freiwillig zum
Protokollführer, ja zum Abhörer und
Auswerter besprochener Tonbänder wird,
macht ihn längst nicht zu einem
Automaten oder technischenArbeiter. Aber
nirgends sonst, auch nicht in den oben
besprochenen tagebuchartigen Texten,
ist die literarische Wertung so schwierig

wie hier: die Leistung des Autors
wird keiner leugnen, aber sie ist kaum
zu definieren. Welche Rolle spielt die
Auswahl der Interviewpartner, welche
der Prozess der Kondensation, wo hat
er die Akzente gesetzt-weiche Aussagen

hat er durch Fragen und Nachfragen

provoziert - und nicht zuletzt: was
hat seine Präsenz, seine Art des

Fragens, Sprechens, aber auch des

Schweigens, kurz was hat seine
Persönlichkeit bewirkt?

Die Frage nach der Persönlichkeit
des Autors und deren Ausstrahlung
stellt sich so dringend wie sonst kaum
je bei einer der neuesten und einer der
wichtigsten Publikationen dieser
«Tonbandliteratur», bei Maxie Wanders

«Guten Morgen, du Schöne,
Frauen in der DDR»*. Christa Wolf
schreibt im Vorwort über die Verfasserin:

«Nur scheinbar fehlt diesen



898 GRENZGEBIET DER LITERATUR

siebzehn Protokollen das achtzehnte,
die Selbstauskunft der Autorin; aber
sie ist ja anwesend, und keineswegs
bloss passiv, aufnehmend, vermittelnd.
Sie hat sich nicht herausgehalten, nicht
nur intime Mitteilungen hervorgelockt

(intim im unanstössigen Sinn
von vertraut, eng befreundet, innig),
indem sie persönlich, direkt, kühn zu
fragen verstand: Wenn wir das, was
sie im Gespräch von sich preisgab, zu
einem Band zusammenfügen könnten,
hätten wir jenes vermisste achtzehnte
Protokoll. Ihr Talent war es, rückhaltlos

freundschaftliche Beziehungen
zwischen Menschen herzustellen; ihre
Begabung, andere erleben zu lassen,
dass sie nicht dazu verurteilt sind,
lebenslänglich stumm zu bleiben.» Das
ist die schlüssige Beschreibung der
Leistung eines Autors - die Definition
nicht einer literarischen, sondern einer
menschlichen Qualität, die nicht hoch
genug zu schätzen, aber kaum zu messen,

im Text nur zu ahnen, nicht
nachzuweisen ist; es geht letztlich um die
Ausstrahlung eines Menschen, die am
Zustandekommen dieser Texte gewiss
massgeblich beteiligt ist, aber nicht
unmittelbar Wort gewinnt.

Die Tatsache, dass Maxie Wander
kurz nach Fertigstellung des Buches
starb, lässt die Frage nach ihrer
Leistung, die identisch ist mit der Frage
nach ihrem Wesen, noch dringender
werden: kaum je, so will mir scheinen,
ist eine Autorin in einem Buch
zugleich so präsent und so verborgen wie
hier. Zwar lassen sich die Fragen, die
sie ihren Gesprächspartnerinnen stellte,

einigermassen herauskristallisieren,
und die schliesslich vorliegenden Texte

zeigen, dass sie eine ungewöhnliche
Sensibilität für den Sprechrhythmus,
den Sprachklang eines Menschen ge¬

habt haben muss: aber die Art ihres
Zuhörens, die Aufmerksamkeit für
verschiedenartige Menschen ist nur zu
erraten. Sie selber hat nüchtern
formuliert, worauf es ihr ankam: «Ich
halte jedes Leben für hinreichend
interessant, um anderen mitgeteilt zu
werden. Entscheidend war für mich,
ob eine Frau die Lust oder den Mut
hatte, von sich selber zu reden». Was
aus diesem rudimentären Programm
geworden ist: eines der wichtigsten,
wohl das offenste, sicher das am
wenigsten auf eine ideologische Linie
festgelegte Buch der neuen Frauenliteratur.

Die Protokolle sind nicht
einfach Dokumente der Emanzipation,
vielmehr, weit komplexer, Spiegelungen

der vielfältigen Auseinandersetzung

mit der Gegenwart, der erlebten
Spannung zwischen Selbständigkeit
und Kontaktwunsch, der Trauer,
wenn Selbständigkeit in Isolation,
Kontaktsuche in Abhängigkeit
umschlägt.

Was diese Frauen miteinander
verbindet, ist nicht feministischer Elan,
schon gar nicht eine gemeinsame
emanzipatorische Doktrin, sondern
weit eher die Intensität ihrer
individuellen Ausstrahlung, das Fehlen der
Schablone. Was man lernen kann aus
diesem Buch: dass die Mannigfaltigkeit

zeitgenössischen Lebens,
weiblicher Selbstverwirklichung, erfahrener

Schwierigkeiten ungleich grösser
ist als Programm und Theorie
wahrhaben wollen. Und wer die so konsequent

verborgene Autorin erkennen
möchte, findet sie wohl am ehesten in
der Aufmerksamkeit für alles, was von
der Konvention abweicht. Wer sich
erinnert, in was für einer klischeehaften,
vorfabrizierten Sprache sich zumeist
die Interviews in den Massenmedien,



GRENZGEBIET DER LITERATUR 899

aber auch Alltagsgespräche bewegen,
der wird zugeben, dass hier eine
menschliche Fähigkeit zur schöpferischen

Kraft geworden ist, die letztlich
nicht greifbar ist: die Fähigkeit des

Zuhörens. Das Ergebnis ist tatsächlich
eine Art Kunstwerk, freilich nicht der
Literatur, sondern der Sensibilität.

Vielleicht ist es dies, was die
genannten Bücher, diese Grenzgänger
der Literatur verbindet: es sind nicht
literarische Werke im strengen Sinn
(«Vorstufen der Literatur» nennt
Christa Wolf Maxie Wanders Protokolle),

aber durch die Sensibilität des

Wahrnehmens, (teilweise) auch durch
die Genauigkeit des Aufzeichnens
zwingen sie den Leser zu einer
ungewöhnlichen Art der Auseinandersetzung

mit der Zeit: mit Schichten der

zeitgenössischen Wirklichkeit, die
ausserhalb und wohl auch unterhalb
der gewohnten Konventionen, Ideologien,

Programme zu finden sind, in
den Ritzen dessen, was (beispielsweise)
die Statistik wahrnimmt. Vielleicht ist
es das eigentliche zeitgenössische
Leben.

Elsbeth Pulver

1 Inga Buhmann, Ich habe mir eine
Geschichte geschrieben. Trikont Verlag,
München 1977. -2 Ursula Eggli, Herz im
Korsett, Tagebuch einer Behinderten. Zyt-
glogge Verlag, Bern 1977. - 3 Rolf Nie-
derhauser, Das Ende der blossen Vermutung,

Luchterhand, Darmstadt und Neuwied

1978. - 4 Maxie Wander, Guten
Morgen, du Schöne. Frauen in der DDR.
Luchterhand, Darmstadt und Neuwied
1977.

ADOLF DIETRICH

Adolf Dietrich ist 1877 in Berlingen
am Bodensee geboren, 1957 ist er
gestorben. Zu seinem 100. Geburtstag ist
im Verlag Huber in Frauenfeld die
längst fällige Monographie erschienen.
Ein schwergewichtiges und aufwendiges

Kunstbuch mit einem grosszügigen
Abbüdungsteil, der einen umfassenden
Überblick über das Schaffen des
Künstlers vermittelt, aber auch seine
Biographie und seinen Lebensraum
mit Photographien dokumentiert - unter

ihnen eine von Dietrich selbst
stammende Reihe aufschlussreicher
Landschaftsaufnahmen. Dass auf Seite

64 eine Zeichnung offensichtlich
seitenverkehrt reproduziert ist, dass
einzelne BUder seitlich beschnitten
sind, sei am Rande vermerkt. DerText
von Heinrich Ammann lässt die

freundschaftliche Nähe zum Maler
spüren und bewahrt doch die nötige
kritische Distanz; er informiert
sachgerecht und deutet behutsam, klar und
überzeugend1.

Dass Adolf Dietrich zu den
bedeutendsten Vertretern der SchweizerMa-
lerei im 20. Jahrhundert gehört, ist,
wenn überhaupt, erst spät anerkannt
worden. Zu sehr war er Sonderling,
nicht zur Zunft gehöriger Aussenseiter,

keiner der helvetischen «Schulen»
zuzurechnen und auch geographisch
eher abseits; zu leicht erhielt der
Begriff «Sonntagsmaler», über
Jahrzehnte hin für Dietrich wörtlich
zutreffend, einen abschätzigen Klang.
Seitdem die naive Malerei ihren Platz
in der Kunstgeschichte (und im
Kunsthandel!) hat und geradezu modisch ge-



900 ADOLF DIETRICH

worden ist, hat auch Dietrichs Kunst
die Etikette, unter der sie akzeptiert
ist; aber die Gefahr ist gross, dass man
ihm abermals unrecht tut. Wer in ihm
den primitiven Bauernmaler, den
populären Tiermaler sieht, verkennt seine

Einzigartigkeit und die europäischen

Zusammenhänge, in die sein
Werk gehört. Es gibt Querverbindungen

zum Zöllner Rousseau, aber mehr
in einer unbewussten, unreflektierten
Hintergründigkeit des Schaffens als in
Motiv oder Technik. Der um eine
Generation ältere Franzose malte den
Alltag und vor allem die exotischen
Träume des städtischen Kleinbürgers
im 19. Jahrhundert; für den Berlinger
Taglöhner, Fabrikarbeiter,
Kleinbauern und Holzfäller spielen figürliche

Szenen eine untergeordnete Rolle.

Seine Welt ist die Natur:
Landschaft, Blumen, Tiere hat er aufmerksam

beobachtet, er kennt sie, trägt sie
in sich, so dass er sie exakt und in
atmosphäreloser, fast überscharfer
Deutlichkeit darstellen kann. Von da
aus liessen sich unschwer Bezüge
herstellen zu den Vertretern der Neuen
Sachlichkeit oder des Magischen
Realismus, deren Zeitgenosse Dietrich
war. Hier könnte eine Erklärung zu
finden sein für seine seltsame
Ruhmesgeschichte: Während die Schweizer

Kunstberichterstatter und
Ausstellungsjuroren wenig Verständnis für
diese denkbar unimpressionistische
Malerei fanden, entdeckte man den
Berlinger in Deutschland. In München,

Frankfurt, Berlin wurden seine
Bilder mit wachsendem Erfolg
gezeigt, und die BUder für die erste
Einzelausstellung in der Schweiz brachte
Dietrichs unermüdlicher Förderer
Herbert Tannenbaum von Mannheim
nach Winterthur! 1927 erschien in

Berlin ein erstes kleines Buch über
Dietrich. Erst in den dreissiger Jahren

kam es häufiger zu Ausstellungen
in der Schweiz (während anderseits

nun die Nationalsozialisten «Entartung»

feststellten), und erst die
Berücksichtigung bei den «Maîtres populaires

de la réalité» in Grenoble und
Paris, in New York und London
begann ihm auch hierzulande die
Wertschätzung des Publikums einzubringen.

In den Jahren vor seinem Tod
rissen sich die Käufer dann um seine

Bilder, nahmen sie ihm zum Teil noch
unfertig weg oder nötigten ihn zu
Wiederholungen bestimmter Motive.

Wir überblicken das Leben Adolf
Dietrichs, wir überblicken sein Werk -
und doch bleibt uns dieser Mann
eigenartig undurchsichtig und rätselhaft.
Ein Knabe mit auffälliger Begabung
zum Zeichnen, der sich von den
Mitschülern absondert; ein Jüngling, der
neben Fabrikarbeit und Besorgung der
ärmlichen Landwirtschaft seiner
Eltern schwärmerische Naturgedichte
schreibt und zum Schutz der Vögel
eine «Vorrichtung zum Verhüten des

Aufkletterns an Bäumen» erfindet und
zum Patentieren einreicht; ein Maler,
der die Verbreitung seiner Bilder passiv

andern oder dem Zufall überlässt
und doch eine Reihe selbstbewusster
Selbstbildnisse malt; ein menschenscheuer

Einzelgänger und schalkhafter
Kauz, der als seltene Äusserung über
sein Leben einmal notiert hat:
«Unheimlich und immer allein». Der
Verkehr mit den Menschen ist ihm offenbar

nicht leicht gefallen. Das mag ein
Grund sein dafür, dass derselbe Dietrich,

der die Tiere seiner Umgebung
so lebensnah, so akkurat in Pelz und
Gefieder malt, bei Menschendarstellungen

summarisch bleibt und sich oft



ADOLF DIETRICH 901

mit unbeholfener Anatomie begnügt
(ausgenommen in den eindrücklich
altmeisterlichen Porträts seiner Eltern
und in den Selbstbildnissen).

Mit der Natur dagegen ist er
vertraut - gerade dem Unscheinbaren in
ihr gilt seine Liebe. Selbst die scheueren

Wesen, die Singvögel und Eulen,
der Fuchs und die Eichhörnchen
scheinen ihm geduldig still zu halten -
und sei es als ausgestopfte Modelle.
Neben dem Possierlichen gibt es da
auch die an den Füssen aufgehängten
toten Enten, die bei aller Pracht der
Farben, bei allem Glanz des Gefieders
an den Doppelsinn von «nature morte»

denken lassen. Wer wollte noch
von naiver Malerei sprechen
angesichts dieser grossartigen Stilleben mit
Krügen, Blumen, Vögeln, Schmetterlingen,

in denen die Fülle greifbarer
Gegenständlichkeit und der Reichtum
an Farben mit einer Sicherheit
komponiert sind, als hätte ihr Schöpfer die
alten Holländer und Italiener studiert.

Dasselbe gilt für die Landschaften.
Wohl geben die Bilder vom Nachbarsgarten

im Laufe der Jahreszeiten eine
perspektivisch manchmal etwas ver¬

zeichnete Idylle. Aber da ist dann
auch die von den ersten Malversuchen
bis zu den letzten Bildern nicht
abreissende Kette von Seelandschaften,
die zu den Höhepunkten der
schweizerischen Landschaftsmalerei gehören
und in einzelnen Fällen den Vergleich
mit Caspar David Friedrich nicht zu
scheuen brauchen. In einem orangegelben

Abendhimmel, der sich über
zwei Drittel der Bildfläche ausbreitet,
werden PappelsUhouetten zu einem
bizarren und unheimlich surrealen
Ornament. Oder der Blick geht ohne
Halt eines Ufers im Vordergrund über
den gefrorenen Untersee mit zeichenhaften

weissen Schneespuren auf
dunkelgrauem Eis bis zu einer unsäglich
fernen Horizontlinie, die das Grau des

Eises vom Grau des Himmels trennt:
Weite, StUle und Verlorenheit, das

«unheimlich und immer allein» sind
da auf überindividuell gültige Weise
Bild geworden.

Uli Düster

1 Heinrich Ammann, Adolf Dietrich,
Huber Verlag, Frauenfeld 1977.

HINWEIS

Deutschland-Frankreich -Europa

«Die für die europäische Einigung
entscheidende Frage nach der Tragfähigkeit

der deutsch-französischen
Beziehungen verweist über den jeweiligen
Anlass der politischen Auseinandersetzung

hinaus auf die Frage nach der
Vergleichbarkeit und gegenseitigen
Vereinbarkeit der politischen,
wirtschaftlichen, gesellschaftlichen und

kulturellen Entwicklung Frankreichs
und der BundesrepublikDeutschland.»
So umreisst Herausgeber Robert Picht,
Leiter des Deutsch-Französischen
Instituts in Ludwigsburg, den Zweck des

Sammelbandes «Deutschland -
Frankreich-Europa, BUanz einer schwierigen

Partnerschaft». Die Autoren -
vorwiegend deutsche - stellen tiefgreifende

Divergenzen fest. So kommt eine

Studie der Wirtschaftsstrukturen



902 HINWEIS

zum Schluss, der Vorsprung der
deutschen Investitionsgüterindustrie zwinge

Frankreich dazu, in (aussichtsloser)
Bemühung um ein Aufholen sich stets
mit deutschen Maschinen auszurüsten:
«Pointiert formuliert, scheint es, als
reflektiere die realisierte Möglichkeit
der relativen Stabilität und strukturellen

Konkurrenz-Stärke der westdeutschen

Wirtschaft im westeuropäischen
Wirtschaftsvergleich und -verbünd
auch die reproduzierte Notwendigkeit
einer - wiederum relativen - Instabilität

und Konkurrenz-Schwäche der
wichtigsten Wirtschaftspartner. Dieser
konjunkturelle wie strukturelle
internationale Dominanzzusammenhang
schlüge erst dann um, wenn nationale
Protektionismen und andere Restriktionen

eskalierten.» Im politischen TeU
wird apodiktisch festgestellt, Frank¬

reich mit seiner zentralstaatlich-souve-
ränitätsbewussten Tradition sei
«integrationsunfähig», die aus nationalem
Zusammenbruch entstandene
Bundesrepublik dagegen nach innen wie nach
aussen föderalistisch und damit
«integrationsfähig». Alfred Grosser relativiert

in seinem Vorwort derartige
Gegenüberstellungen, die «die Wirklichkeit

weitgehend verkennen», da sich
die beiden Länder «in vieler Hinsicht
so sehr ähneln». Robert Picht zieht die
Schlussfolgerung, die eben doch
bestehenden Unterschiede begrenzten den
Handlungsspielraum jedes Landes und
mussten klar erkannt werden, damit
sich die Europapolitik auf die Realitäten

einstellen könne - dann aber seien
«wirkliche Fortschritte» durchaus
möglich.

D.G.

tttoß
0vgC!2
Um im Alltag undSport fit zu bleiben, ist eine aus--4
gewogene Ernährung besonders wichtig. Ovomaltine
ist die ideale Mischung von all dem,was stärkt und verbrauchte
Energie ersetzt. Darum ist Ovomaltine gut und gibt das Beste zu einem guten Tag.


	Das Buch

