Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 10

Artikel: Von der Naturgeschichte zur Geschichte der Natur : erlautert an drei
Schriften von Barthez, Buffon und Georg Foster aus dem Jahre 1778

Autor: Lepenies, Wolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLF LEPENIES

Von der Naturgeschichte zur Geschichte
der Natur

Erldutert an drei Schriften von Barthez, Buffon und Georg Forster aus dem
Jahre 1778 :

Die Zeiten sind lange vorbei, in denen die Lebensdaten grosser Personlich-
keiten als Gliederungsprinzip historischer Prozesse akzeptiert wurden. Mit
dem Aufkommen der Industrieepoche und der Durchsetzung kiinstlicher
Zeitmasse verliert die Orientierung an der Naturalzeit ihre Bedeutung — die
Aufklirung, die sich selbst wie keine andere geschichtliche Periode zuvor
um ihr eigenes Epochenbewusstsein bekiimmerte, markiert das Ende der
Chronologie. Ob die «époque des lumiéres» wirklich mit dem «dix-
huitiéme» zusammenfalle, ist bereits im achtzehnten Jahrhundert selbst
umstritten; ein kritischer Geist wie Kant hat sich iiber die Chronologie nur
noch mokiert. Dennoch kann man gelegentlich auf Datierungen und
Gleichzeitigkeiten aufmerksam machen, wobei sich Einsichten ergeben,
die iiber den Zufall hinausweisen. So liegt es nahe, den entscheidenden
Wendepunkt in der Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts in jenem
Jahre 1859 zu vermuten, in dem Marx’ «Kritik der Politischen Okonomie»,
Darwins «Origin of Species» und Bachofens «Gribersymbolik» erschienen
und Wagners «Tristan» uraufgefiihrt wurde. In Daten wie diesen biindeln
sich die geistigen Tendenzen einer Epoche.

Nicht anders verhilt es sich mit 1778, dem Todesjahre Voltaires und
Rousseaus. Ging damit eine Epoche zu Ende? Fest steht, dass das Todes-
jahr der beiden Philosophen am Beginn jener «Achsenzeit» oder, wie
Reinhart Koselleck sie genannt hat, «Sattelzeit» liegt, innerhalb derer im
ungefiahren Zeitraum von 1775 bis 1825 sich die entscheidenden politi-
schen, 0konomischen und geistigen Strukturen des modernen Europas her-
ausbilden. In der Wissenschaftsgeschichte verhdlt es sich ebenso; diese
fiinfzig Jahre markieren nicht zuletzt den Ubergang von der traditionellen
Naturgeschichte zu einer historischen Betrachtungsweise der Natur, wie
sich iiberhaupt in dieser Zeitspanne das historische Denken durchsetzt.



788 GESCHICHTE DER NATUR

Um das Spiel mit der Chronologie fortzusetzen !, méchte ich diese Ten-
denzen des neuen wissenschaftlichen Denkens, so vorldufig sie sich auch
immer ankiindigen, an drei Schriften erldutern, die samtlich im Jahre 1778
erschienen sind, ndmlich an Paul-Joseph Barthez’ «Nouveaux élémens de
la science de ’'homme», an Buffons «Epoques de la nature» und an Georg
Forsters Antrittsrede vor der «Société des Antiquités de Cassel». Jenseits
der Zufdlligkeiten, die das gemeinsame Entstehungsdatum dieser Ver-
offentlichungen bestimmten, bietet sich der Vorteil einer gewissen diszi-
plindren Breite: obwohl man in allen drei Fillen von Beitrdgen zur tradi-
tionellen Naturgeschichte sprechen konnte, treten hier bereits die Medizin,
die Geologie und die Anthropologie in den Vordergrund. Neben den
Schriften von Barthez, Buffon und Forster greife ich auf jene Philosophie
zuriick, die sich im Jahre 1778 noch in ihrer Inkubationszeit befindet; die
kritische Philosophie Kants, die nach zehnjahriger Vorbereitung im Jahre
1781 mit der «Kritik der reinen Vernunft» an die Offentlichkeit tritt. Frei-
lich deuten sich die Uberginge im System der Wissenschaften schon lange
vorher, bereits in der vorkritischen Phase Kants, an.

Man kann bis ins Jahr 1755 zuriickgehen, um die Keime der neuen
Naturauffassung freizulegen, bis hin zu Kants anonym erschienener «All-
gemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels», in der er den Ver-
such unternimmt, zwischen mechanischer und teleologischer Betrachtungs-
weise der naturgeschichtlichen Phinomene zu vermitteln2. Die «uner-
schrockene Gelassenheit», mit der Kant hier den «physischen Teil der
Weltwissenschaft» darstellen will, antizipiert in der Tat, trotz aller Ab-
sicherungen gegeniiber den geltenden religiosen Vorstellungen, die bis in
den Tonfall hinein sich spéter auch bei Buffons erdgeschichtlichen Werken
finden, eine neue und unbefangenere Einstellung gegeniiber der Natur und
ihrem Schopfergott. Entscheidend fiir die neue Einstellung zum Zeitpro-
blem ist Kants Auffassung, die Grundmaterie der Schopfung als unmittel-
bare Folge des gottlichen Daseins anzusehen, die Schopfung aber als
unendlich zu konzipieren. Von der «sukzessiven Vollendung der Schop-
fung» ist die Rede und, noch deutlicher, davon, dass das Werk, welches die
Schopfung nun zustande bringt, «ein Verhiltnis zu der Zeit hat, die sie
darauf anwendet». Die Vorstellung einer Natur, zu deren wesentlichen
Merkmalen auch die Zeitlichkeit gehort, ist in Kants «Allgemeiner Natur-
geschichte und Theorie des Himmels» zumindest vorausgeahnt, nicht zu-
letzt dort, wo er immer wieder mit Erstaunen die Zerstorungs- und zugleich
Schopferkraft dieser Natur hervorhebt. Kant hat dabei gespiirt, welche
Schwierigkeiten die Erarbeitung einer an Entwicklungsvorstellungen orien-
tierten Schopfungs- oder Ursprungstheorie mit sich bringen wiirde, nicht
zuletzt darum, weil die verschiedenen Bereiche der Natur einer solchen



GESCHICHTE DER NATUR 789

Interpretation ganz unterschiedliche Schwierigkeiten entgegensetzten. Da-
her ergibt sich auch Kants Uberzeugung, «der Ursprung der ganzen gegen-
wirtigen Verfassung des Weltbaues werde konnen eingesehen werden, ehe
die Erzeugung eines einzigen Krauts oder einer Raupe, aus mechanischen
Griinden, deutlich und vollstandig kund werden wird». In die Sprache des
modernen, in Einzeldisziplinen ausdifferenzierten Wissenschaftssystemes
iibertragen, ist hier die Leitfunktion, die die Himmels- und Erdwissen-
schaften, die Astronomie und Geologie, bei der Durchsetzung des histori-
schen Weltbildes spielen sollten, bereits beschrieben. Botanik und Zoologie
konnten sich erst im Zusammenspiel mit ihnen, vor allem mit der Geologie,
zu einer zeitlichen Betrachtungsweise entwickeln. Ferner wird aus Kants
Bemerkung deutlich, wie sich die Differenz mechanischer und teleologi-
scher Erkldrungsprinzipien spiter einmal disziplindr verfestigen sollte. Hier
finden sich die ersten Spuren einer Betrachtungsweise, die dann in der
«Kritik der Urteilskraft» (1790) zur Entwicklung einer Vorstellung von der
Natur als teleologischem System und zur Prézisierung der Organismuskon-
zeption fiithrten3. Die philosophischen Voraussetzungen fiir die Heraus-
bildung der Biologie waren damit gegeben.

Georges Canguilhem hat daher auch auf Kant zuriickgegriffen, um die
eigentiimliche Position Paul-Joseph Barthez’ zu charakterisieren, der von
Comte so geschitzt, von Claude Bernard aber bereits fiir veraltet gehalten
wurde4. Comte, der die «excellente théorie logique» von Barthez den
Schriften Condillacs vorzog, sah sehr genau, welchen Fortschritt Barthez’
«Nouveaux élémens de la science de ’homme» Autoren wie Stahl gegen-
iiber darstellten. Hier war, bis in die Nomenklatur hinein (principe vital),
der Mechanismus erfolgreicher als durch die blosse vitalistische Gegen-
reaktion bekampft worden, und die Vorsicht, mit der Barthez seine Posi-
tion darstellte und verteidigte, zeugte eher fiir theoretische Stérke als
Schwiche. Denn Barthez musste sich seiner Sache sehr sicher sein, um be-
haupten zu konnen, zwar seien die Mechanisten von Stahl und den anderen
Animisten widerlegt worden, doch sei auch deren Grundannahme der
«ame pensante» falsch. Dass Comte Barthez dennoch nicht voll wiirdigen
konnte, geht wohl auch auf wissenschaftspolitische Motive zuriick: Comte
kam es zunichst einmal darauf an, die Schule von Montpellier 3 gegeniiber
der Pariser Medizin auszuspielen. Fiir Canguilhem ist Barthez durch die
Einnahme eines im Kantschen Sinne «kritischen» Standpunktes bedeut-
sam, in den «Nouveaux élémens» wird der Organismus-Begriff entschei-
dend prizisiert, die Individualitit des Organismus voll erfasst.

Damit hiingt es auch zusammen, dass fiir Barthez die Wissenschaft vom
Menschen (science de '’homme) die erste der Wissenschaften sein wird,
wenn einmal ihre grundlegende Methode (vraie méthode de philosopher)



790 GESCHICHTE DER NATUR

entwickelt ist. Voraussetzung dafiir ist die Zuriickweisung jener Fiihrungs-
rolle, die die Chemie so lange fiir die Physiologie eingenommen hat. Erst
mit der Emanzipation von der Chemie wird sich die Physiologie zu einer
wirklichen Tatsachenwissenschaft (science de faits) entwickeln konnen, die
schliesslich auch zu einer fruchtbaren Verbindung der Wissenschaft vom
Menschen mit der medizinischen Praxis fiihren wird, weil das «principe
vital» nicht nur Leitidee fiir die physiologische Theorie ist, sondern die
Krankheitsursachen auch aus Affektionen des Lebensprinzips abgeleitet
werden kénnen. :

Die Widerspriiche, die sich in Barthez’ Werk finden, sind ein deutliches
Merkmal jener Ubergangsepoche, in der sich die neuzeitliche Wissenschaft
herausbildet. Der Hinweis Georges Canguilhems, dass Barthez dabei einen
im Kantschen Sinne «kritischen Standpunkt» einnehme, liesse sich noch
erweitern: die Barthezsche Position, die den Mechanismus ablehnt, ohne
dabei einem militanten Vitalismus das Wort zu reden, entspricht der Mei-
nung Kants, die er in der Auseinandersetzung mit Herder &usserte, wonach
es in der Wissenschaft darauf ankomme, weder am physiologischen Leit-
faden tappen noch am metaphysischen fliegen zu wollen. Der nachdriick-
liche Wert, den Barthez auf die Methodendiskussion legt, ist einerseits das
Zeichen einer jungen, ihres kiinftigen Ganges noch unsicheren Wissen-
schaft. Die Methode selbst aber, die Barthez vertritt, zeichnet sich durch
eine selbstbewusste Bescheidenheit aus. Hierzu gehort, dass Barthez die
Natur des «principe vital» nur durch Negationen, durch Zweifel, durch
Vermutungen erkennen zu konnen glaubt. Dieser Skeptizismus ist durch
und durch wissenschaftlich, er ist das Kennzeichen einer ihrer Leistungen
sicheren, nicht einer unsicheren Disziplin: «Il est utile de développer le
scepticisme de ces considérations, pour diriger plus slirement 1’étude des
forces et des affections de ce Principe» (Chapitre III: Considérations scep-
tiques sur la nature du Principe Vital de ’'Homme).

Werfen wir einen Blick auf Einzelheiten des Barthezschen Werkes, so
werden die darin enthaltenen Widerspriichlichkeiten noch sichtbarer. Auf
der einen Seite hingt Barthez durchaus noch Vorstellungen der klassischen
Naturgeschichte an, insbesondere da, wo sich Wendungen wie die von der
Stufenleiter der Wesen bei ihm erhalten haben («échelle de gradations»).
Auf der anderen Seite sieht er deutlich, dass die Naturgeschichte nicht
langer eine vorwiegend klassifikatorisch orientierte Disziplin bleiben darf.
Wenn Barthez lapidar erkldart, Namen seien uninteressant, so ist darin
Kritik an einer Disziplin enthalten, die lange Zeit wie die Botanik als
Namenswissenschaft, als «science de mots», charakterisiert worden war.
Den entscheidenden Schritt von einer vorwiegend klassifikatorisch ver-
fahrenden Naturgeschichte zur temporal orientierten Geschichte der Natur



GESCHICHTE DER NATUR 791

tut Barthez etwa, wenn er ausgiebig den Wert von Mortalitétsstatistiken
diskutiert und sich eingehend mit dem Wahrscheinlichkeitskalkiil beschéf-
tigt. Hier wird deutlich, wie sehr zeitliche Faktoren an Bedeutung fiir eine
empirisch orientierte Medizin gewinnen. Auf dhnlicher Ebene liegt die
sorgfaltige Beriicksichtigung kulturvergleichender Daten, die Barthez ge-
legentlich eine erstaunliche Detailkenntnis der Ethnographie seiner Epoche
- etwa in der Auseinandersetzung mit Meiners — zeigen ldsst.

Noch iiberraschender sind die Hypothesen Barthez’, die er zur Kern-
annahme seiner Doktrin, zum «principal vital», formuliert. Hier sind bei-
spielsweise Annahmen zum Zusammenhang von Bediirfnisbefriedigung
und Appetenzstiarke skizziert, die modernen Ergebnissen der Verhaltens-
forschung sehr nahekommen; und wenn Barthez die Vermutung #ussert,
moglicherweise sei das principe vital «une facultée innée, ou qui advient
au corps animal; et qui y produit et dirige, suivant des lois primordiales,
toutes les chaines de mouvemens spontanés dont ce corps est susceptible»,
so fidllt es schwer, dabei nicht an die entscheidenden Ausfiihrungen
v. Holsts zur zentralnervosen Reizproduktion zu denken. Natiirlich kommt
es mir nicht darauf an, Barthez’ Werk durch den Nachweis derartiger Anti-
zipationen den Wert einer in der Wissenschaftsgeschichte hochst zweifel-
haften Aktualitdt zu verleihen. Wichtig erscheint es mir vielmehr, darauf

hinzuweisen, dass diese Antizipationen nicht das Ergebnis eines spekula- -

tiven oder gar utopischen, sondern eines skeptischen Denkens sind. Ein
derartiger empirie-orientierter Skeptizismus scheint mir fiir die Ubergangs-
epoche zwischen den Jahren 1775 und 1825 bezeichnend zu sein.

Ahnlich wie fiir Barthez konnte man auch fiir die Daten der Buffon-
schen «Epoques de la nature» deren erstaunliche Ubereinstimmung mit
den Ergebnissen der modernen Geologie hervorheben®. Freilich wiirde
man damit wiederum die wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung der
Buffonschen Schrift verkennen. Weit angemessener ist es, die «<Epoques de
la Nature» (1778) mit der «Théorie de la terre» (1749) zu vergleichen, die
das grosse Vorhaben der «Histoire Naturelle» einleitet. An dieser ist zu-
nichst einmal die Begriindung auffillig, mit der Buffon sie an den Anfang
der «Naturgeschichte» setzt. Die Geschichte der Erde wird namlich als
«histoire générale» bezeichnet, die notwendigerweise der Fiille der Einzel-
geschichten («histoire particuliére de ses productions») vorausgeht. Hierin
liegt sowohl eine gewisse Niahe zu Kant, der der Geschichte des Himmels
und der Erde einen &hnlichen Platz zugewiesen hatte, wie auch zu Barthez.
Wie Barthez namlich die Physiologie, so bezeichnet Buffon die «Histoire
et théorie de la Terre» als erste Wissenschaft. Daran ist zweierlei bedeut-
sam: einmal die ironische Distanzierung zu metaphysischen Wendungen
von der «prima philosophia», zum anderen das Selbstbewusstsein, mit dem



792 GESCHICHTE DER NATUR

hier eine Fundierung aller Wissenschaften — denn nur dann ist die Rede
von der «premiere science» sinnvoll — angestrebt wird. Auch dies ist das
Kennzeichen einer Ubergangsepoche: die Rede von einer «ersten Wissen-
schaft» ist sinnlos, solange identifizierbare Einzeldisziplinen noch gar nicht
existieren, sie wird es wiederum, wenn im Zuge der unaufhaltsamen Spe-
zialisierung des neuzeitlichen Wissenschaftssystems die einzelnen Ficher
sich voneinander isolieren. Der Anspruch, eine «erste Wissenschaft» zu
sein, kann nur in jenem Augenblick erhoben werden, da die einzelwissen-
schaftlichen Disziplinen bereits im Entstehen begriffen sind. Hier wird der
Bruch zwischen zwei Perioden der Wissenschaftsentwicklung deutlich.

Am auffilligsten aber ist der Unterschied in der Behandlung des Zeit-
problems, der die «Théorie de la terre» und die «<Epoques de la Nature»
voneinander trennt. Bekanntlich nimmt Buffon 1749 nur eine einzige
Epoche an; die Einheit der Schopfungszeit ist fiir ihn unbestritten und
eigentlich auch unproblematisch. Erst in den «Epoques» — sicherlich einem
der am sorgfiltigsten konzipierten Werke, das die Wissenschaftsgeschichte
iiberhaupt kennt — wird die geologische Chronologie geschaffen, erst hier
wird Buffon zum Geschichtsschreiber der Erde. Zwar wird auch in der
«Théorie de la terre» eine Vorahnung sichtbar von der Bedeutung, die das
Zeitproblem spiter gewinnen sollte, doch 16st sich schliesslich aller Zweifel
in der harmonisierenden Gegeniiberstellung menschlicher Kurzlebigkeit
und gottlicher Dauer auf: «Nous ne faisons pas réflexion que ce temps qui
nous manque, ne manque point 4 la Nature; nous voulons rapporter a
I'instant de notre existence les siccles passés et les ages a venir, sans con-
sidérer que cet instant, la vie humaine, étendue méme autant qu’elle peut
I’étre par I’histoire, n’est qu'un point dans la durée, un seul fait dans
I’histoire des faits de Dieu» (Conclusion). Demgegeniiber wird in den
«Epoques» die Geschichte der Erde als irreversibel betrachtet; das Prinzip
der «plenitudo», das — wie Lovejoy so iiberzeugend nachgewiesen hat — fiir
die klassische Konzeption der Naturgeschichte bestimmend ist, spielt keine
entscheidende Rolle mehr. Auffillig ist der Unterschied zwischen dem
ersten Discours und den oben skizzierten Schlussworten der «Théorie de la
terre». Der Epochenbegriff steht nun im Zentrum: «La nature s’est trouvé
dans différents états: la surface de la terre a pris successivement des formes
différentes; les cieux mémes ont varié, et toutes les choses de I'univers
physique sont, comme celles du monde moral, dans un mouvement conti-
nuel de variations successives» (Premier discours).

Auch wenn die «Epoques» den deutlichen Ubergang von einer raum-
orientierten zu einer verzeitlichten Geschichte markieren, wird darin der
naturgeschichtliche Standpunkt noch nicht aufgegeben. Nicht zuletzt zeigt
sich dieser naturgeschichtliche Restbestand im Fixismus, dem Buffon hier



GESCHICHTE DER NATUR 793

noch vollkommen anhidngt und dem er nicht zuletzt deswegen gar nicht
entflichen konnte, weil die vergleichende Anatomie zu dieser Zeit noch
nicht ausgebildet war. Eher dem traditionellen Argumentationsbestand zu-
zurechnen sind auch die Vergleiche, die Buffon zwischen der biirgerlichen
Geschichte (histoire civile) und der Naturgeschichte anstellt. Sie dienen —
und dies ist ein vormoderner Zug — eher dazu, naturgeschichtlichen Vor-
gingen eine moralische Qualitdt zu verleihen als umgekehrt, und wie es fiir
das neunzehnte Jahrhundert typisch werden wird, dazu, Aussagen iiber die
historia civilis zu verwissenschaftlichen.

Widerspriichlich sind die «<Epoques» auch in bezug darauf, was man
ihre Stellung zum «Rousseauismus» des ersten und zweiten Discours nen-
nen konnte. Zum einen enthdlt die Buffonsche Epochenbeschreibung
durchaus Rousseausche Ziige; so nimmt die Schilderung des Kiltetodes,
dem die Erde entgegengeht, eine moralische Farbung an, und wenn Buffon
davon spricht, dass die ersten Tiere grosser als die heute lebenden waren,
wird damit wie bei Rousseau eine eigentiimliche Verkniipfung von Ur-
sprung und Grosse hergestellt. Auf der anderen Seite — und diese Position
ist wohl doch die entscheidende — ist Buffon ein Bewunderer der zweiten,
vom Menschen umgeschaffenen, viel mehr als der ersten Natur, und der
Weg von der Urzeit bis zu den Epochen der Gegenwart stellt sich ihm als
Ubergang vom Chaos zum Licht dar («du chaos a la lumiére»). Nirgendwo
ist Buffon deutlicher Aufklarer und Anti-Rousseauist, wenn er davon
spricht, dass das erste Volk, das die Erde bewohnte, gliicklich war, weil
es sehr wissend wurde . . .

Im Grunde genommen aber nimmt Buffon zwischen Rousseauismus
und Anti-Rousseauismus keine eindeutige Stellung ein: «Néanmoins la
condition la plus méprisable de ’espéce humaine n’est pas celle du sau-
vage, mais celle de ces nations au quart policés qui de tout temps ont été
les vrais fléaux de la nature humaine, et que les peuples civilisés ont encore
peine a contenir aujourd’hui: ils ont, comme nous I’avons dit, ravagé la
premiére terre heureuse, ils en ont arraché les germes du bonheur et dé-
truit les fruits de la science» (Septieme Epoque).

Auch hierin trifft sich Georg Forster, der deutsche Anthropologe 7, mit
Buffon. Es wire der Miihe wert, genauestens herauszuarbeiten, wie bei
Forster die klassische naturgeschichtliche Tradition unter dem Einfluss
ethnographischer Felderfahrung zur «modernen» Volkerkunde oder be-
reits Ethnologie wird. Schliesslich sollten wir in diesem Beitrag, der sich
derart auf das Jahr 1778 konzentriert, nicht vergessen, dass genau zu dieser
Zeit, zumindest im deutschen Sprachraum, die Begriffe «Volkerkunde»
und «Ethnographie» zum ersten Male verwendet werden, und zwar in
Johann Christoph Gatterers «Abriss der Geographie». Dass dieses Lehr-



794 GESCHICHTE DER NATUR

buch der Geographie im Jahre 1778 ausgerechnet von einem Goéttinger
Ordinarius fiir Geschichte publiziert wurde, wire einer gesonderten Be-
trachtung wert.

Georg Forster hat am 12. Dezember 1778 vor der Société des Anti-
quités de Cassel eine Antrittsrede gehalten, in welcher die Mischung raum-
licher und temporaler Geschichtsbetrachtung, wie sie fiir die Epoche von
1775 bis 1825 charakteristisch ist, deutlich zum Ausdruck kommt: «Dans
le fonds ce n’est partout qu'une méme matiére homogene, dans laquelle les
combinaisons de circonstances ont de toute nécessité produit des nuances
plus ou moins tranchantes. Les mémes combinaisons ont eu les mémes
Effets dans les plages du monde les plus séparées. La civilisation arrive a
peu pres par les mémes degrés dans tous les pays, il n’y a que les Epoques
qui sont différentes8.» Nunmehr wird es moglich, die «Wilden» zu inte-
grieren, die nicht mehr in ihrer prinzipiellen Andersartigkeit gedacht wer-
den miissen, da ihre Gesellschaften als Momente eines umfassenderen welt-

- historischen Prozesses erscheinen. Was man an den Gesellschaften der
Primitiven friiher als «Absurditdten» bezeichnet hatte, wird jetzt lediglich
zu den erkldrbaren Uberbleibseln einer fritheren Entwicklungsstufe. Nicht
mehr der Riickgriff auf eine natiirliche und universelle Vernunft, sondern
eine Geschichtstheorie bestimmt nunmehr die Stellung des Abendlandes,
das als das einzigartige Resultat dieses Geschichtsprozesses erscheint, zu
den Wilden.

Die Schriften von Barthez, Buffon und Georg Forster, samtlich im
Jahre 1778 erschienen, sind deutliche Zeichen jenes Ubergangs, der fiir die
Entwicklung der Wissenschaften im letzten Drittel des achtzehnten Jahr-
hunderts typisch ist und der bis in das erste Drittel des neunzehnten Jahr-
hunderts andauert. Bezeichnend fiir jenen Ubergang ist etwa die vorsich-
tige, aber doch entschiedene Distanzierung von der Metaphysik und das
Sich-Herantasten an einen empirischen Standpunkt. Barthez, Buffon und
Forster hiatten im Jahre 1778 immer noch, wie Kant iiber zwanzig Jahre
zuvor, sagen konnen, sie hitten auf eine geringe Vermutung eine gefihr-
liche Reise gewagt (Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Him-
mels). Kennzeichnend fiir diese Schriften ist aber nicht zuletzt der Uber-
gang von einem naturgeschichtlichen Standpunkt zu einer Sichtweise, die
den Blick auf die Geschichtlichkeit der Natur mehr und mehr 6ffnen sollte.
Die Naturgeschichte wird zur Geschichte der Natur. Um abzuschliessen,
konnen wir zu den chronologischen Spielereien des Anfangs zuriickkehren:
denn 1778 ist das Todesjahr Rousseaus und Voltaires, doch auch jenes
Dritten, von dem schon lingst die Rede war, ohne dass er genannt wurde:
Linné.



GESCHICHTE DER NATUR 795

Anmerkungen

In diesem Beitrag greife ich auf Argumente zuriick, die ich in Buchform
ausfiihrlicher dargestellt habe: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel
kultureller Selbstverstidndlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19.
Jahrhunderts, Miinchen 1976. Vgl. auch Wolf Lepenies, Das Ende der
Naturgeschichte und der Beginn der Moderne, in: Studien zum Beginn der
modernen Welt, ed. W. Conze u. R. Koselleck, Stuttgart 1977, S.317—351.
Die Arbeiten an diesem Essay wurden durch einen Aufenthalt an der Mai-
son des Sciences de ’'Homme (Paris) im Friihjahr 1978 erheblich befordert.

1 Die Anregung, Buffons «<Epoques de
la terre» und Barthez’ «Nouveaux é1é-
mens . . .» nebeneinander zu stellen, ver-
danke ich Jacques Roger. — 2 Ich zitiere
Kant nach der Werk-Ausgabe von Wil-
helm Weischedel (Darmstadt 1968). -
3 Johann Gottfried Herder hat in den
«Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit» (1784) ebenfalls die
Vorstellung entwickelt, dass man ver-
schiedene <«Revolutionen» der Natur-
geschichte (Muscheln, Pflanzen, Tiere,
Menschen — so ist Herders Aufzih-
lung) miteinander vergleichen miisse.
- fried Herder hat in den «Ideen zur Philo-
sophie der Geschichte der Menschheit»
(1784) ebenfalls die Idee entwickelt, dass
Auch in diesem Zusammenhang hat dann
Kant in seiner Rezension der Herder-
schen Schrift von Ideen gesprochen, vor
denen die Vernunft zuriickschrecke. —
4+ Cf. Georges Canguilhem, L’Ecole de

Montpellier jugée par Auguste Comte,
in: Canguilhem, Etudes d’Histoire et de
Philosophie des Sciences, Paris 1970,
Seconde Edition, pp. 75-80. — 3 Man darf
dabei nicht vergessen, dass Barthez selbst
seine Zurechnung zur «Schule von Mont-
pellier» nicht vorgenommen hat. Aber
wissenschaftliche Schulen beweisen ihre
Existenz nicht nur dadurch, dass man
sich ihnen zurechnet, sondern auch da-
durch, dass man sich von ihnen distan-
ziert. — 8 Cf. Jacques Roger, Le manuscrit
des Epoques de la nature, Mémoires du
Muséum, Série C, tome X, Paris 1962, —
7 Cf. Wolf Lepenies, Eine vergessene Tra-
dition der deutschen Anthropologie. Wis-
senschaft vom Menschen und Politik bei
Georg Forster, in: Saeculum XXIV, 1:
pp. 50-78. — &8 Georg Forster, Antrittsrede
vor der Société des Antiquités de Cassel,
in: Forster, Samtliche Schriften, Bd. 8,
Berlin (DDR), S. 66.



	Von der Naturgeschichte zur Geschichte der Natur : erläutert an drei Schriften von Barthez, Buffon und Georg Foster aus dem Jahre 1778

