
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 10

Artikel: Von der Naturgeschichte zur Geschichte der Natur : erläutert an drei
Schriften von Barthez, Buffon und Georg Foster aus dem Jahre 1778

Autor: Lepenies, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolf Lepenies

Von der Naturgeschichte zur Geschichte
der Natur
Erläutert an drei Schriften von Barthez, Buffon und Georg Forster aus dem
Jahre 1778

Die Zeiten sind lange vorbei, in denen die Lebensdaten grosser Persönlichkeiten

als Gliederungsprinzip historischer Prozesse akzeptiert wurden. Mit
dem Aufkommen der Industrieepoche und der Durchsetzung künstlicher
Zeitmasse verliert die Orientierung an der Naturalzeit ihre Bedeutung - die
Aufklärung, die sich selbst wie keine andere geschichtliche Periode zuvor
um ihr eigenes Epochenbewusstsein bekümmerte, markiert das Ende der
Chronologie. Ob die «époque des lumières» wirklich mit dem «dix-
huitième» zusammenfalle, ist bereits im achtzehnten Jahrhundert selbst
umstritten; ein kritischer Geist wie Kant hat sich über die Chronologie nur
noch mokiert. Dennoch kann man gelegentlich auf Datierungen und
Gleichzeitigkeiten aufmerksam machen, wobei sich Einsichten ergeben,
die über den Zufall hinausweisen. So liegt es nahe, den entscheidenden
Wendepunkt in der Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts in jenem
Jahre 1859 zu vermuten, in dem Marx' «Kritik der Politischen Ökonomie»,
Darwins «Origin of Species» und Bachofens «Gräbersymbolik» erschienen
und Wagners «Tristan» uraufgeführt wurde. In Daten wie diesen bündeln
sich die geistigen Tendenzen einer Epoche.

Nicht anders verhält es sich mit 1778, dem Todesjahre Voltaires und
Rousseaus. Ging damit eine Epoche zu Ende? Fest steht, dass das Todesjahr

der beiden Philosophen am Beginn jener «Achsenzeit» oder, wie
Reinhart Koselleck sie genannt hat, «Sattelzeit» liegt, innerhalb derer im
ungefähren Zeitraum von 1775 bis 1825 sich die entscheidenden
politischen, ökonomischen und geistigen Strukturen des modernen Europas
herausbilden. In der Wissenschaftsgeschichte verhält es sich ebenso; diese

fünfzig Jahre markieren nicht zuletzt den Übergang von der traditionellen
Naturgeschichte zu einer historischen Betrachtungsweise der Natur, wie
sich überhaupt in dieser Zeitspanne das historische Denken durchsetzt.



788 GESCHICHTE DER NATUR

Um das Spiel mit der Chronologie fortzusetzen *, möchte ich diese
Tendenzen des neuen wissenschaftlichen Denkens, so vorläufig sie sich auch
immer ankündigen, an drei Schriften erläutern, die sämtlich im Jahre 1778
erschienen sind, nämlich an Paul-Joseph Barthez' «Nouveaux élémens de

la science de l'homme», an Buffons «Epoques de la nature» und an Georg
Forsters Antrittsrede vor der «Société des Antiquités de Cassel». Jenseits
der Zufälligkeiten, die das gemeinsame Entstehungsdatum dieser
Veröffentlichungen bestimmten, bietet sich der Vorteil einer gewissen
disziplinaren Breite: obwohl man in allen drei Fällen von Beiträgen zur
traditionellen Naturgeschichte sprechen könnte, treten hier bereits die Medizin,
die Geologie und die Anthropologie in den Vordergrund. Neben den
Schriften von Barthez, Buffon und Forster greife ich auf jene Phüosophie
zurück, die sich im Jahre 1778 noch in ihrer Inkubationszeit befindet; die
kritische Philosophie Kants, die nach zehnjähriger Vorbereitung im Jahre
1781 mit der «Kritik der reinen Vernunft» an die Öffentlichkeit tritt. Freilich

deuten sich die Übergänge im System der Wissenschaften schon lange
vorher, bereits in der vorkritischen Phase Kants, an.

Man kann bis ins Jahr 1755 zurückgehen, um die Keime der neuen
Naturauffassung freizulegen, bis hin zu Kants anonym erschienener
«Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels», in der er den Versuch

unternimmt, zwischen mechanischer und teleologischer Betrachtungsweise

der naturgeschichtlichen Phänomene zu vermitteln2. Die
«unerschrockene Gelassenheit», mit der Kant hier den «physischen Teil der
Weltwissenschaft» darstellen will, antizipiert in der Tat, trotz aller
Absicherungen gegenüber den geltenden religiösen Vorstellungen, die bis in
den Tonfall hinein sich später auch bei Buffons erdgeschichtlichen Werken
finden, eine neue und unbefangenere Einstellung gegenüber der Natur und
ihrem Schöpfergott. Entscheidend für die neue Einstellung zum Zeitproblem

ist Kants Auffassung, die Grundmaterie der Schöpfung als unmittelbare

Folge des göttlichen Daseins anzusehen, die Schöpfung aber als

unendlich zu konzipieren. Von der «sukzessiven Vollendung der Schöpfung»

ist die Rede und, noch deutlicher, davon, dass das Werk, welches die
Schöpfung nun zustande bringt, «ein Verhältnis zu der Zeit hat, die sie

darauf anwendet». Die Vorstellung einer Natur, zu deren wesentlichen
Merkmalen auch die Zeitlichkeit gehört, ist in Kants «Allgemeiner
Naturgeschichte und Theorie des Himmels» zumindest vorausgeahnt, nicht
zuletzt dort, wo er immer wieder mit Erstaunen die Zerstörungs- und zugleich
Schöpferkraft dieser Natur hervorhebt. Kant hat dabei gespürt, welche

Schwierigkeiten die Erarbeitung einer an Entwicklungsvorstellungen
orientierten Schöpfungs- oder Ursprungstheorie mit sich bringen würde, nicht
zuletzt darum, weil die verschiedenen Bereiche der Natur einer solchen



GESCHICHTE DER NATUR 789

Interpretation ganz unterschiedliche Schwierigkeiten entgegensetzten. Daher

ergibt sich auch Kants Überzeugung, «der Ursprung der ganzen
gegenwärtigen Verfassung des Weltbaues werde können eingesehen werden, ehe
die Erzeugung eines einzigen Krauts oder einer Raupe, aus mechanischen
Gründen, deutlich und vollständig kund werden wird». In die Sprache des

modernen, in Einzeldisziplinen ausdifferenzierten Wissenschaftssystemes
übertragen, ist hier die Leitfunktion, die die Himmels- und Erdwissenschaften,

die Astronomie und Geologie, bei der Durchsetzung des historischen

Weltbildes spielen sollten, bereits beschrieben. Botanik und Zoologie
konnten sich erst im Zusammenspiel mit ihnen, vor allem mit der Geologie,
zu einer zeitlichen Betrachtungsweise entwickeln. Ferner wird aus Kants
Bemerkung deutlich, wie sich die Differenz mechanischer und teleologischer

Erklärungsprinzipien später einmal disziplinar verfestigen sollte. Hier
finden sich die ersten Spuren einer Betrachtungsweise, die dann in der
«Kritik der Urteilskraft» (1790) zur Entwicklung einer Vorstellung von der
Natur als teleologischem System und zur Präzisierung der Organismuskonzeption

führten3. Die philosophischen Voraussetzungen für die Herausbildung

der Biologie waren damit gegeben.
Georges Canguilhem hat daher auch auf Kant zurückgegriffen, um die

eigentümliche Position Paul-Joseph Barthez' zu charakterisieren, der von
Comte so geschätzt, von Claude Bernard aber bereits für veraltet gehalten
wurde4. Comte, der die «excellente théorie logique» von Barthez den
Schriften Condillacs vorzog, sah sehr genau, welchen Fortschritt Barthez'
«Nouveaux élémens de la science de l'homme» Autoren wie Stahl gegenüber

darstellten. Hier war, bis in die Nomenklatur hinein (principe vital),
der Mechanismus erfolgreicher als durch die blosse vitalistische
Gegenreaktion bekämpft worden, und die Vorsicht, mit der Barthez seine Position

darstellte und verteidigte, zeugte eher für theoretische Stärke als
Schwäche. Denn Barthez müsste sich seiner Sache sehr sicher sein, um
behaupten zu können, zwar seien die Mechanisten von Stahl und den anderen
Animisten widerlegt worden, doch sei auch deren Grundannahme der
«âme pensante» falsch. Dass Comte Barthez dennoch nicht voll würdigen
konnte, geht wohl auch auf wissenschaftspolitische Motive zurück: Comte
kam es zunächst einmal darauf an, die Schule von Montpellier5 gegenüber
der Pariser Medizin auszuspielen. Für Canguilhem ist Barthez durch die
Einnahme eines im Kantschen Sinne «kritischen» Standpunktes bedeutsam,

in den «Nouveaux élémens» wird der Organismus-Begriff entscheidend

präzisiert, die Individualität des Organismus voll erfasst.
Damit hängt es auch zusammen, dass für Barthez die Wissenschaft vom

Menschen (science de l'homme) die erste der Wissenschaften sein wird,
wenn einmal ihre grundlegende Methode (vraie méthode de philosopher)



790 GESCHICHTE DER NATUR

entwickelt ist. Voraussetzung dafür ist die Zurückweisung jener Führungsrolle,

die die Chemie so lange für die Physiologie eingenommen hat. Erst
mit der Emanzipation von der Chemie wird sich die Physiologie zu einer
wirklichen Tatsachenwissenschaft (science de faits) entwickeln können, die
schliesslich auch zu einer fruchtbaren Verbindung der Wissenschaft vom
Menschen mit der medizinischen Praxis führen wird, weil das «principe
vital» nicht nur Leitidee für die physiologische Theorie ist, sondern die
Krankheitsursachen auch aus Affektionen des Lebensprinzips abgeleitet
werden können.

Die Widersprüche, die sich in Barthez' Werk finden, sind ein deutliches
Merkmal jener Übergangsepoche, in der sich die neuzeitliche Wissenschaft
herausbildet. Der Hinweis Georges Canguilhems, dass Barthez dabei einen
im Kantschen Sinne «kritischen Standpunkt» einnehme, liesse sich noch
erweitern: die Barthezsche Position, die den Mechanismus ablehnt, ohne
dabei einem militanten Vitalismus das Wort zu reden, entspricht der
Meinung Kants, die er in der Auseinandersetzung mit Herder äusserte, wonach
es in der Wissenschaft darauf ankomme, weder am physiologischen
Leitfaden tappen noch am metaphysischen fliegen zu wollen. Der nachdrückliche

Wert, den Barthez auf die Methodendiskussion legt, ist einerseits das
Zeichen einer jungen, ihres künftigen Ganges noch unsicheren Wissenschaft.

Die Methode selbst aber, die Barthez vertritt, zeichnet sich durch
eine selbstbewusste Bescheidenheit aus. Hierzu gehört, dass Barthez die
Natur des «principe vital» nur durch Negationen, durch Zweifel, durch
Vermutungen erkennen zu können glaubt. Dieser Skeptizismus ist durch
und durch wissenschaftlich, er ist das Kennzeichen einer ihrer Leistungen
sicheren, nicht einer unsicheren Disziplin: «II est utile de développer le
scepticisme de ces considérations, pour diriger plus sûrement l'étude des
forces et des affections de ce Principe» (Chapitre III: Considérations
sceptiques sur la nature du Principe Vital de l'Homme).

Werfen wir einen Blick auf Einzelheiten des Barthezschen Werkes, so
werden die darin enthaltenen Widersprüchlichkeiten noch sichtbarer. Auf
der einen Seite hängt Barthez durchaus noch Vorstellungen der klassischen
Naturgeschichte an, insbesondere da, wo sich Wendungen wie die von der
Stufenleiter der Wesen bei ihm erhalten haben («échelle de gradations»).
Auf der anderen Seite sieht er deutlich, dass die Naturgeschichte nicht
länger eine vorwiegend klassifikatorisch orientierte Disziplin bleiben darf.
Wenn Barthez lapidar erklärt, Namen seien uninteressant, so ist darin
Kritik an einer Disziplin enthalten, die lange Zeit wie die Botanik als

Namenswissenschaft, als «science de mots», charakterisiert worden war.
Den entscheidenden Schritt von einer vorwiegend klassifikatorisch
verfahrenden Naturgeschichte zur temporal orientierten Geschichte der Natur



GESCHICHTE DER NATUR 791

tut Barthez etwa, wenn er ausgiebig den Wert von Mortalitätsstatistiken
diskutiert und sich eingehend mit dem Wahrscheinlichkeitskalkül beschäftigt.

Hier wird deutlich, wie sehr zeitliche Faktoren an Bedeutung für eine

empirisch orientierte Medizin gewinnen. Auf ähnlicher Ebene liegt die
sorgfältige Berücksichtigung kulturvergleichender Daten, die Barthez
gelegentlich eine erstaunliche Detailkenntnis der Ethnographie seiner Epoche

- etwa in der Auseinandersetzung mit Meiners - zeigen lässt.
Noch überraschender sind die Hypothesen Barthez', die er zur

Kernannahme seiner Doktrin, zum «principal vital», formuliert. Hier sind
beispielsweise Annahmen zum Zusammenhang von Bedürfnisbefriedigung
und Appetenzstärke skizziert, die modernen Ergebnissen der Verhaltensforschung

sehr nahekommen; und wenn Barthez die Vermutung äussert,
möglicherweise sei das principe vital «une facultée innée, ou qui advient
au corps animal; et qui y produit et dirige, suivant des lois primordiales,
toutes les chaînes de mouvemens spontanés dont ce corps est susceptible»,
so fällt es schwer, dabei nicht an die entscheidenden Ausführungen
v. Hoists zur zentralnervösen Reizproduktion zu denken. Natürlich kommt
es mir nicht darauf an, Barthez' Werk durch den Nachweis derartiger
Antizipationen den Wert einer in der Wissenschaftsgeschichte höchst zweifelhaften

Aktualität zu verleihen. Wichtig erscheint es mir vielmehr, darauf
hinzuweisen, dass diese Antizipationen nicht das Ergebnis eines spekulativen

oder gar utopischen, sondern eines skeptischen Denkens sind. Ein
derartiger empirie-orientierter Skeptizismus scheint mir für die Übergangsepoche

zwischen den Jahren 1775 und 1825 bezeichnend zu sein.
Ähnlich wie für Barthez könnte man auch für die Daten der Buffon-

schen «Epoques de la nature» deren erstaunliche Übereinstimmung mit
den Ergebnissen der modernen Geologie hervorheben«. Freüich würde
man damit wiederum die wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung der
Buffonschen Schrift verkennen. Weit angemessener ist es, die «Epoques de
la Nature» (1778) mit der «Théorie de la terre» (1749) zu vergleichen, die
das grosse Vorhaben der «Histoire Naturelle» einleitet. An dieser ist
zunächst einmal die Begründung auffällig, mit der Buffon sie an den Anfang
der «Naturgeschichte» setzt. Die Geschichte der Erde wird nämlich als
«histoire générale» bezeichnet, die notwendigerweise der Fülle der
Einzelgeschichten («histoire particulière de ses productions») vorausgeht. Hierin
liegt sowohl eine gewisse Nähe zu Kant, der der Geschichte des Himmels
und der Erde einen ähnlichen Platz zugewiesen hatte, wie auch zu Barthez.
Wie Barthez nämlich die Physiologie, so bezeichnet Buffon die «Histoire
et théorie de la Terre» als erste Wissenschaft. Daran ist zweierlei bedeutsam:

einmal die ironische Distanzierung zu metaphysischen Wendungen
von der «prima philosophia», zum anderen das Selbstbewusstsein, mit dem



792 GESCHICHTE DER NATUR

hier eine Fundierung aller Wissenschaften - denn nur dann ist die Rede
von der «première science» sinnvoll - angestrebt wird. Auch dies ist das

Kennzeichen einer Übergangsepoche: die Rede von einer «ersten Wissenschaft»

ist sinnlos, solange identifizierbare Einzeldisziplinen noch gar nicht
existieren, sie wird es wiederum, wenn im Zuge der unaufhaltsamen
Spezialisierung des neuzeitlichen Wissenschaftssystems die einzelnen Fächer
sich voneinander isolieren. Der Anspruch, eine «erste Wissenschaft» zu
sein, kann nur in jenem Augenblick erhoben werden, da die einzelwissenschaftlichen

Disziplinen bereits im Entstehen begriffen sind. Hier wird der
Bruch zwischen zwei Perioden der Wissenschaftsentwicklung deutlich.

Am auffälligsten aber ist der Unterschied in der Behandlung des
Zeitproblems, der die «Théorie de la terre» und die «Epoques de la Nature»
voneinander trennt. Bekanntlich nimmt Buffon 1749 nur eine einzige
Epoche an; die Einheit der Schöpfungszeit ist für ihn unbestritten und
eigentlich auch unproblematisch. Erst in den «Epoques» - sicherlich einem
der am sorgfältigsten konzipierten Werke, das die Wissenschaftsgeschichte
überhaupt kennt - wird die geologische Chronologie geschaffen, erst hier
wird Buffon zum Geschichtsschreiber der Erde. Zwar wird auch in der
«Théorie de la terre» eine Vorahnung sichtbar von der Bedeutung, die das

Zeitproblem später gewinnen sollte, doch löst sich schliesslich aller Zweifel
in der harmonisierenden Gegenüberstellung menschlicher Kurzlebigkeit
und göttlicher Dauer auf: «Nous ne faisons pas réflexion que ce temps qui
nous manque, ne manque point à la Nature; nous voulons rapporter à

l'instant de notre existence les siècles passés et les âges à venir, sans
considérer que cet instant, la vie humaine, étendue même autant qu'elle peut
l'être par l'histoire, n'est qu'un point dans la durée, un seul fait dans
l'histoire des faits de Dieu» (Conclusion). Demgegenüber wird in den

«Epoques» die Geschichte der Erde als irreversibel betrachtet; das Prinzip
der «plenitudo», das - wie Lovejoy so überzeugend nachgewiesen hat - für
die klassische Konzeption der Naturgeschichte bestimmend ist, spielt keine
entscheidende Rolle mehr. Auffällig ist der Unterschied zwischen dem
ersten Discours und den oben skizzierten Schlussworten der «Théorie de la
terre». Der Epochenbegriff steht nun im Zentrum: «La nature s'est trouvé
dans différents états: la surface de la terre a pris successivement des formes
différentes; les cieux mêmes ont varié, et toutes les choses de l'univers
physique sont, comme celles du monde moral, dans un mouvement continuel

de variations successives» (Premier discours).
Auch wenn die «Epoques» den deutlichen Übergang von einer

raumorientierten zu einer verzeitlichten Geschichte markieren, wird darin der
naturgeschichtliche Standpunkt noch nicht aufgegeben. Nicht zuletzt zeigt
sich dieser naturgeschichtliche Restbestand im Fixismus, dem Buffon hier



GESCHICHTE DER NATUR 793

noch vollkommen anhängt und dem er nicht zuletzt deswegen gar nicht
entfliehen konnte, weil die vergleichende Anatomie zu dieser Zeit noch
nicht ausgebildet war. Eher dem traditionellen Argumentationsbestand
zuzurechnen sind auch die Vergleiche, die Buffon zwischen der bürgerlichen
Geschichte (histoire civile) und der Naturgeschichte anstellt. Sie dienen -
und dies ist ein vormoderner Zug - eher dazu, naturgeschichtlichen
Vorgängen eine moralische Qualität zu verleihen als umgekehrt, und wie es für
das neunzehnte Jahrhundert typisch werden wird, dazu, Aussagen über die
historia civilis zu verwissenschaftlichen.

Widersprüchlich sind die «Epoques» auch in bezug darauf, was man
ihre Stellung zum «Rousseauismus» des ersten und zweiten Discours nennen

könnte. Zum einen enthält die Buffonsche Epochenbeschreibung
durchaus Rousseausche Züge; so nimmt die Schilderung des Kältetodes,
dem die Erde entgegengeht, eine moralische Färbung an, und wenn Buffon
davon spricht, dass die ersten Tiere grösser als die heute lebenden waren,
wird damit wie bei Rousseau eine eigentümliche Verknüpfung von
Ursprung und Grösse hergestellt. Auf der anderen Seite - und diese Position
ist wohl doch die entscheidende - ist Buffon ein Bewunderer der zweiten,
vom Menschen umgeschaffenen, viel mehr als der ersten Natur, und der
Weg von der Urzeit bis zu den Epochen der Gegenwart stellt sich ihm als

Übergang vom Chaos zum Licht dar («du chaos à la lumière»). Nirgendwo
ist Buffon deutlicher Aufklärer und Anti-Rousseauist, wenn er davon
spricht, dass das erste Volk, das die Erde bewohnte, glücklich war, weil
es sehr wissend wurde

Im Grunde genommen aber nimmt Buffon zwischen Rousseauismus
und Anti-Rousseauismus keine eindeutige Stellung ein: «Néanmoins la
condition la plus méprisable de l'espèce humaine n'est pas celle du
sauvage, mais celle de ces nations au quart policés qui de tout temps ont été
les vrais fléaux de la nature humaine, et que les peuples civilisés ont encore
peine à contenir aujourd'hui: ils ont, comme nous l'avons dit, ravagé la
première terre heureuse, ils en ont arraché les germes du bonheur et
détruit les fruits de la science» (Septième Epoque).

Auch hierin trifft sich Georg Forster, der deutsche Anthropologe7, mit
Buffon. Es wäre der Mühe wert, genauestens herauszuarbeiten, wie bei
Forster die klassische naturgeschichtliche Tradition unter dem Einfluss
ethnographischer Felderfahrung zur «modernen» Völkerkunde oder
bereits Ethnologie wird. Schliesslich sollten wir in diesem Beitrag, der sich
derart auf das Jahr 1778 konzentriert, nicht vergessen, dass genau zu dieser

Zeit, zumindest im deutschen Sprachraum, die Begriffe «Völkerkunde»
und «Ethnographie» zum ersten Male verwendet werden, und zwar in
Johann Christoph Gatterers «Abriss der Geographie». Dass dieses Lehr-



794 GESCHICHTE DER NATUR

buch der Geographie im Jahre 1778 ausgerechnet von einem Göttinger
Ordinarius für Geschichte publiziert wurde, wäre einer gesonderten
Betrachtung wert.

Georg Forster hat am 12. Dezember 1778 vor der Société des
Antiquités de Cassel eine Antrittsrede gehalten, in welcher die Mischung räumlicher

und temporaler Geschichtsbetrachtung, wie sie für die Epoche von
1775 bis 1825 charakteristisch ist, deutlich zum Ausdruck kommt: «Dans
le fonds ce n'est partout qu'une même matière homogène, dans laquelle les
combinaisons de circonstances ont de toute nécessité produit des nuances
plus ou moins tranchantes. Les mêmes combinaisons ont eu les mêmes
Effets dans les plages du monde les plus séparées. La civilisation arrive à

peu près par les mêmes degrés dans tous les pays, il n'y a que les Epoques
qui sont différentes8.» Nunmehr wird es möglich, die «Wilden» zu
integrieren, die nicht mehr in ihrer prinzipiellen Andersartigkeit gedacht werden

müssen, da ihre Gesellschaften als Momente eines umfassenderen
welthistorischen Prozesses erscheinen. Was man an den Gesellschaften der
Primitiven früher als «Absurditäten» bezeichnet hatte, wird jetzt lediglich
zu den erklärbaren Überbleibseln einer früheren Entwicklungsstufe. Nicht
mehr der Rückgriff auf eine natürliche und universelle Vernunft, sondern
eine Geschichtstheorie bestimmt nunmehr die Stellung des Abendlandes,
das als das einzigartige Resultat dieses Geschichtsprozesses erscheint, zu
den Wilden.

Die Schriften von Barthez, Buffon und Georg Forster, sämtlich im
Jahre 1778 erschienen, sind deutliche Zeichen jenes Übergangs, der für die
Entwicklung der Wissenschaften im letzten Drittel des achtzehnten
Jahrhunderts typisch ist und der bis in das erste Drittel des neunzehnten
Jahrhunderts andauert. Bezeichnend für jenen Übergang ist etwa die vorsichtige,

aber doch entschiedene Distanzierung von der Metaphysik und das
Sich-Herantasten an einen empirischen Standpunkt. Barthez, Buffon und
Forster hätten im Jahre 1778 immer noch, wie Kant über zwanzig Jahre

zuvor, sagen können, sie hätten auf eine geringe Vermutung eine gefährliche

Reise gewagt (Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des
Himmels). Kennzeichnend für diese Schriften ist aber nicht zuletzt der Übergang

von einem naturgeschichtlichen Standpunkt zu einer Sichtweise, die
den Blick auf die Geschichtlichkeit der Natur mehr und mehr öffnen sollte.
Die Naturgeschichte wird zur Geschichte der Natur. Um abzuschliessen,
können wir zu den chronologischen Spielereien des Anfangs zurückkehren:
denn 1778 ist das Todesjahr Rousseaus und Voltaires, doch auch jenes
Dritten, von dem schon längst die Rede war, ohne dass er genannt wurde:
Linné.



GESCHICHTE DER NATUR 795

Anmerkungen

In diesem Beitrag greife ich auf Argumente zurück, die ich in Buchform
ausführlicher dargestellt habe: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel
kultureller Selbstverständlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19.

Jahrhunderts, München 1976. Vgl. auch Wolf Lepenies, Das Ende der
Naturgeschichte und der Beginn der Moderne, in: Studien zum Beginn der
modernen Welt, ed. W. Conze u. R. Koselleck, Stuttgart 1977, S. 317—351.
Die Arbeiten an diesem Essay wurden durch einen Aufenthalt an der Maison

des Sciences de l'Homme (Paris) im Frühjahr 1978 erheblich befördert.

1 Die Anregung, Buffons «Epoques de
la terre» und Barthez' «Nouveaux
élémens ...» nebeneinander zu stellen,
verdanke ich Jacques Roger. - 2 Ich zitiere
Kant nach der Werk-Ausgabe von
Wilhelm Weischedel (Darmstadt 1968). -
3 Johann Gottfried Herder hat in den
«Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit» (1784) ebenfalls die
Vorstellung entwickelt, dass man
verschiedene «Revolutionen» der
Naturgeschichte (Muscheln, Pflanzen, Tiere,
Menschen - so ist Herders Aufzählung)

miteinander vergleichen müsse,
fried Herder hat in den «Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit»
(1784) ebenfalls die Idee entwickelt, dass
Auch in diesem Zusammenhang hat dann
Kant in seiner Rezension der Herder-
schen Schrift von Ideen gesprochen, vor
denen die Vernunft zurückschrecke. -
4 Cf. Georges Canguilhem, L'Ecole de

Montpellier jugée par Auguste Comte,
in: Canguilhem, Etudes d'Histoire et de
Philosophie des Sciences, Paris 1970,
Seconde Edition, pp. 75-80. - 5 Man darf
dabei nicht vergessen, dass Barthez selbst
seine Zurechnung zur «Schule von
Montpellier» nicht vorgenommen hat. Aber
wissenschaftliche Schulen beweisen ihre
Existenz nicht nur dadurch, dass man
sich ihnen zurechnet, sondern auch
dadurch, dass man sich von ihnen distanziert.

-6 Cf. Jacques Roger, Le manuscrit
des Epoques de la nature, Mémoires du
Muséum, Série C, tome X, Paris 1962. -
7 Cf. Wolf Lepenies, Eine vergessene
Tradition der deutschen Anthropologie.
Wissenschaft vom Menschen und Politik bei
Georg Forster, in: Saeculum XXIV, 1:

pp. 50-78. -8 Georg Forster, Antrittsrede
vor der Société des Antiquités de Cassel,
in: Forster, Sämtliche Schriften, Bd. 8,
Berlin (DDR), S. 66.


	Von der Naturgeschichte zur Geschichte der Natur : erläutert an drei Schriften von Barthez, Buffon und Georg Foster aus dem Jahre 1778

