
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 10

Artikel: Über den philosophischen Stil in Voltaires "Candide"

Autor: Starobinski, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Starobinski

Über den philosophischen Stil in
Voltaires «Candide»

Verschiedenartige Elemente

Eine Erzählung? Sicher. Aber mehr noch die Nachahmung einer Erzählung.

Ich will sagen: deren Parodie, deren unbeschwerter Abglanz. Das
Wunderbare im «Candide» ist die Karikatur des Wunderbaren, dessen auf
die Spitze getriebene Fassung, die von vorneherein alle Vorschriften der

Gattung verwirft, seien es die des Abenteuerromans (hellenistischen
Ursprungs), des Schelmenromans oder des dem Unwirklichen noch mehr
zugewandten Märchens. Jede dieser Gattungen schafft, wenn ihre Regeln
eingehalten werden, ein fiktives Gesprächsniveau, innerhalb dessen die
Elemente aufeinander abgestimmt sind, so dass in der literarischen
Unwirklichkeit eine Wirkung von Homogenität erzeugt wird, welche symbolisch

an die Stelle der Erfahrung der Homogenität unserer «wirklichen»
Welt treten soll: so wird ein ästhetisches «Vertrauen» erschwindelt1.

Die Ereignisse in «Candide» und besonders die Art, wie sie sich
aneinanderreihen, entbehren nicht nur jeder Wahrscheinlichkeit: durch ihren
nichthomogenen Charakter offenbaren sie, dass sie nicht an das Vertrauen
des Lesers appellieren, dass sie ihm die Freiheit lassen: Scheintod,
unverhofftes Wiedersehen, schnellste Aufeinanderfolgen, Märchenland,
grenzenloser Reichtum — alles warnt uns davor, der Geschichte selbst unsere
ernsthafte Aufmerksamkeit zu schenken; alles verweist auf altbekannte
literarische Vorbilder, die der Lächerlichkeit beliebig preisgegeben sind,
indem sie der Reihe nach deformiert werden in einem Gleichnis, das lehrt,
dass man jeder Belehrung misstrauen soll.

Ein Spiel also? Gewiss! Aber ein Spiel, bei dem durch die Parodie
keine der heraufbeschworenen Situationen ausserhalb der Wirklichkeit
des Augenblicks besteht. In Deutschland wird Krieg geführt, massakriert
und vergewaltigt, in Portugal verbrennt man die Ketzer, bei den Wilden
Amerikas verschlingt man die Gefangenen, in Paris betrügt man beim
Spiel und neppt die naiven Kunden einer Dirne. «Candide» ist in mancher
Hinsicht nur ein Deckname, die Mindestidentität, welche man einer Person
verleihen muss, deren wesentliche Funktion ist, sich an der Welt, so wie
sie ist, zu stossen und sie dadurch zu enthüllen.



778 VOLTAIRES «CANDIDE»

Die Formel des «Candide» ist also das Zusammengestoppelte und das

«Pot-pourri». Ich meine damit nicht nur die kaleidoskopische Aufeinanderfolge

der Episoden, ich denke vor allem an die Mischung der
selbstzerstörerischen Fiktion und der unausweichlichen Wahrheit, an das
unstabile Gebilde, das sich aus erzählerischer Willkür und eindringender
Gewalt zusammensetzt. Die Freiheit des Inhalts geht Hand in Hand mit der
Besessenheit des allgegenwärtigen Bösen, das, wohin auch der Einzelne
sich wendet, jegliche Freiheit erdrückt. Durch diese unwahrscheinliche
Geschwindigkeit wird die Reise des Candide fast zu einer Gesamtschau
aller Länder der Welt; die Knappheit der Zeit des Erzählens ermöglicht
die Reise von einem Ort zum andern und auch eine Anhäufung von
Erfahrungen bezüglich Dummheit, Intoleranz und Machtmissbrauch. Der
Irrealismus der Erzählung macht die Erdoberfläche in allen Richtungen
begehbar und ermöglicht die Summierung der furchtbarsten Tatsachen,
von denen keine in Zweifel gezogen oder der Phantasie des Autors
zugeschrieben werden kann. Durch den systematischen Gebrauch des Spotts
und dank der Unbesiegbarkeit eines Helden, der knapp allen Gefahren
entrinnt, kann Voltaire die Heraufbeschwörung der scheusslichsten
Gewalttaten vervielfachen — zugunsten einer Strategie der wiederholten
Anklagen. Die Schreibkunst Voltaires bedient sich der Kürzungen, Ellipsen,
Litoten — also aller Formen des Abziehens; der Ausdruck des Gefühls
der Entrüstung hätte den Satz aufgebläht, die Klage verlängert, Zeit
gebraucht, um der «Wahrheit» des Gefühls Luft zu machen: so kommt eine

Verkürzung der affektiven Zeit, ein Effekt gefühlsmässiger Beschleunigung
zustande. Durch seine besondere Art falsch zu spielen, entgeht Voltaire
der Gefahr der sentimentalen Übertreibung und der rhetorischen Entgleisungen.

Das Bösartige erscheint noch klarer, hartnäckiger in einem Klima
der Trockenheit, das weder der Rührung noch dem Trost Raum lässt. In
«Candide» ist nichts von all dem Grauenhaften erfunden: Voltaire legt
einen Dokumentationsbericht vor, der, wenn auch vereinfacht und
stilisiert, dennoch eine Anthologie der Greueltaten darstellt, welche die
Zeitungen jedem aufmerksamen Europäer zur Kenntnis brachten. Vielleicht
finden wir in «Candide» in dichterischer Form das erste Beispiel einer
heute im Westen üblich gewordenen Haltung als Resultat des Fortschritts
der Informationsmedien: die Wahrnehmung aller Wunden der Menschheit

mittels einer Art schmerzlicher Sensibilität, welche ihr Nervensystem
über die ganze Erdoberfläche ausdehnt. Voltaire schaudert es ob dem
Leben auf dieser Erde: er kennt alle Herde der Ungerechtigkeit, alle
Zwänge, oder glaubt sie zu kennen; er zählt sie auf, konfrontiert und
vergleicht sie. Denn er ist zu intelligent, um das Unrecht nur der einen Seite

anzuprangern: er sieht, wie die gleichen Verbrechen von rivalisierenden



VOLTAIRES «CANDIDE» 779

Prinzen, gegnerischen Kirchen, «zivilisierten» und «wilden» Völkern
begangen werden.

Zwei Züge des Rokoko

Wenn die geschweifte Linie mit all ihrer unerwarteten Launenhaftigkeit
eine der für den Rokoko typischen Figuren ist, so sind die Reisen des Candide

und jene der Alten und Kunigundes deren reinste Transkription auf
der Erdkarte: der Zufall, die Begierde, die Verfolgungen führen zu so
unendlichen Umwegen, dass nichts als Umweg und keine Richtung bevorzugt

erscheint. Was den Appetit nach Neuem, nach «Pikantem» — eine
andere Neigung des Rokoko — betrifft, so ist er in höchstem Masse

zugegen.

Das Spiel, die Parodie, die Satire, die Anprangerung der Gewalt,
die philosophische Untersuchung: hiermit wird nicht nur ein Werk
aus verschiedenartigen Elementen geschaffen, sondern ein Text
ohnegleichen, der mit seinen Vorgängern nur polemische Beziehungen
haben will. Durch seine Verschiedenartigkeit, durch das Unvorhergesehene
und Anstössige der Abenteuer, das Unvorhergesehene des Reiseplans, die

Aufeinanderfolge der Überraschungen; durch die effektvolle Kürze jeder
Episode vereinigt Candide alle Rezepte des «Pikanten» und erzeugt jenes
höchste Reizmittel: das Neuartige. Der Besuch der Bibliothek von
Pococurante (Kap. 25) lässt alle Modelle der Vergangenheit Revue passieren,
die ganze literarische Institution: der überdrüssige Liebhaber spricht mit
Verachtung davon. Die Literatur scheint an ihrem Ende angelangt. «Candide»

ist das zusätzliche Buch, in welchem man die Vergangenheit
inventarisiert und das nach diesem Inventar kommt: das Buch ausserhalb der
Literatur, der Philosophie, das sich nichts aus Literatur und Philosophie
macht und das, wohlverstanden, nicht umhin kann, seinerseits eine andere
Literatur, eine andere Philosophie vorzuschlagen. «Es ist ein grosses
Vergnügen», sagt Cacamobo, «neue Dinge zu sehen und zu tun» 2.

Ein Archetyp: das verlachte Opfer

Es fällt jedoch nicht schwer, «Candide» auf eine «uralte» Form
zurückzuführen: jene der Posse (oder Pantomime), welche als Hilfsmittel die
höchste Virtuosität einsetzt, um das Gegenteil der Könnerschaft
darzustellen: das Pech und das linkische Wesen.

Nachdem es soviele andere Kommentatoren getan haben, muss man
hier nicht auf der Fröhlichkeit dieser Schrift ohne Schwere und Schat-



780 VOLTAIRES «CANDIDE»

ten verweilen, auf der Fertigkeit im Kunstgriff, Wiederholungen,
Kontraste und Verkürzungen souverän zu handhaben, nach eigenem Gutdünken

die syntaktische Zäsur zu verlegen, um Effekte des Gleichgewichts
oder des umgestürzten Gleichgewichts zu erzielen. Diese Beherrschung,
welche sich so wenig verbirgt, welche ihre Mittel so direkt zur Schau stellt,
ist für sich allein keine Quelle der Komik: sie wird es, indem sie die Nicht-
beherrschung zum Objekt nimmt, womit ich sagen will: die Geschichte
eines Jungen ohne Arglist, der von dem, was ihm zustösst, nichts bewältigen

kann und der von Missgeschick zu Missgeschick eilt. Wie bei vielen
Hanswursten beginnen seine Abenteuer mit einem Tritt in den Hintern;
wir lachen, während er weint, seufzt und verzweifelt.

Die überlegen aktive Erzählkunst berechnet und beherrscht all ihre
Effekte; und einer ihrer wichtigsten Effekte ist, ihr Gegenteil auszudrük-
ken, indem Candide fast bis zum Schluss seiner Abenteuer der Passivität3
und dem Erstaunen geweiht ist: Candide, der zuerst nur in Abhängigkeit
von andern spricht und handelt, sieht, wie seine Worte und seine
Handlungen sich ganz unverhältnismässig auswirken: er wird ständig ausserhalb
dessen getragen, was er erhofft oder vorgesehen hatte. Die ungewöhnliche
Arglist, welche der Erzähler entfaltet, lässt uns an den Missgeschicken
eines leicht zu hintergehenden Wesens teilhaben, das sein eigenes Schicksal
nicht in der Hand hat — bis auf den letzten Augenblick, wo die Zeit der
tätigen Stabilität zu beginnen scheint. So geht's auf der Bühne oder im
Zirkus jenem, der bei seinen Sprüngen stolpert, sie aber regelt wie Ballettschritte

und immer wieder glänzend auffängt. Den Zuschauer befällt ein
äusserst angenehmes Schwindelgefühl, wenn er sieht, wie mit solcher
technischer Überlegenheit das Schicksal eines Opfers gemimt wird4.

Besser gesagt: ein Schicksal, bei dem der Wunsch sein Objekt verfehlt,
es verliert, es nur verschlechtert wiederfindet, auf immer dem lebendig
bewahrten Bild unähnlich. Wenn nämlich nach dem Besuch im Eldorado
Candide den Schikanen entgeht, so wird er doch einer wesentlichen
Enttäuschung ausgesetzt; Kunigunde fehlt ihm, er denkt nur daran, wieder
zu ihr zu kommen. Und als er sie endlich erreicht, findet er sie so entstellt,
dass er «vor Schreck drei Schritte zurückweicht». So werden Gilles und
Pierrot betrogen: alles verschwört sich, um ihnen das zu rauben, was sie

zu besitzen glauben: sie stehen mit leeren Händen und schwerem Herzen
da. Vom ersten westfälischen Paradies bleibt für Candide nur die Erinnerung

an eine flüchtige Liebkosung hinter einem Paravent, eine Zärtlichkeit,
welche wohlverstanden auf Initiative Kunigundes genossen wurde; diese

«appetitliche» Frucht, welche sich ohne Widerstand anbot, wird verboten
bleiben; sie wird durch alle Hände gegangen sein, auch die brutalsten:
vergewaltigt, verkauft, ausgehalten, gedemütigt, auf alle Arten wird Kuni-



VOLTAIRES «CANDIDE» 781

gunde entwürdigt sein, bevor sie von Candide zurückgekauft wird, an
ihrem Leib wird sie alle Stigmata des «physischen und moralischen Leids»
erfahren haben, die Prägung einer bösartigen Welt und das Zeichen der
zerstörerischen Zeit. Das weibliche Wesen, aus dem Voltaire die Ursache
aller Wanderungen Candides macht — Ausstossung, Umherirren und Betteln

— ist nur ein Köder von Frische und Jugend, denn diese fallen der

Entstellung anheim: begehrt, solange sie fehlt und weil sie fehlt, ist die

wiedergefundene Kunigunde nur noch ein zänkisches, hässliches Frauenzimmer,

mit dem das Leben unzumutbar wäre, gäbe es nicht den Rückhalt
des zu bebauenden Gartens, die produktive Flucht in die Arbeit. Candide
wird von der Liebe genarrt: unter den Idealen, die in der Erzählung der

Zerstörung geweiht sind, steht denn auch der Mythos der Leidenschaft an
entsprechender Stelle. Die Versuchsperson Candide wird von einer Illusion
angetrieben, die genau dann zu Ende geht, als das geliebte Wesen nicht
mehr nur Bild und Name ist, sondern als «wirkliche» Person erscheint. Die
Clownerie besteht hier darin, dass aus dem lange hinausgeschobenen Besitz

eine doppelte Enttäuschung wird.
Doppeldeutige Ironie. Ein aufgeklärter, allwissender und freier Dichter;

ein naiver, ungeschickter, lange der Illusion verfallener, den Gesetzen der
Gewalttätigkeiten unterworfener Held. Der Bezug zwischen Autor und
Held ist jener der Ironie. (Dieser Bezug ist von Anfang an durch Ironie
gekennzeichnet, durch den häufigen Gebrauch dessen, was die klassische
Rhetorik im engeren Sinne mit Ironie bezeichnet: die zerstörende
Antiphrase, der Gebrauch der Wörter im Gegensatz zum ursprünglich gemeinten

Sinn: «Ein schönes Autodafé».)
Doch welche Funktion hat hier die Ironie? Sie soll dem Autor (und dem

Leser) nicht einen allzu leichten Sieg über die Unwissenheit eines durch
und durch schematischen Helden ermöglichen. Sie soll auch nicht seitens
des Schriftstellers das Bewusstsein einer Freiheit preisen, welche sich über
jede endliche Realität erhebt: Voltaire strebt nicht nach jener ungebundenen

Freiheit, mit welcher in der «romantischen» Ironie der Geist versucht,
sein gesondertes Reich zu sichern. Die Ironie im «Candide» hat die Funktion

einer Offensivwaffe; sie ist nach aussen gerichtet, sie führt den Kampf
der Vernunft gegen alles, was jene Autorität usurpiert, über welche einzig
der vernünftige Gedanke verfügen sollte.

Usurpierte Autorität: so erscheinen der theologische Diskurs und sein
Ersatz, der metaphysische Diskurs, nachdem einmal der Unterschied
zwischen der Welt, wie sie ist, und der utopischen Theodizee aufgezeigt ist.
Im gleichen Ausmass wie eine Kritik der damaligen Wirklichkeit ist «Candide»

die Kritik der abstrakten Behauptungen, welche eine mit sich
zufriedene Theorie über die Totalität der Welt entwickelt. Die Ereignisse der



782 VOLTAIRES «CANDIDE»

Reise auferlegen in ihrer Eigentümlichkeit, im Detail ihrer Reihenfolge,
der Lektion des Pangloss Dementi über Dementi. Kaum muss man den

gegnerischen Philosophien das Wort geben: jener des Wiedertäufers Jakob
und des Manichäers Martin. Die Tatsachen sorgen für die Erziehung
Candides; das Resultat ist gekennzeichnet vom Unterschied zwischen dem
ersten Kapitel, wo Candide respektvoll seinem predigenden Meister zuhört
und dem letzten, wo er ihm das Wort abschneidet. Die Ironie der
Voltaireschen Erzählung wird zur Komplizin der Antwort der Welt auf die
Euphorie des Systems.

Die «Spitzen» und das «Schneidende» der ironischen Diktion sekundieren

fröhlich die Grausamkeit des Realen und verleihen ihm eine
extreme Wildheit: die Weigerung wird mit einer Energie geführt, welche in
der bösartigen Gewalt aufgeht, deren Ankläger Voltaire gleichzeitig ist.
Verstümmelungen, Kastrationen, Amputationen widersprechen im Fleisch
der Individuen allen Behauptungen der Perfektion des Ganzen. Pangloss
verliert ein Auge und ein Ohr, die Alte einen Schenkel usw.. Die von
Krankheit, Krieg und Inquisition angerichteten Schäden werden mit einem
Schwung berichtet, in welchem sich das Vergnügen ausdrückt, die
optimistischen Illusionen in Stücke zu schlagen; der Körper der Menschen wird
dem Zugriff der UnvoUkommenheit und der unvernünftigen Brutalität
ausgeliefert: sogar in seinem Stil (dem Stil desWeglassens) mimt«Candide»
die physische Minderung, welche das Böse der Integrität der Wesen auferlegt,

dadurch mimt er die Replik der Welt auf das, was der Optimismus
glaubt, darüber sagen zu können. Gegen eine Metaphysik, welche die ewige
(von uns ungenügend wahrgenommene) Gegenwart eines Gesamtsinns des

Universums postuliert, stellt Voltaire eine Vernunft, welche überall das
Fehlen der erforderlichen Klarheit festhält und welche in diesem Mangel
selbst, in diesem skandalösen Defizit des Sinnes, den Elan seiner kämpferischen

Tätigkeit findet.
Aber nachdem sich die Ironie mit der Grausamkeit der Welt verbündet

hat, um das vorgefasste System zu verwerfen, wendet sie sich gegen die
Gewalt und die Ungerechtigkeit. Trotz der ausgelassenen Freude, mit der
er aufzeigt, wie die Lustseuche, das Gewitter, die bulgarischen Helden, die
schwarzen Piraten, die Inquisitoren leichtes Spiel haben gegen die
Glaubensartikel des Leibnizianismus, ist er über die auferlegten Leiden
entrüstet. Und trotz des sadistischen Akzentes, der sich hinter der Art
verbirgt, wie er den Triumph der Grausamkeit und der Intoleranz heraufbeschwört,

glaubt er nicht wie Sade, dass das Böse in all seinen Formen
Ausdruck des Naturgesetzes sei oder vielmehr glaubt er nicht, dass das Naturgesetz

als wohltätig gefeiert werden sollte. Der Determinismus, welcher
den Harngriess, die Lustseuche und die Erdbeben erzeugt, weist in der



VOLTAIRES «CANDIDE» 783

Natur keinerlei Bemühung um den Menschen auf. Zu diesen unvermeidlichen

Übeln, welche man nicht ohne Stöhnen ertragen kann, kommen die

überflüssigen Übel, welche die Einzelnen einander antun: wie kann man
ohne Empörung davon reden? Voltaire akzeptiert nicht: er gibt sein
Einverständnis nicht zu den Nöten, die er sozusagen mit der gleichen Bewegung

fast munter über seine Figuren regnen lässt.
Überangebot an Ironie, Verdoppelung der reagierenden Lebhaftigkeit.

Nachdem er den Bildern des Bösen freien Lauf gegeben hat, um das Dogma

des Optimismus zu widerlegen, wendet er sich gegen das Böse, weil er
Ungerechtigkeit und Fanatismus verabscheut. Der Stil Voltaires, der allgemein

als «geistreich», «schneidend», «sarkastisch» gekennzeichnet wird,
verdankt seinen spezifischen Charakter dem doppelten aggressiven Ziel,
das er verfolgt. Die meisten in «Candide» erzählten Ereignisse sind doppeldeutig:

sie weisen fröhlich auf die Nichtigkeit des Systems von Pangloss
hin; nachdem sie aber dem polemischen Schwung Genüge getan haben,
werden sie sogleich unerträglich. Diese Ereignisse, welche die optimistische
Illusion denunzieren, werden ihrerseits wegen ihrer Abscheulichkeit
angeprangert. Sie gehören zur Kategorie jener Tatsachen, an die Voltaire nicht
denken kann, ohne «vor Schrecken zu erschaudern» (häufiger Ausdruck in
seiner Korrespondenz und in seinen historischen Schriften). Das
«Zähneknirschen», das Flaubert bei Voltaire so treffend festgestellt hat, ist der

zusammengesetzte Effekt der Gleichzeitigkeit des polemischen Schwunges
und des Schreckensschauers: es kommt daher, dass jede der Wirklichkeiten,

die auf das Reden des Pangloss eine zerstörerische Wirkung ausüben,
ihrerseits ins Feuer einer unerbittlichen Kritik gerät. Das schreckliche
Ereignis, welches das vorherige Dogma Lügen straft, ist seinerseits Gegenstand

einer moralischen, ästhetischen und gefühlsmässigen Ablehnung.

Das Epiphänomen

Um solche Wirkungen zu erzielen, muss das Schreiben den Charakter der
letzten Instanz annehmen; der Voltairesche «Spott» betrifft und erfasst
nachträglich die ganze an ihrem Ende angelangte Erfahrung, den Abstand,
den die Kenntnis der Konsequenzen schafft. Das Spiel ist zu Ende: die
Ironie wirkt nachträglich. Auf dem Hintergrund der Vergangenheit ist
bereits die erste Rede des Pangloss lächerlich; so wie sie dargeboten wird, ist
sie schon durch einen Spott {eine Weisheit) höherer Art stigmatisiert,
welche wiederum das Produkt der Verneinungen ist, die der Metaphysik
von der Wirklichkeit und dann der Wirklichkeit durch den Anspruch der
praktischen Vernunft entgegengehalten werden. Wer wird in «Candide»
nicht bemerkt haben, welche Rolle am Ende so vieler Episoden die nach-



784 VOLTAIRES «CANDIDE»

denklichen Kommentare des Helden oder seiner Begleiter spielen? Diese

von der eigentlichen Erzählung gesonderten Kommentare heissen in der
rhetorischen Terminologie Epiphänomene. Ihre Funktion ist, ein
allgemeines Urteil abzugeben als Ausdruck eines selbstsicheren, aus einer Reihe

von einzelnen Tatsachen oder besonderen Gefühlen erworbenen Wissens.

Zögern wir nicht, hier auf diesen scheinbar schulmeisterlichen Ausdruck
zurückzugreifen: das Epiphänomen ist der Schlussausruf, der, indem er
eine «Lektion» formuliert, sie in eine Maxime oder eine «Moral» zusam-
menfasst. Immer wenn diese Stilfigur auftritt, wissen wir, dass eine Urteilskraft,

eine Macht der Vernunft am Werk ist, welche fähig sind, Distanz zu
nehmen und sich auf einer Ebene der Allgemeinheit festzulegen. Trotz des

Bezugs zur besonderen Situation (das Pachtgut auf dem Bosporus) bedeutet

der letzte Ausruf Candides — «aber wir müssen unseren Garten
bebauen» — für die ganze Erzählung einen «epiphänomenalen», weisen
Schluss, eine Entdeckung von universeller Tragweite, wo sich bestätigt
findet, was in den ersten Zeilen über den Helden gesagt worden war («er
hatte einen ziemlich geraden Verstand») und die ihm widerfahrenden
Missgeschicke und Prüfungen ebenfalls die anschliessende Aussage («mit dem
schlichtesten Geiste») bekräftigten, und das trotz des Bezugs auf eine
Gegebenheit (das Pachtgut). Die Ironie kann infolgedessen rückblickend spielen,

gemäss der erworbenen Erkenntnis und der am Endpunkt vollbrachten
Erziehung: das Umherirren und die Illusionen des naiven Abenteuers werden

von der schliesslich durch Wendung zur produktiven Arbeit gesicherten

Stabilität her erzählt. Man weiss nachträglich (aber Voltaire weiss es

bereits, als er zur Feder' greift), dass trotz aller Verluste, Enttäuschungen,
Verstümmelungen usw. die Arbeit stets eine Ressource bleibt. Übrigens kann
die Bemerkung, die wir über die Funktion der Ironie machten, für den Text
über Candide gesamthaft übernommen werden, um die Funktion des «Candide»

in der Existenz Voltaires zu bestimmen. Nach dem Tod von Madame
du Châtelet (deren philosophische Doktrin dem Wolffschen oder Pangloss-
schen Optimismus zuneigte), nach der preussischen Episode, nach der
Verhaftung in Frankfurt, nach der Suche nach einem Asyl und dem Landkauf

in Genf und Lausanne, hat «Candide» den Wert eines zusammenfassenden

Divertissements: im gleichen Atemzug fabuliert, travestiert,
karikiert er und drückt einen Entschluss aus; auf diese Weise befreit sich
Voltaire von der Vergangenheit durch die Magie eines Spasses, den er in
Dichtung verwandelt5. Was aber nicht Fiktion ist, das sind die Aufgaben

und Genugtuungen des Grundbesitzers: solcherart ist die spät errungene

Weisheit, die allgemeine Maxime, die als endgültiger Prüfstein das

Wahre vom Falschen, das Illusorische vom Festen unterscheidet. «Candide»

ist der Epilog, das Epiphänomen, das als Fabel gebotene Glaubens-



VOLTAIRES «CANDIDE» 785

bekenntnis der spät entdeckten praktischen Weisheit. Die Transposition
der persönlichen Missgeschicke in tragikomische Dichtung ist Bestandteil
dieser Weisheit selbst und lässt der tätigen Praxis freies Feld.

1 Müsste man «Candide» auf eine
Herkunft festlegen, ginge diese von Lu-
kian über Rabelais. - 2 Candide ou
l'Optimisme, kritische Ausgabe von André
Morize (Paris 1913), Kap. 14, S. 79. -
3 Über die Passivität, siehe die treffenden
Ausführungen von Christopher Thacker,
Seiten 10 ff., der Einführung seiner
kritischen Ausgabe des Candide (Genf 1968).

- 4 Einige literarische und malerische
Aspekte dieses «Themas» sind in meinem
«Porträt des Künstlers als Seiltänzer»
(Genf 1970) beschrieben. - 5 S. Geoffrey
Murray, Voltaire's Candide: the Protean
Gardener, 1755-1762. Studies on Voltaire
and the Eighteenth Century, Vol. LXIX
(Genf 1970).

EUROPA-ARCHIV
Zeitschrift für internationale Politik
Begründet von Wilhelm Cornides

Die im 33. Jahrgang erscheinende Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft
für Auswärtige Politik enthält neben Beiträgen und Berichten eine
ausführliche Dokumentation, eine anotierte Bibliographie zu Fragen der
Internationalen Politik sowie eine Chronologie des politischen Geschehens.

Aus dem Inhalt der letzten Folgen:
Konrad Seitz Die Europäische Gemeinschaft in einer Welt des Obergangs.

Die Rolle Europas bei der Gestaltung einer neuen Wirtschaftsordnung

Nach den Gipfeln von Bremen und Bonn: neue wirtschafts-
und währungspolitische Strategien in der Erprobung. Mit
Dokumenten

SALT II im Kreuzfeuer der Kritik. Zur inneramerikanischen
Kontroverse über die Sicherheitspolitik der Regierung Carter
Frankreich im internationalen Disput über die Kernenergie.
Die neue auswärtige Nuklearpolitik unter Giscard d'Estaing
Territorialkonflikte in Afrika und die Grundsätze der Organisation

für Afrikanische Einheit

Preis für das Jahresabonnement (24 Folgen einschliesslich ausführlichem
Sach- und Personenregister): DM 115.— zuzüglich Porto. Probehefte auf
Wunsch kostenlos.

Verlag für Internationale Politik GmbH
D -5300 Bonn 1, Stockenstrasse 1-5, Postfach 1529

Rudolf Herlt

Wolfgang Pordzik

Pierre Lellouche

Dietrich Kappeier


	Über den philosophischen Stil in Voltaires "Candide"

