
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

REVOLTE GEGEN EIN PROGRAMMIERTES PARADIES

Hans Boesch, «Der Kiosk»

Hans Boesch tut sich mit seinen Stoffen

schwer, und was er sich neuerdings

vorgenommen hat, ist nichts
Geringeres als die lebensbedrohend
gewordene Spannung zwischen Natur
und Technik, Umwelt und Wachstum,
oder wie wir die ökologische Sackgasse

auch immer bezeichnen wollen.
Man dürfte im Grunde nicht einmal
sagen, er nehme sich diese Thematik
vor: er ist vielmehr tief in sie
verstrickt und sieht sie keineswegs auf
Distanz. Kein Wunder, dass seine
Sätze nicht graziös und tänzerisch
daherkommen. Kraftvoll stapft dieser
Erzähler voran, seine Tritte hinterlassen

ihre Spur und an seinen Schuhen
klebt Erde. Die Kritik hat früh schon
festgestellt, dass die schwerblütige, ins
Geschehen selber verflochtene Schreibweise

von Hans Boesch die klare,
saubere Gegenüberstellung von Individuum

und Gesellschaft kaum erlaube.
In einer - übrigens durchaus
positiven - Charakterisierung finde ich die
Wendung von dem «fast chaotischen
Ineinander von Mensch und Umwelt».
Das ist wohl vor allem mit Bezug auf
den Roman Die Fliegenfalle gesagt,
der vor zehn Jahren erschien. Auch
darin schon stehen sich Natur und
Technik gegenüber, hier noch im
überblickbaren Bereich der Baustelle
in den Bergen. Und lebensbedrohend
ist hier eher die Natur in ihrer unge-
bändigten Gewalt, hilfreich eher die
Technik. Im soeben erschienenen
neuen Roman von Hans Boesch, Der
Kiosk, nach Umfang und Anspruch

zweifellos Höhepunkt und Hauptwerk
seines bisherigen Schaffens, droht das

technisch Machbare seinerseits den
Lebensgrund zu vernichten. Die Ver-
stricktheit des Erzählers, die
Ambivalenz, mit der er kämpft, wird erneut
sichtbar. Zwischen dem lyrischen Einssein

mit der Natur (etwa im Erstlingswerk

Der junge Os) und dem
zweckgebundenen Eingriff in sie durch den
Homo faber (im Roman Das Gerüst)
hat er immer schon seinen eigenen
Standort gesucht. Aber inzwischen hat
der Widerstreit kosmische Dimensionen

angenommen. Was auf den Stollen,

den Berg und die Baustelle
konzentriert war, ist jetzt ein Konflikt, der
das Schicksal der ganzen Menschheit
betrifft. Es verwundert daher nicht,
dass sich der Bogen dieses Romans
vom Archaisch-Mythischen bis zur
technischen Utopie und zur Science
fiction spannt. Die Sprache selbst
unterliegt dieser ungeheuren Zerreissprobe,

vom lyrischen Gedicht bis

zum schematischen Organigramm der
Stichworte. Und die technische Welt
ihrerseits ist gespalten: es gibt die
Baustelle in den Bergen, das einfache
Leben der Mineure und Bauführer,
des Ingenieurs und seiner fernen
Geliebten, und es gibt die abstrakte Welt
der Computer-Programme, des
Professors und seiner Assistenten in einem
Institut der kalten Zukunftsplanung.

Der Erzähler unternimmt heroische
Anstrengungen, die ins Allgemeine
und Letzte ausgreifende Thematik zu
bändigen, das «chaotische Ineinander»



722 HANS BOESCH «DER KIOSK»

auf Distanz zu halten und sowohl die
dionysischen Kräfte als auch die
technische Kunstwelt durch überblickbare
Vorgänge und scharf umrissene
Personen einsehbar zu machen. Formal
fällt auf, wie sehr er sich bemüht, die
Erzählperspektive klar durchzuhalten,
in verschiedenen Zeitebenen zwar,
jedoch aus der Sicht eines einzigen
Erzählers, zugleich der Hauptfigur des
Romans. Noch in dem Buch Die
Fliegenfalle bleibt lange unklar, wer denn
eigentlich erzähle; im Roman Der
Kiosk dagegen besteht darüber von
Anfang bis zum Schluss kein Zweifel,
und ausserdem hat das Buch sogar
einen Herausgeber, der ein Vor- und
ein Nachwort beisteuert, worin
klargestellt wird, dass dem vorliegenden
Bericht die Aufzeichnungen von Boos
zugrundeliegen, der in seinem Kiosk
verbrannt ist. Man hat die abgegriffenen

blauen Hefte nach dem Brand
in einem verschlossenen Abfallkübel
gefunden. Was Boos beobachtet, was
er erfahren hat und was er erinnert,
hat er - im Rollstuhl hinter dem
Kioskfenster sitzend - getreulich
aufgezeichnet. Wenn dies eine für Hans
Boesch eher neue und ungewohnte
formale Klarheit ist, so bleibt andererseits

der Dualismus von Natur und
Technik bestehen, der unentschiedene
Konflikt, in welchem die Menschen
der industrialisierten Welt in weit
vorgerückter Zeit stehen. In einer die Natur

feiernden, mythische Dimensionen
erschliessenden Sprache, die ihm wie
vielleicht keinem andern zeitgenössischen

Schriftsteller eigen ist, und in
der sachkundigen Beschreibung einer
utopischen gläsernen Unterwasserstadt,

in der nach dem Willen ihres
Erfinders ein paar auserwählte
Menschen allein noch überleben werden,

treibt der Erzähler den Antagonismus,
in den er selber verstrickt ist, zur letzten

Evidenz.
Was dennoch rätselhaft und eigentlich

ungeklärt bleibt, ist der Schauplatz,

auf dem der ausgebrannte Kiosk
gestanden hat. Der Leser mag sich ein
riesiges Forschungsinstitut denken,
einen Komplex von Gebäuden mit
Treppenhaus und Lichthof vielleicht,
mit dahinterliegenden älteren
Bauteilen, Trotte oder Waschküche etwa.
Einiges deutet auf ein Spitalzentrum,
es gibt jedenfalls den Spitaltrakt und
die Schwestern, es gibt das Fürsorgeamt

und darin das Fräulein Hübscher;
aber eine technische Hochschule,
vielleicht auch eine Produktionsstätte, ein
Labor für Elektronik, ein
Rechenzentrum, eine geheimnisvolle
Forschungsstätte, unter der freüich auch
eine Leichenhalle liegt: alle diese
Funktionen sind in dem labyrinthischen

Baukomplex vereinigt, der wie
eine architektonische Abbreviatur
verbetonierter Zivilisation anmutet. Im
Treppenhaus oder Treppenhof dieses

vage erkennbaren Komplexes steht der
Kiosk von Boos, eine ausgesparte
Koje, behangen mit bunten Illustrierten,

mit nackten Weibern auf dem
Titelblatt, mit riesigen Schlagzeilen,
und in den Regalen liegen Schleckzeug

und Raucherwaren, das Ganze
seinerseits ein zivilisatorischer
Auswuchs, aber verglichen mit der
sterilen Grossräumigkeit darum herum
eine Oase der Massstäblichkeit. Und
je mehr wir Boos kennenlernen, desto
deutlicher wird auch, dass es eine
Oase der Menschlichkeit ist, ein Re-
fugium des Lebens in seinen ursprünglichen,

naturhaften Äusserungen. Boos
hat vor allem die Kraft, sich zu
erinnern, er tut es mit allen Sinnen und



HANS BOESCH «DER KIOSK» 723

spürt dann selbst noch den feuchten
Moorboden zwischen seinen Zehen
hervorquellen; auch den frischen
Kuhfladen spürt er, in den er als Knabe
mit nackten Füssen getreten ist.
Indem er davon erzählt, sind Wärme
und Feuchtigkeit um seine nackten
Sohlen und Knöchel gegenwärtig,
obwohl er längst keine Beine mehr hat.
Denn Boos ist ein Krüppel mit zwei
Beinstümpfen, ein hilfloser,
aufgequollener Mann im Rollstuhl.

Von ihm erfährt der Leser durch
Vermittlung des Herausgebers, was in
dem nicht weiter definierten Institut
ausgeheckt wird. Da gibt es Adrien,
den Erfinder der Totalschau. Zusammen

mit seinen Assistenten, deren
bedeutendster Martin ist, treibt er ein
Projekt voran, von dem man vielleicht
sagen könnte, es sei die äusserste und
freilich absurde Konsequenz dessen,
was in der Sprache der Planer
Entsorgung genannt wird. Es sieht vor,
jenen Teil der Menschheit, der nach
dem Willen Adriens überleben soll, in
einer Unterwasserstadt einzuschlies-
sen, in gläsernen Zellen jeden einzelnen

für sich, jedoch total bedient von
totaler Verfügbarkeit. Durch Knopfdruck

wird er jede gewünschte Umwelt

dreidimensional und mit der
dazugehörigen Atmosphäre abrufen können,

ob Karibik oder Nordsee, ob
Stadt oder Land. Er kann abschalten
oder ein anderes Programm wählen,
kann sich zum Bürgermeister machen
oder jede andere Funktion in der
Gesellschaft für sich beanspruchen - es
ist alles im Computer der Totalschau
vorgesehen. Das Glück der
Auserwählten wird vollkommen sein, aber
freilich auch künstlich. Vorerst handelt

es sich zwar noch um ein Projekt,
wenn auch um ein fortgeschrittenes.

Einzelne Programme können bereits
ausprobiert werden. Man denkt
übrigens nicht daran, die Menschen brutal

auszurotten, die in der gläsernen
Wabenstruktur unter Wasser nicht
unterzubringen sind. Man wird sie

einfach aussterben lassen durch
Zusätze zu den Nahrungsmitteln, die sie

unfruchtbar machen. Wenn Adriens
Projekt einmal in die Realität umgesetzt

sein wird, dann hat die Technik
ihr jahrhundertelanges Wirken, ihre
Eroberung und totale Veränderung
der Erde durch einen letzten Meisterstreich

rückgängig gemacht. Der grünblaue

Planet wird dann wieder unberührt,

wie im Erdaltertum, geschichts-
los im All kreisen, und was von der
Menschheit noch übrig ist, haust dann
unsichtbar unter den Meeresfluten
und wird nie mehr irgendein Unheil
anrichten. Kein Unrat, kein Verkehr,
kein Lärm wird die Umwelt, die
paradiesische Ruhe stören. Die Menschen
selbst, soweit noch vorhanden, werden
längst in ihrer Verhaltensweise zum
Guten und Friedlichen hin verändert
sein: durch planvolle Selektion und
Zucht. Martin, der Hauptassistent
Adriens, erklärt es seiner Freundin Su

wie folgt: «Zum Gehorsamen hin werden

wir das Verhalten züchten, und,
unter uns gesagt, zum Langweiligen
hin, zum Kotzlangweiligen.»

Was verblüfft, ist die sinnliche Präsenz

dieser utopischen Konstruktion.
Die sterile, verwaltete Welt der
Laboratorien und Computersäle, so wenig
sie beschrieben und dargestellt ist, hat
Gegenwart in dem, was sie produziert.
Adrien, eine folgerichtige Spätform
von Hephäst und Mephistopheles, wohl
nicht ganz zufällig mit einer hölzernen
Beinprothese ausgestattet, plant «ganz
anders als etwa der dilettantische, alte



724 HANS BOESCH «DER KIOSK»

Herr Jeho va». Er lenkt sein Imperium
mit den Methoden und den Hilfsmitteln

des modernsten Managements.
Die starke Hoffnung jedoch, dass

Adriens perfekte Computerzukunft am
Ende dennoch nicht siegen, dass
Leben nicht zum Surrogat, nicht zum
Leben in der Konserve werde, geht
von ein paar Aussenseitern aus, die
zu Boos in engerer Beziehung stehen:
von Mac zum Beispiel oder von
Hanselmann, dem barfüssigen und
bärenstarken Hauswart, auch von Su, die
ein Kind erwartet. Was diese Gruppe
zusammenschliesst, ist nicht auf
Anhieb zu erkennen. Augenfällig aber
ist die Freundlichkeit, mit der diese

Randfiguren in Adriens Denkfabrik
miteinander umgehen, die Hilfsbereitschaft

und die Toleranz. Vielleicht
lässt sich sagen, dass sie, jeder auf
seine Weise, dem Leben mit allen
Freuden und Leiden, die es birgt,
unmittelbar zugetan sind, verschworene
Partisanen des Fühlens, Schmeckens
und Tastens, der Hautberührung, der
Sinnlichkeit, mit einem Wort: des
naturhaften Daseins. Und dies, obgleich

- oder weil - sie angeschlagen sind,
Versager, nicht sieg- und erfolgreiche
Menschen. Mac ist ein ehemaliger
Kampfflieger, trägt um seinen Leib
bis zum Hals ein gipsernes Korsett,
weil seine Wirbelsäule bei einem
Absturz lädiert worden ist, und schreibt
in seiner Bude pazifistische Manifeste
an die Jugend Amerikas. Zwischen-
hinein ergibt er sich dem Trunk. Aber
in all seiner Lädiertheit und Verschrobenheit

strahlt er menschliche Wärme
aus, ein Don Quichote der Moderne.
Vor allem aber ist es Boos selber, der
in seinen Erinnerungen an die Zeit
mit Eva, seiner Geliebten, und in seiner

zärtlichen, väterlichen Zuwendung

zu dem Mädchen Su eine Welt
beschwört, in der Sinnlichkeit, Liebe,
dionysisch beseelte Natur, Lachen und
Weinen ihr älteres Recht gegen die
geplante Zukunft behaupten. In ihrer
sinnenhaften, stellenweise orgiastischen
Sprache bilden diese Partien des

Romans den Gegenpol zu den Abstraktionen

von Adriens Totalschau. Und
ich meine, in ihnen vor allem erweise
sich Hans Boeschs schriftstellerische
Individualität, seine Originalität. Da
gibt es Kindheitserinnerungen, Boos
als Hirtenbub, Boos mit dem Mädchen

Albertina in ersten erotischen
Begegnungen, und da gibt es auch die
klare und starke «Partisanenmentalität»

der Ingenieure, Bauführer und
Mineure auf der Gebirgsbaustelle, Sa-

luz etwa, der mit Boos in den Bergen
herumsteigt in jener fernen Zeit vor
dem Unglück, das Boos beide Beine
kostet. All das ist Rahmen und
Orchestrierung der Liebesgeschichte, die
Boos in den abgegriffenen blauen Heften

aufgeschrieben hat, kraftvoll und
zart zugleich, ein Findling aus
Urgestein in der Literatur unserer
Gegenwart. Die Gefahr ist freilich
gegeben, dass da ein Ton unterläuft, der
zum «einfachen Leben», zur naturhaften

Einfalt verleiten könnte. Die
Hauptsätze beginnen dann mit «und»,
das Subjekt ist un- und überpersönlich

«man»: «Man sitzt auf einer Hose
und sieht ins Blinken hinein, in diesen
Schwall Licht, der durch das Schilf
drückt. Und man wischt den Torf
vom Rist, man reibt ihn zwischen den
Zehen heraus, weil die Füsse sich in
den Torf gegraben haben vorhin. Und
man hat noch die Kühle und die
Feuchte des schwarzen Torfs an der
Fussspitze.» Doch das Naturgefühl,
das in diesem grossen Roman seinen



HANS BOESCH «DER KIOSK» 725

Ausdruck findet, hat durchaus
kosmische Dimensionen: «Der Föhn
leckte die Sterne», heisst es einmal,
«alle die Brustwarzen, mit denen der
Himmel das Land säugt. Funkelnd
und herrlich und prangend gross
lutschte er sie. Und manchmal warf
er den Kopf zurück und schlug sich
die Zunge zwischen die Schenkel.»
Die schmatzende Sinnlichkeit dieses
Satzes steht hinter den saftigsten
Passagen aus dem Sturm und Drang nicht
zurück, etwa aus dem Maler Müller,
um ein Beispiel zu nennen.

Vernunft, Planung und technische
Wissenschaft bringen die Totalschau
als logische Konsequenz vorausgegangener

Entwicklungen hervor. Aber der
Mensch, wie Mac einmal ausruft, will
dieses sterile Glück nicht, er will sein
Paradies nicht, jedenfalls jenes nicht,
das man für ihn ausgewählt hat.
Adriens Konservenglück wird verworfen.
Dem utopischen Entwurf widersetzt
sich - formal gesehen - in Hans
Boeschs Roman Der Kiosk die an-
täisch-kosmische Sinnlichkeit. Und
vielleicht ist die brünstige, Natur und
Liebe feiernde Sprache die letzte
Waffe gegen eine Vereinnahmung des
Lebens durch Computer-Programme.
Eine Folge von Naturgedichten, den
Jahreszeiten thematisch zugeordnet,
behauptet sich gegen durchrationalisierte

Organigramme, in denen
abstrakte Begriffe wie «Abgrenzung des
Bereichs», «Bestandesaufnahme» und
«Analyse», verteilt auf ein mit
Verbindungslinien versehenes System von
Rechtecken, schon rein sprachlich
sichtbar machen, dass in diesem
grossartigen Buch der Aufstand gegen ein
programmiertes Paradies ausgebrochen

ist. In seinem Verschlag im
Treppenhaus, an den Rollstuhl gefesselt,

schreibt Boos gegen die falsche
Zukunft an und plädiert für die bessere,

preist er die leidenschaftliche, rauschhafte

Glückseligkeit des Lebens, wie
immer es sei, und denunziert damit
die Schatten blosser Funktionalität.
Der Science fiction, die über den realen

Zustand hinausweist, jedoch als
exakte Extrapolation, setzt er die Feier
der Liebe entgegen, und wenn sich
diese einer Sprache bedient, die in
unserer sachlich-nüchternen Zeit fast
befremdlich wirken mag, sollten wir
bedenken, dass es um die Entscheidung
geht zwischen dem Leben selbst und
seinem Surrogat.

Es gibt Autoren, die jederzeit mit
dem übereinstimmen, was die Stunde
geschlagen hat. Schwankungen und
Ausschläge der literarischen Mode
finden sie auf dem Posten. Vom neuen
Realismus nehmen sie mühelos die
Kurve zur neuen Innerlichkeit, pochen
auf gesellschaftliche Relevanz und
finden alsbald den Rückzug ins Private.
Einige erhalten sich diese zeitgemässe
Wendigkeit bis ins hohe Alter. Nichts
spricht gegen sie, sofern ihre
Wandlungsfähigkeit Gesprächsbereitschaft
ist, eine Spielart von Zeitgenossenschaft,

die Veränderung vorausfühlt
und vorantreibt. Hans Boesch jedoch
ist nicht von dieser Art. Im Rückblick
auf sein bisheriges Werk könnten
selbst Zweifel aufkommen, ob er
jemals ganz «richtig» lag in Hinsicht
auf die jeweils aktuellen Strömungen.
Aber man kann auch nicht sagen, sein
Schaffen liege ausserhalb der Zeit.
Sein zunächst ganz persönliches, durch
seine Veranlagung sowohl wie durch
seinen Beruf als Planer gegebenes
Problem ist auch ein zentrales Problem
unserer Zeit. Hans Boesch ist ein
Einzelgänger, eine Figur für sich, auch in



726 HANS BOESCH «DER KIOSK»

diesem Buch, das nach Umfang,
Gehalt und formaler Meisterschaft sein

Hauptwerk genannt werden darf. Aber
er ist ein Einzelgänger, der uns ein
Gegenbild entwirft. In dieser Zeit, in
der die Schwierigkeiten und Spannungen

zwischen den Geschlechtern
absonderliche literarische Blüten
treiben, Frauenliteratur und Männerliteratur

von grundlegend gestörten
Verhältnissen zeugen, schreibt dieser Autor

eine rundum überzeugende
Liebesgeschichte, deren Wahrhaftigkeit be¬

troffen macht. Er erzählt die
Geschichte einer Schwangerschaft und
macht sichtbar, wie selbst in feindlicher

Umwelt Hoffnung nicht
erlischt. Sein Roman ist die
sprachmächtige Feier des Daseins, seiner
verglasten Erstarrung siegreich
entgegengestellt.

Anton Krättli

1 Hans Boesch, Der Kiosk. Roman.
Artemis Verlag, Zürich und München
1978.

EIN MANN OHNE ICH WIRD ZUR LITERARISCHEN FIGUR

Zu Peter Härtlings neuem Roman

«Mir fehlt ein Stück meines
Lebens. Die Zeit hat mir meine
Vergangenheit verdorben meine
Phantasie reicht nicht aus, mich
neu und anders zu erinnern.»

Zum zweitenmal nach dem 1974
erschienenen Roman Eine Frau erzählt
Peter Härtling die Lebensgeschichte
eines Menschen unserer Zeit,
Zeitgeschichte in ihrer Auswirkung auf
einen Einzelnen - ohne Brüche und
Sprünge, fortlaufend, chronologisch.
Es könnte sein, dass diese Rückkehr
zum scheinbar einfachen, für den Leser

freilich keineswegs nur bequemen
Erzählen hier wie beim früheren
Roman nicht nur auf Bewunderung,
sondern auch auf Kritik stösst; jedoch
dürfte die Diskussion über die
Berechtigung dieser Erzählart wenig
fruchtbar sein: der Ansatzpunkt zum
Verständnis des Romans liegt in der
zentralen Figur; von ihr her gesehen
erweist sich die Form, die den Einzelnen

unter dem Druck der Geschichte
zeigt, als zwingend.

«Aus dir wird nie ein richtiger

Mann»: dieser Vorwurf des Vaters,
«Kehrreim seiner Kindertage», hat
leitmotivischen, ja schicksalhaften
Charakter im Leben des Hubert
Windisch. Nicht zufällig stellt Härtling in
seinem zweiten biographischen
Roman neben die Katharina Perchtmann
aus Eine Frau ein männliches
Pendant, eine männliche Gegenfigur. Man
könnte, freilich mit Vorsicht, den
Roman Hubert oder die Rückkehr nach
Casablanca» als eine literarische
Auseinandersetzung mit dem in den letzten

Jahren viel diskutierten, heftig
attackierten «Männlichkeitsmythos»
bezeichnen, als die wohl erste wirklich

gelungene, literarisch überzeugende

Auseinandersetzung, gelungen
deshalb, weil das Problem darin nicht
explizit behandelt wird, weil nicht
ideologisch argumentiert wird (es gibt
ja sexistische Ideologien verschiedener
Art so gut wie politische).

Hubert Windisch wird nicht
dargestellt als ein exemplarischer Mann
und auch nicht einfach als das
stellvertretende Opfer der Männergesellschaft,

sondern er ist ein einzelner



PETER HÄRTLING 727

Mensch männlichen Geschlechts (aber
ohne die von einem Mann geforderte
Härte), mit einer sehr besonderen
Geschichte - was nicht heisst, dass er den
Leser nichts angeht und keine allgemeinere

Bedeutung gewinnt. Erzählt wird
zunächst eine Kindheit in den zwanziger

und dreissiger Jahren, dominiert
von einemVater, der im Sandkasten die
alten deutschen Schlachten nachspielt
und die Kartoffelernte mit militärischem

Drill aufzieht. Der spätere
SS-Obersturmbannführer und
Judenmörder prägt sich dem Kind durch
Gewalt und Schrecken unauslöschlich
ein, ohne doch je als Vorbild zu
wirken; er zerstört dem wohl nach
Anlage träumerischen und zarten Jungen
die eigenen Spiele, prügelt ihm die
Träume aus dem Kopf, zerstört ein
Ich, bevor es sich gebüdet.

«Männer. Wenn ich an sie denke,
sehe ich eine Versammlung von
Zerrbildern», sagt die Mutter, die selber
aus einer OffiziersfamUie stammt, sich
vom Ehemann distanziert und doch
nie lösen kann. Männlichkeit erscheint
in diesem Buch zunächst in der
martialischen Variante, wie sie unter dem
Nationalsozialismus tatsächlich ins
Pathologische gesteigert wurde. Die
Anfänge des Romans mögen von
heute gesehen ausnahmehaft wirken:
die Existenz solcher Extremsituationen

kann aber nur bezweifeln, wer
die Existenz von Nationalsozialismus
und Konzentrationslagern leugnet.
Später verliert die Geschichte des
Hubert Windisch das Ausnahmehafte, sie
verläuft im Durchschnittlichen,
äusserlich fast in einem Schonraum. Der
Sohn des SS-Mannes, von den
Vorgesetzten als Schatten seines Vaters
verachtet, kommt als Soldat in eine
Schreibstube, überlebt so den Krieg,

gerät durch Zufall in amerikanische
und nicht in russische Gefangenschaft,
wird früh entlassen, kann die Position
seines Vaters (der bei Kriegsende
Selbstmord begeht) verbergen, ein
Studium abschliessen, macht Karriere in
der Administration einer Zeitung, die
ihm erst spät abgeschnitten wird.

Aber: die Geschichte so erzählen,
heisst die Hauptsache verfehlen. Es
geht nicht einfach um eine
Lebensgeschichte in wirren Zeitläufen
unseres Jahrhunderts, sondern da bewegt
sich einer durch diese Geschichte,
durch Krieg, Kriegsende, durch Entsetzen

und Zusammenbruch, und nimmt
kaum etwas wahr. Er wehrt ab, wenn
Mutter und Freundin ihm von
Judenverfolgungen erzählen, weicht vor
tschechischen Partisanen zurück. Er
kann die Wirklichkeit nicht sehen,
weil es die Welt seines Vaters ist:
seine eigentliche Existenz spielt sich

von früher Kindheit an in Tagträumen

ab, in denen er den Vater und
dessen Welt besiegt und zu denen ihm
zunächst Helden- und Kriegsbücher,
dann amerikanische Filme, vor allem
mit Humphrey Bogart, Anregung und
Material liefern.

So einfach, leicht verständlich das

Buch erzählt ist, so unheimlich, schwer
durchschaubar ist die Hauptfigur. Ein
Träumer, das sagt sich leicht; was
aber ist er, wenn er nicht träumt?
Nicht einfach ein Mann ohne
Eigenschaften, sondern, schlimmer, ein
Mann ohne Ich, einer, dem sein Ich
früh zerstört wurde und der nur leben
kann, wenn er sich in Ersatzbildern
findet, sich so weit mit ihnen identifiziert,

bis er Episoden ihres Lebens als
seine eigene Geschichte erzählt.

Hier mag sich die Erinnerung an
Frischs Stiller aufdrängen - der ja



728 PETER HÄRTLING

auch kein «richtiger Mann» war, und
der sein eigenes Leben nur in Form
von Geschichten erzählen konnte.
Aber der Vergleich führt nicht allzu
weit, vielleicht nur bis zur Einsicht,
wie radikal Härtlings scheinbar so
einfache Darstellung ist. Denn im
Gegensatz zu Stiller, der seine Geschichten

braucht, weil er seine innere Welt
sonst nicht ausdrücken kann (diese
innere Welt, die vorhanden ist, noch
wenn er sich der «Nichtigkeit»
bezichtigt), im Gegensatz dazu vermag
Hubert nur zu leben, zu fühlen und
zu lieben, wenn er sich eine Geschichte
erzählt, an deren Muster er sich halten

kann. Er schaut sich selber beim
leben zu wie einem zweiten.

Aber nicht nur der Vergleich mit
Stiller drängt sich auf, sondern auch
mit der Katharina Perchtmann aus
Eine Frau, dieser seiner weiblichen
Zeitgenossin. Während es ihr,
vielleicht gerade weil sie als Frau zum
vornherein am Rande des geschichtlichen

Geschehens stand, noch in
widrigsten Umständen gelingt, ein Stück
Eigenleben zu retten, während sie von
Jahr zu Jahr schärferes Profil
gewinnt, mehr Mut auch, eine reichere
Persönlichkeit, wird HubertWindisch,
ein unmännlicher Mann in einer
hypermännlichen Zeit, mehr und mehr
ins Abseits, in eine gespenstische
Form der Inexistenz, des scheinhaften
Daseins gedrängt.

«Vielleicht war er zwanzig Jahre
nicht er selbst gewesen. Vielleicht
gelang es ihm jetzt, sich zu fassen, zu
spüren, aus sich selbst zu handeln,
sich zu widersetzen», so stellt er selber
bei Kriegsende fest. Es könnte dies
der Ansatz sein zu einem neuen
Leben. Aber die nächsten Zeilen schon
zeigen, dass der Versuch zum Schei¬

tern verurteilt ist: Hubert beobachtet
bewundernd die Amerikaner, in deren
Kasino er als Kellner arbeitet, und er
macht sich, hartnäckig, fast verbissen,
daran, ihren Gang zu kopieren.

«So, wie die gehen, schlendern,
ihren Gang vorführen. Er wusste
nicht, woher sie es hatten, ob es ihnen
angeboren war, beigebracht wurde, ob
sie sich erinnerten und woran,
vielleicht an den sanften, der Erde
schmeichelnden Lauf der Indianer, an
den Flug der Mokassins, an das listige,
dem Wind ausweichende Anschleichen

der Trapper, an das kräftige,
selbstbewusste Auftreten der
Westfahrer, an den sporenklirrenden,
todessüchtigen Stiefeltanz der Desperados,
an den eitlen, hastigen, launischen
Gang der Geschäftsleute, an den
schlurfenden, von aller Weite müden
Schritt der Tramps.»

Der Sinn dieser Bewunderung und
Nachahmung ist nur allzu klar. Da
sucht sich einer gegen den Vater
aufzulehnen, der auch nach seinem Tod
in ihm noch übermächtig ist, er
identifiziert sich dazu mit jenen, die dessen

Welt besiegten und die sich von
ihm scharf unterscheiden. Und er
weiss doch schon jetzt, dass er etwas
nachahmt, das auch ihm fremd ist,
weil von anderer Erinnerung getragen
als die seine:

«Nicht an Märsche und Kommandos,

an einen Kinderleib, der sich unter

Prügeln versteifte, an Träume,
durch die Uniformen paradieren, links
zweidreivier, links zweidreivier,
sondern die Erinnerung an Savannen, an
Asphaltbänder, die in den Horizont
gleiten, an Stadtdschungel, an die
Gelassenheit der Lehrer, an die
Selbstsicherheit im Umgang mit einer
immer grösser werdenden Welt.»



PETER HÄRTLING 729

Man kann diesen Text als eine Art
Schlüsselstelle lesen. Da sucht ein
Mensch einen neuen Gang, eine neue
Art des Bewegens, des Fortschreitens,
sucht damit auch ein neues Ich und
die Möglichkeit, einer als feindlich
und zerstörerisch erfahrenen Welt
Widerstand zu bieten - und er kommt
über die Nachahmung nicht hinaus.
Er fragt sich denn auch, «ob er nicht
mehr als vorher nichts sei».

Wichtiger, unheimlicher als sein
Kopieren einer fremden Gang- und
Lebensart ist sein Sich-Verlieren in
Tagträumen, die nicht etwa die
Vorstellung einer Utopie enthalten, nicht
das Bild einer Welt, in der es nicht
mehr nötig wäre, ein Held zu sein, in
der es keine Kämpfe gibt, in der ein
Mensch wie er seine Phantasie frei
entfalten könnte. Seine Träume sind
Flucht und Auflehnung zugleich; in
ihnen leistet er dem Vater und dessen

Nachfolgern jenen Widerstand, den er
in der Wirklichkeit nur in Augenblicken

und folgenlos wagt. Das
Heldische und Kämpferische, das er am
Vater hasste, hat sich ihm so
eingeprägt, dass es in seinen Träumen
wieder auftaucht, freilich in neuer,
anderer Form, die ihm die amerikanischen

Filme vermitteln: nicht als
uniformierter Kampf von Armeen,
sondern als Auflehnung eines Einzelnen,

abenteuerlich und verzweifelt,
«von jener handelnden Melancholie»
(die er bei Humphrey Bogart erfährt),
«der alles Pathos abhanden gekommen

war, weil sie sich selbst gar nicht
ernst nahm».

Seine eigene Geschichte, die
gewissermassen neben seiner beruflichen
Karriere herläuft, wird mehr und mehr
zu einer Geschichte der Rollen Humphrey

Bogarts und findet ein zugleich

grossartiges und unheimliches Finale
in einer späten Begegnung und
restlosen Identifikation mit dem Film
«Casablanca». Mit Hilfe dieses Films
schreibt er seine eigene
Lebensgeschichte, seine Erinnerung an den

Krieg um, nach seinen Wünschen und
späten Einsichten. Er, der in
Wirklichkeit vor den Vertretern des
tschechischen Widerstandes zurückscheute,
wird im filmischenTagtraum zu ihrem
Verbündeten und Helfer, zu einem
einsamen Helden, der anerkennen
kann, dass es einen Grösseren und
Wichtigeren als ihn gibt.

Das Leben dieses Einzelnen ist von
der Geschichte geprägt; die Zeit
drängt ihn aus seinem Ich, aus seiner
Wirklichkeit hinaus. Man kann das
Buch deshalb mit gutem Grund als
einen Zeitroman bezeichnen, freilich
in einer bewusst eingeengten Form:
erzählt wird nur, was dieser Einzelne,
der sehenden Auges und doch blind
durch die Zeit geht, wahrnimmt, und
das sind nur die äussersten Ausläufer
der grossen Ereignisse. (Wie viel mehr
Zeit hat Härtling eingebracht in Eine
Frau, dies mit Grund, der wachen
Aufmerksamkeit seiner Heldin
entsprechend!) - Aber man kann den
Roman auch lesen als einen
gespenstischen Entwicklungsroman, in dem
die Entwicklung des Helden sich in
Träumen vollzieht, während sein ge-
lebtes Leben leer bleibt. Nicht zuletzt
nämlich ist das Buch ein grossartiger
psychologischer Roman, freilich nicht
in der Art der neuen Innerlichkeit»:
der Stil ist sachlich berichtend, genau,
fast trocken; Fakten werden erwähnt,
es gibt kein Verweilen auf der Befindlichkeit

eines Menschen, nur, in die
Erzählung eingefügt, knappe, fast
punktuelle Beobachtungen und Ana-



730 PETER HÄRTLING

lysen. Aber ich glaube nicht, dass in
einem literarischen Werk bisher das
Phänomen des Tagtraums (der ja
nicht nur das Produkt einer bestimmten

Zeit ist, den es heute so gut gibt
wie gestern), sein Entstehen, seine
Funktion, aber auch die ihm
innewohnende tödliche Gefahr, so klug,
so hintergründig, so eindrücklich
dargestellt worden ist. Man macht
deshalb als Leser die paradoxe Erfah¬

rung, dass Hubert Windisch, dieser
Mann ohne Ich, doch als Mensch in
der Erinnerung bleibt; er wird zu
einer literarischen Figur, mit der wohl
nicht nur unsere Zeit leben wird.

Elsbeth Pulver

1 Peter Härtling, Hubert oder Die
Rückkehr nach Casablanca. Roman.
Luchterhand Verlag, Darmstadt und
Neuwied 1978.

DÜRRENMATT AUS DER FERNE GESEHEN

Wie lässt sich ein Theaterautor
verstehen, der aus der Reihe zu tanzen
liebt, aber auch das Gespür dafür hat,
was jetzt und hier erfolgreich sein
könnte? Der Publikum und Kritiker
immer wieder durch Geniestreiche
und Absonderlichkeiten verwirrt hat?
Gisbert Kranz, der verdiente katholische

Theologe und Literaturwissenschafter

aus Aachen, geht in seinem
Artikel des vor kurzem erschienenen
Lexikons der christlichen Weltliteratur

vom Phänomen Verwirrung aus:
«Kein Dramatiker der Gegenwart
wurde so verrissen wie er. Was die
Kritiker an Beckett, Ionesco und Bernhard

loben, das tadeln sie, wenn es

von Dürrenmatt stammt. Sie hängen
ihm Etiketts an wie Kabarett,
Klamauk, Räuberpistole, Moritat, Panoptikum

und Kolportage; sie werfen ihm
vor, er sei blasphemisch, obszön,
frivol, zynisch, er treibe mit Entsetzen
Scherz; und so glauben sie, dieses
ungemütliche Genie ästhetisch oder
moralisch erledigt zu haben. Aber was
die Kritiker auch sagen mögen, es ist
unverwüstlich. Der Totgesagte ist
immer wieder da, wie Schwitter 1.»

Für eine einigermassen sachliche
Beurteilung des seltsamen Phänomens

braucht es Distanz. Weil kein Betrachter

sich von seiner Zeitgenossenschaft
dispensieren kann, liegt heute die
Chance im Geographischen. Timo
Tiusanen hat in Finnland, zusammen
mit Sakari Puurunen, zum Beispiel
die «Alte Dame» inszeniert, dort und
in Amerika theaterwissenschaftliche
Bücher publiziert und gibt seine Studie

zu den Stücken, den Prosawerken
und der Theorie Dürrenmatts in der
renommierten Princeton Press heraus

2. Die Gefahr lokalpatriotischer
und politischer Vorurteile, wie sie in
Bern oder Zürich virulent sind, fällt
also dahin.

Wir erfahren in diesem Produkt
aus der Ferne mehr Neues, was
Details anbelangt, als in den meisten
deutsch geschriebenen Monographien
der letzten Jahre, lesen die meisten
sorgfältig und objektiv gehaltenen
Analysen mit Gewinn und freuen uns
an der gediegenen Ausgabe mit Index,
Werkliste, Bibliographie und
Abbildungen. Auf den 486 Seiten bemerkte
ich nur einen Druckfehler: Shaefer
statt Schaefer. Besonders Adaptionen
wie «Play Strindberg» werden mit
einer Genauigkeit kommentiert wie
bisher meines Wissens nirgends. Ein



DÜRRENMATT 731

immenses Material wird vorgelegt,
und Tiusanen hat sich augenscheinlich

zuverlässiger Mitarbeiter
versichert. Die Reaktion der Presse wird
ernst genommen, und es ist erstaunlich,

wie sogar Lokalblätter, die weder
in Helsinki noch Princeton aufliegen,
berücksichtigt werden. Das ist wertvoll,

weil in den üblichen Bibliographien

bekanntlich wohl Zeitschriften,
aber keine Zeitungsrezensionen
vermerkt werden. Details werden soi-
gniert; Seite 366 kann man lernen,
dass das erste Wort von «Porträt eines
Planeten» in Zürich und Düsseldorf
mit ai, in Berlin und in der Buchausgabe

mit ä buchstabiert wurde.
Die Kommentare zeugen von

Hochachtung vor dem Werk, ja Liebe - die
aber nicht blind macht. Neben
minuziösen Erklärungen der
literarischtheatralischen Qualitäten der Hauptwerke

- ausser den allgemein gepriesenen

schätzt Tiusanen «Romulus»
ganz besonders - stehen Sätze über
Misslungenes wie die Adaption «Titus
Andronicus», die nicht schärfer
formuliert werden könnten: «The result
is a caricature of the work of all adapters»

(350 f.). Dabei kennt Herr
Tiusanen seine Grenzen. Anlässlich des
Berichts über die Auszeichnung in
Bern 1969 und den damit verbundenen

kleinen Skandal sagt der Verfasser

anständigerweise, dass er von
der Auseinandersetzung Dürrenmatt-
Schweiz nur die eine Seite kenne und
darum den Fall nicht zu diskutieren
imstande sei (402). Ein bescheidener,
kluger, versierter Positivist wird
unterstützt von einem Verlag, der nichts
improvisiert.

Allerdings, der Sinn für Prioritäten
ist nicht allzu hoch entwickelt. Die
Monographie der russischen Dürren¬

matt-Expertin Nina Pavlova und die
wichtigen französischen Essayisten
Gignoux und Ivernel sind dem
Verfasser offenbar unbekannt; ebenso das
Sonderheft der tschechischen
Zeitschrift «Divadlo» und die Rezeption
in Japan. Dafür wird er nicht müde,
aus der amerikanischen Dissertation
einer Finnin zu zitieren. Die
Opernelemente in Dürrenmatts Schaffen
liegenTiusanen recht fern;vonEinems
musikalische Fassung der «Alten
Dame», gewiss keine Bagatelle, wird
nur in einigen wenig bedeutsamen Sätzen

gestreift (Kelterborns Oper «Ein
Engel kommt nach Babylon» konnte
verständlicherweise noch nicht
berücksichtigt werden). Gewisse
grundsätzliche Überlegungen zum Opernstil

im engeren oder weiteren Sinne
wären gewiss am Platze gewesen:
Denn die Mannigfaltigkeit der Formen

ist für Dürrenmatt bezeichnend.
Mit einem engen Blickfeld wird

man einem Autor der Fülle nicht
gerecht. Für die Princeton-Press war es

gewiss schwer, dies einzusehen, denn
in der Ivy-League-Atmosphäre ist
man sich selbst oft genug; ein
hochgezüchteter Provinzialismus ist dann
die Folge.

Und provinziell ist Dürrenmatt,
der seine Herkunft aus dem Emmental

nicht verleugnet, bestimmt nicht.
Man kann ihm falsches Pathos,
voreilige Weitläufigkeit, unkritische
Allüren vorwerfen, gewiss aber nicht
Zugeknöpftheit.

Hans Bänziger

1 Gisbert Kranz, Lexikon der christlichen

Weltliteratur, Freiburg i.Br. (Herder)

1978, Spalte 412. - 2 Timo Tiusanen,
Dürrenmatt, A Study in Plays, Prose,
Theory, Princeton (Princeton University
Press) 1977.



732 NATURWISSENSCHAFT UND METAPHYSIK

VON DER NATURWISSENSCHAFT ZUR METAPHYSIK

Führende Physiker sprechen heutzutage

von einer bevorstehenden
Vollendung des physikalischen Weltbildes,
und berühmte Biologen erheben den
Anspruch, das Phänomen des Lebens
auf unserer Erde auf physikalischchemische,

d. h. rein materielle
Prozesse zurückzuführen und somit (fast)
restlos erklären zu können. So
bewundernswert der Forschungsaufwand
und die intellektuellen Leistungen
sind, auf die sich diese hochgeschraubten

Ansprüche stützen, so wenig können

sie letztlich der umfassend
ganzheitlichen Wirklichkeit von Welt und
Leben gerecht werden. Denn sowohl
der anorganische Kosmos, wie
insbesondere die organische Welt des
Lebens bilden komplexe Systeme,
deren Struktur und Funktion vor ihrer
konkreten Verwirklichung denknotwendig

eine abstrakte Planung zur
Voraussetzung haben. Mit anderen
Worten, sinnvolle Ordnung als
abstrakt-geistiges Gestaltungsprinzip bildet

die unabdingbare Voraussetzung
für die Überformung von sinnlosem
Chaos durch gesetzlich geregelte
Systeme oder - thermodynamisch
gesprochen - für die Überwindung der
kosmischen Entropie durch ganzheitlich

organisierte energetische Prozesse.
Wohl sind neuerdings Theorien

über sogenannte «selbstrealisierende»
Prozesse oder die «Selbstorganisation»
physikalischer und chemischer
Systeme durch den fluktuierenden
Austausch von energetischen
Ungleichgewichten aufgestellt worden, doch
auch sie dürften letztlich nicht über
die im Wort «selbst» liegende petitio
principü hinweghelfen, die darin be¬

steht, dass das betreffende abstrakte
Organisationsprinzip der gemeinten
Systeme dabei einfach als konkrete
Wirklichkeit hypostasiert wird. Dazu
kommt ein weiterer grundsätzlicher
Aspekt. Neben dem logischen und
zwangsläufig auch genetischen Primat
jedes geistigen Gestaltungsprinzips
vor seiner konkreten Verwirklichung
ist für die Gewinnung eines ganzheitlichen

Weltbildes nämlich auch der
vom Philosophen Nikolai Hartmann
dargelegte Schichtenbau der dem
Menschen erkennbaren Wirklichkeit
zu beachten. Gegenüber der Seinsstufe

des anorganischen Kosmos
bilden die gestaltenden Formtendenzen
des Lebens sowie die wiederum auf
ihm aufbauende neue Qualität der
seelischen und geistigen Wirklichkeit
je ein ontologisches Novum, das zwar
auf der anorganischen Stufe aufbaut,
aber wesensmässig nicht aus ihr
«erklärt» werden kann. Der Anspruch,
das Wesen einer ontologisch höheren
Schicht mit den spezifischen Kategorien

der unteren zu erfassen, bildet
daher eine methodisch unzulässige
Grenzüberschreitung, und derVersuch
einer solchen Reduktion bedeutet, wie
jede Erhebung einer TeilWahrheit zur
alleinigen und ganzen Wahrheit, eine
Verzerrung derWirklichkeit und letztlich

eine unwissenschaftliche Manipulation

der Erkenntnis. Dies zeigt sich
am deutlichsten an der Gegenläufigkeit

der fundamentalen Gesetze, welche

die leblose Welt bzw. das Reich
des Lebendigen beherrschen. Während

die an die anorganische Materie
gebundenen Vorgänge durchgehend
dem Gesetz der Kausalität unterwor-



NATURWISSENSCHAFT UND METAPHYSIK 733

fen sind, ist das wesentliche Merkmal
aller Lebensprozesse ihre Finalität,
d. h. ihre sinnvolle Ausrichtung auf
einen vitalen Sinn und Zweck. Damit
aber das finale Novum des Lebens
die vorbestehende anorganische
Seinsschicht überformen, also zum eigenen
Aufbau verwenden kann, ohne das
dem materiellen Medium immanente
Kausalgesetz zu verletzen, muss es auf
höherer Ebene ein neues, eben
immaterielles Medium benützen. Dieses
transzendente Medium ist die Psyche,
im weitesten Sinn als Niederschlag
oder Konkretisierung abstrakter
Finaltendenzen in organischen Strukturen

und Prozessen. Jede Wissenschaft

von der Natur, die das Leben
miteinschliesst, muss sich dementsprechend

Rechenschaft geben, dass mit
dem ersten Auftreten von Lebensprozessen

- auf welcher Stufe man auch
immer erstmals von solchen sprechen
wül - der engere Bereich der physikalischen

Gesetze transzendiert wird und
für eine adäquate Deutung der
Wirklichkeit eben Metaphysik erforderlich
wird.

In der Tat scheint es, dass die Zeit
inzwischen gereift ist für eine Revision

jenes Welterklärungsmodells, das
der Wissenschaft der Neuzeit im
Zeichen des Materialismus zur Lösung
ihrer vorwiegend technischen und
industriellen Probleme gedient hat,
aber eine gefährliche Einseitigkeit
unseres Weltbildes zur Folge hatte. Wie
der Wissenschaftstheoretiker Thomas
Kuhn 1 in weltweit beachteter Weise
aufgezeigt hat, enthalten die Systeme
von Überzeugungen, die zu einer
bestimmten Zeit als Paradigma
anerkannt werden, jeweils ein durch
persönliche und historische Umstände
bedingtes wülkürliches Element, so

dass ihre tatsächliche Geltung sich
letztlich aus ihrer Wahrscheinlichkeit
im Lichte der jeweils verfügbaren
wissenschaftlichen Daten und Ergebnisse

ableitet. Durch eigentliche
Beweise könne der Wettstreit zwischen
konkurrierenden Paradigmata nie
endgültig entschieden werden, sondern
die wissenschaftliche Gemeinschaft
einer Zeitepoche habe jenes Modell
zu wählen, das mit Hinblick auf die
Lösung der letzten Probleme und die
grundsätzliche Ausrichtung der
zukünftigen Forschung am fruchtbarsten

erscheint. - In Anknüpfung an solche

wissenschaftstheoretischen
Überlegungen ist auf ein Werk hinzuweisen,

das berufen scheint, einen
gewichtigen Beitrag zur Überprüfung
des einseitig rational-materialistischen
Paradigmas unserer Zeit zu leisten,
welches offensichtlich auf einem
überdehnten Objektivitätspostulat und
grenzüberschreitenden Exaktheitsanspruch

der westlichen
Naturwissenschaftstradition beruht. Es ist
vielleicht kein Zufall, dass dieses gewagte
Anliegen von einem Arzt und Psychiater

aufgegriffen wurde, der bereits
früher ein umfassendes Werk über
«Die menschliche Person»2 vorgelegt
hatte. Neuerdings unternimmt nun
Hans Binder in einem Buch mit dem
Titel «Probleme der Wirklichkeit -
Von der Naturwissenschaft zur
Metaphysik» den Versuch, dem seiner eigenen

Natur entfremdeten und
weltanschaulich weitgehend desorientierten

Menschen der modernen Industrie-

und Massengesellschaft ein
ganzheitliches Weltbüd zu bieten, das
ihm einen existentiellen Rückhalt
schafft, indem es ihn auf Möglichkeiten

des Selbst- und Weltverständnisses

verweist, die für sein geistig-



734 NATURWISSENSCHAFT UND METAPHYSIK

seelisches Gleichgewicht offenbar von
nicht zu unterschätzender Bedeutung
sind3. In der Tat ist es eine der
soziologisch bedeutungsvollsten Einsichten
der modernen Psychiatrie, dass der
Zugang zu einem umfassenden und
überzeugenden Weltbild ein psychisches

Grundbedürfnis des Menschen
darstellt, das die gesicherten Ergebnisse

der objektiven Wissenschaft
alleine niemals zu befriedigen
vermögen. Hier liegt denn auch der
tiefere Sinn und die kulturelle Bedeutung

der religiösen und metaphysischen,

mythischen und kultischen
Traditionen der Menschheit seit frühesten
Zeiten. In der Einsicht in die
seelenhygienische Bedeutung dieser
zeitlosen und gerade heute hochaktuellen
Kulturphänomene liegt denn auch die
Legitimation Binders für seinen vom
Standpunkt eines vorwiegend
objektivistischen Wissenschaftsdogmas nicht
unbedenklichen Versuch eines Brük-
kenschlages zwischen Naturwissenschaft

und Metaphysik. Dass der Autor

sich dieses Ringen um ein Bild
von der Ganzheit der erkennbaren
Wirklichkeit nicht leicht gemacht hat,
beweist der imposante Reichtum der
herangezogenen Ergebnisse und
Probleme der neuesten Forschung - von
der Frage nach dem Ursprung des
Universums über die Entstehung von
Elementarteilchen der Materie und
den Anfängen des Lebens auf der
Erde bis zur Entwicklung der Psyche
und der Geistesfunktion beim
Menschen. Dabei versäumt er es nicht,
überall wo er in den Grenzgebieten
heute möglicher Erkenntnis den
Bereich gesicherten Wissens verlässt,
immer wieder darauf hinzuweisen,

dass die vorgelegten Hypothesen,
Analogieschlüsse und oft nur noch
symbolischen Darstellungen keinen
Anspruch auf «objektive» Geltung
erheben, sondern ihrem Wesen nach
lediglich berufen sind, dort
weiterzuführen, wo die wissenschaftliche
Einsicht in den übergreifenden
Zusammenhang von mehr oder weniger
zugänglichen Aspekten der Wirklichkeit

an unwiderrufliche Grenzen
gelangt. Der persönliche Wert eines
solchen Entwurfs liegt für den Leser
folglich nicht nur in einer
aussergewöhnlichen Bereicherung an
gesichertem Wissen, sondern darüber
hinaus im Ausmass an subjektiver
Überzeugungskraft, das diese
Fortsetzung der Wissenschaft mit
metaphysischen Mitteln für ihn gewinnt.
Es darf mit Spannung erwartet werden,

in welcher Weise Vertreter der
verschiedenen Disziplinen, neben den
Naturwissenschaftern vor allem die
nicht weniger angesprochenen
Philosophen und Theologen, zu dem
umfassenden Werk Stellung nehmen werden.

Es ist damit zu rechnen, dass von
philosophischer Seite gewisse
erkenntnistheoretische Bedenken erhoben
werden könnten, aber wohl keinen
Fachspezialisten und sicherlich keinen

an den interdisziplinären
Problemen unseres Zeitalters interessierten

Laien wird dieses Buch gleichgültig
lassen.

Marc A. Jaeger

1 Thomas S. Kuhn, Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen. 2. A.
Suhrkamp 1976.-2 Hans Binder, Die menschliche

Person. Verlag H. Huber, Bern
1964. — 3 Hans Binder, Probleme der
Wirklichkeit. Verlag H. Huber, Bern 1975.


	Das Buch

