
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 7

Artikel: Die "übelangeschriebenen" Lieder : "Das Knaben Wunderhorn" oder
Poesie als Zusammenfall von Natur und Kunst

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

Die «übelangeschriebenen» Lieder

«Das Knaben Wunderhorn» - oder Poesie als Zusammenfall von Natur und
Kunst

Die Zueignung an Goethe, die den ersten Band der Liedersammlung von
Achim von Arnim und Clemens Brentano eröffnet, besteht nahezu
ausschliesslich aus der Nacherzählung eines Schwanks aus dem Rollenwagenbüchlein

von Jörg Wickram. Der Sänger Grünenwald, so die Geschichte, hat
sich's als Musikus und Zechbruder im Gefolge des Herzogs Wilhelm von
München auf dem Reichstag zu Augsburg allzu wohl sein lassen und steht
nun bei einem Wirt hoch in der Kreide. Er bittet, ihm die Schuld zu stunden,

aber der Wirt will ihn nicht ziehen lassen und fordert den Mantel des

Schuldners als Pfand. Der Sänger findet Rat, indem er ein freches Liedlein
auf den Handel dichtet - der Text ist in der Widmung enthalten -, womit
er am Hof des reichen Handelsherrn Fugger Heiterkeit und Erfolg
erzielt. Der gute Herr, so schliesst die Anekdote, schickt nach dem Gastwirt
und bezahlt, was Grünenwald schuldig ist, löst des Sängers Mantel aus
und schenkt dem Burschen erst noch eine gute Wegzehrung. Ganz am
Schluss erst wenden sich Arnim und Brentano mit wenigen Zeilen an
Goethe, und zwar in einem aussergewöhnlichen Vergleich, der nach Erklärung

verlangt:
«Wir sprechen aus der Seele des armen Grünenwald, das öffentliche

Urteil ist wohl ein kümmerlicher Wirt, dem unsre Namen als Mantel dieser
übelangeschriebenen Lieder die Schuld nicht decken möchten. Das Glück des

armen Sängers, der Wille des reichen Fuker geben uns Hoffnung, in Eurer
Exzellenz Beifall ausgelöst zu werden1.»

In genauer Anspielung auf die Geschichte aus dem Rollenwagenbüchlein
werden hier also die «übelangeschriebenen» Lieder mit Grünenwald, der in
der Kreide steht, das öffentliche Urteil mit dem hartherzigen Wirt, der
einen Mantel als Pfand verlangt, und Goethe mit dem reichen Fugger
verglichen, der den Luftibus aus seiner Not befreit. Die Namen der Herausgeber

stehen für Grünenwalds Mantel, den der Wirt als Pfand gefordert hat.



528 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

Das alles leuchtet zwar einigermassen ein, wenn es auch etwas weither
geholt scheint. Schwieriger schon wird es, das öffentliche Urteil, also doch
wohl die meinungsbildende Kritik, im weiteren Sinn die literarische
Öffentlichkeit der Salons und ihre Kunstanschauungen, mit dem knickerigen Wirt
zusammenzubringen. Was jedoch am meisten Schwierigkeiten macht, sind
die «übelangeschriebenen» Lieder. Nicht nur fällt es schwer, sie so wörtlich,
wie der Vergleich doch offensichtlich gemeint ist, als in der Kreide stehende
Zecher zu sehen, die sich Speis und Trank auf Pump genommen haben.
Bedeutet das denn, dass sie Vorschusslorbeeren gemessen, die nicht gerechtfertigt

sind? Vor allem überrascht der Umstand, dass sie «übelangeschrieben»

überhaupt sein sollen, also «schlecht beleumdet» und «von zweifelhaftem

Ruf». Denn um 1805, als Des Knaben Wunderhorn erschien, war doch
die Zeitströmung allem Altdeutschen und Volkstümlichen günstig wie
vielleicht nie zuvor. Herder hatte mit seinen Schriften und einer eigenen
Liedersammlung Vorarbeit geleistet, Goethes Götz von Berlichingen hatte früh
schon knorriges deutsches Rittertum gegen höfische Glätte populär
gemacht. Ossian war ein Begriff und ein Programm. Jakob und Wilhelm
Grimm arbeiteten an ihren Kinder- und Hausmärchen und Heinrich von
Kleist an seinem romantisch-altdeutschen Ritterdrama Das Käthchen von
Heilbronn, das wenig später in der Zeitschrift Phöbus veröffentlicht werden

sollte. Man kann wirklich nicht sagen, was Arnim und Brentano mit
ihrer Volksliedersammlung zur damaligen literarischen Gegenwart beitrugen,
stehe dazu im Widerspruch, im Gegenteil. Und trotzdem dann der
erstaunliche Vergleich, der die Lieder wie den Sänger Grünenwald
«übelangeschrieben» nennt?

Dass sich das abwertende Adjektiv auf den Überlieferungszustand
beziehen könnte, ist wenig wahrscheinlich. Zwar scheint der Brief vom 15.

Februar 1805 darauf anzuspielen, in dem Brentano seinem Freund Arnim den

Vorschlag macht, eine Sammlung von Volksliedern herauszugeben, die
«das platte und oft unendlich gemeine Mildheimische Liederbuch unnöthig
mache, wenn wir zum Anfang nur ein hundert Lieder, die den gewöhnlichen
Bedingungen des jezzigen Volksliedes entsprechen, beisammen haben».
Im gleichen Sinne spricht er kurz darauf in einem Brief an Savigny von
dem «schlechten Mildheimischen» Volksgesangbuch2. Aber da bekannt ist,
dass es den beiden Freunden keineswegs um die Wiederherstellung einer
ursprünglichen Textgestalt zu tun war, wie zahlreiche, zum Teil recht
willkürlich anmutende Bearbeitungen des überlieferten Materials in ihrer Sammlung

belegen, fällt diese Erklärung ausser Betracht. «Schlecht», auf das
Mildheimische Liederbuch angewandt, heisst kaum, dass die Texte in
unvollständigem oder schadhaftem Zustand überliefert seien. Der zitierte Satz

aus Brentanos Brief an Arnim deutet jedoch an einer Stelle an, was mög-



VOLKSLIED ALS KUNSTFORM 529

licherweise den zweifelhaften Ruf der Volkslieder weit mehr begründet als
die Veränderung oder Zerstörung ihrer ursprünglichen Gestalt. Sie
entsprechen nämlich nicht «den gegenwärtigen Bedingungen des jezzigen
Volksliedes». Das ist zwar auch noch eine höchst allgemeine Feststellung, kann
jedoch nur bedeuten, dass die vorhandenen Quellen ein in mancher
Hinsicht anderes Bild zeigen, als es die Romantiker im Sinn hatten. So

wenig sie die Absicht hatten, als Philologen an die Arbeit zu gehen, so
sehr lag ihnen daran, als Vermittler und Sänger alter Weisen zum Leben zu
erwecken, was sie unter dem Überlieferungsschutt entdeckt hatten. Ihre
Liedersammlung ist kein literarhistorisches, sondern ein künstlerisches
Unternehmen. So wenigstens sahen sie es, als sie den Plan dazu fassten,
beschwingt von den Impulsen, die von den alten Weisen auf ihre eigene
poetische Existenz ausgingen. Vermutlich müsste auch in Betracht gezogen
werden, dass der Zeitgeschmack an allem Altdeutschen wohl weniger durch
die Beschäftigung mit den Quellen als durch die Auseinandersetzung mit
zeitgenössischer Literatur entstanden ist. Wenn eine mehr oder weniger
greifbare Vorstellung davon in der literarischen Öffentlichkeit bestand, was
ein Volkslied sei, so ist sie zweifellos auch durch Beispiele genährt, wie sie

die romantischen Dichter gaben. Es ist die Kunstdichtung, die zu Beginn des

neunzehnten Jahrhunderts die einfache, innige Weise der Volkspoesie suchte.
Wenn die Romantiker in ihren Romanen und Erzählungen besonders poetische

Stellen dadurch hervorheben, dass ein Lied erklingt, so sind es eben
diese in künstlerischer Absicht eingesetzten lyrischen Einlagen, welche die
«gegenwärtigen Bedingungen des jezzigen Volksliedes» geprägt haben.
Natürlich gibt es dazu auch die theoretische Begründung. Was Friedrich
Schlegel im Gespräch über die Poesie formuliert hat, ist ein Grunderlebnis
der romantischen Generation :

«Selbst die künstlichen Werke oder natürlichen Erzeugnisse, welche die
Form und den Namen von Gedichten tragen, wird nicht leicht auch der

Umfassendste alle umfassen. Und was sind sie gegen die formlose und bewusstlose

Poesie, die sich in der Pflanze regt, im Lichte strahlt, im Kinde lächelt, in
der Blüte der Jugend schimmert, in der liebenden Brust der Frauen glüht!
Diese aber ist die erste, ursprüngliche, ohne die es gewiss keine Poesie der
Worte geben würde3.» Das Ursprüngliche, dem hier in umfassender Weise
poetische Eigenschaften zugesprochen werden, ist die Kraft, die auch Brentano

und Arnim aus ihrer Erstarrung in «schlechten» Liedersammlungen
erlösen wollen. Beim Plan des Wunderhorns und bei den Gedanken, die hinter
der Zueignung an Goethe stehen, ist die Absicht unverkennbar, in dem
durch Jahrhunderte abgesunkenen Literaturgut der Volkslieder, Balladen und
Romanzen die ursprüngliche «Poesie der Welt» wieder sichtbar zu machen
und sie zu rehabilitieren, ganz im Sinne romantischer Poetologie.



530 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

Die genaue philologische Durchleuchtung dieses Vorgangs findet im
Grunde erst heute statt, nachdem die historisch-kritische Ausgabe der Werke
von Clemens Brentano zu erscheinen begonnen hat und als erste Bände
Des Knaben Wunderhorn mit Kommentar und Lesarten vorliegen. Dass wir
es nicht mit einem Produkt naiver Begeisterung für volkspoetische
Überlieferung zu tun haben, eher schon mit dem Versuch, gering eingeschätzte
und im öffentlichen Urteil abgesunkene Volkslieder durch textliche und
rhythmische Eingriffe in den Rang von Kunst zurückzuführen und damit
salonfähig zu machen, zeigt ein Vergleich der bearbeiteten Versionen mit
den Quellen. Man kann die Veränderungen, die Arnim und Brentano an den

Vorlagen vorgenommen haben, in einzelnen Fällen genau nachprüfen. Aus
der exakten Interpretation dieser Arbeit ergäbe sich eine erste Antwort auf
die Frage, warum die Herausgeber in ihrer Zueignung an Goethe von
«übelangeschriebenen» Liedern sprechen konnten.

Aber nicht nur die «Bedingungen des jezzigen Volksliedes» standen einer
vollen Anerkennung der Texte in ihrer überlieferten Gestalt im Wege. Es
bestand vor allem noch immer der Bann, den die Poetik der Aufklärung
gegen die Volks- und Naturpoesie ausgesprochen hatte. Das Wunderhorn
sollte die Belege dafür sicherstellen, was die frühromantische Lehre im
Widerspruch dazu - zum Beispiel auch in August Wilhelm Schlegels
Berliner Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst - behauptete : nichts
geringeres eben als den Zusammenfall von Natur und Kunst4.

Bei Johann Georg Sulzer findet sich noch die Feststellung, dem wahren
Charakter der Romanze entspreche es, dass die Empfindungen «den geraden
einfältigen Gang der Natur gehen» -, womit klar und deutlich gesagt ist,
dass von Kunst nicht die Rede sein könne. Als Gleim die Romanze in
sein Schaffen aufnahm, wollte er nicht etwa den literarischen Geschmack
seiner Zeit auf die Stufe ursprünglicher und einfacher Empfindungsweise
zurückführen, sondern ihm als einen neuartigen Reiz die künstlich
erzeugte Einfalt vermitteln5. Für Arnim und Brentano jedoch ging es darum,
das alte, noch immer nachwirkende Vorurteil gegenüber der Natur- und
Volkspoesie zu überwinden, indem sie durch ihre Sammlung den Beweis

erbrachten, dass sie einen Schatz reiner Poesie gehoben hatten, genau dort,
wo die alten Kunstrichter nur den «einfältigen Gang der Natur» hatten
sehen wollen.

Das bedeutet, dass ihr Unternehmen in eine aktuelle Auseinandersetzung

eingreifen sollte. Wenn - im späteren Verlauf ihrer Editionstätigkeit -
etwa durch Johann Heinrich Voss - philologisch begründete Kritik an ihrem
Vorgehen angemeldet wurde, so verbirgt sich dahinter auch Gegnerschaft
gegen die Umwertung künstlerischer Rangordnungen. Sie wussten wohl, wie
wichtig es war, Goethe ihrer Sache gewogen zu machen. Mit der lobenden



VOLKSLIED ALS KUNSTFORM 531

Rezension, die er dem Wunderhorn gewidmet hat, schirmte er manches
ab, was nicht nur wegen der philologischen Unbekümmertheit der Herausgeber,

sondern wegen der Erhebung «einfältiger» Naturdichtung in den

Kunstrang gegen sie und ihre Sammlung stand. Vergleichbare Phänomene
gibt es übrigens in den verschiedensten Epochen. Literarische Gegenwart,
besonders aber ein neues künstlerisches oder kulturpolitisches Programm
wollen sich bestätigen, indem durch die Wiederbeschäftigung mit historischen

Erscheinungen Wertungen angezweifelt und revidiert werden, die bisher

gegolten haben. Dabei steht nicht die genaue Erforschung oder
Interpretation alter Texte im Mittelpunkt des Interesses, sondern jene
Eigenschaft, durch die sie zu einem Anliegen der Gegenwart gemacht werden
können. Es gibt zahlreiche, unterschiedliche Arten der Rehabilitation
abgesunkener oder wenig beachteter Literatur. So kann etwa der Versuch
beobachtet werden, Literaturgut, das im öffentlichen Urteil abgelehnt wird,
durch wissenschaftliche Bemühungen und durch Theorie aufzuwerten. Oder
es kann, im Sinne einer Wiederentdeckung zur rechten Zeit, ein kaum noch
beachtetes Werk plötzlich seine späte Renaissance erfahren. Die interessantesten

Fälle jedoch scheinen mir die zu sein, in denen sich Künstler und
Dichter überlieferter Formen bedienen, um sich selber auszudrücken.

Ein Beispiel der zuerst genannten Möglichkeit wäre etwa die Entdeckung
der Trivialliteratur als Forschungsgegenstand. Auf einmal wendet sich die
Literaturwissenschaft, die ihr Interesse lange ausschliesslich gehobener Dichtung

geschenkt hat, den Geschichten fürs Volk und der literarischen
Gebrauchsware zu. Der soziologische Ansatz, eine Theorie, die nach der
Bestätigung durch Beispiele trachtet, hat diese Wendung herbeigeführt. Im
Einsatz für die Trivialliteratur ist der Wille erkennbar, in die literarische
Gegenwart einzugreifen und ihr Wertsystem umzugestalten. Er ist gegen
alles Elitäre gerichtet und hat gewissermassen die Demokratisierung des

Literaturwesens im Sinn, was dazu führt, dass zum Beispiel Kriterien der
literarischen Qualität eher vernachlässigt, Fragen des Inhalts und der
Gesinnung eher in den Vordergrund gerückt werden. Dass die Hinwendung
zur Trivialliteratur, wie sie in der Wissenschaft zu beobachten ist, auch auf
die schriftstellerische Produktion einwirkt oder doch in ihr Entsprechungen
hat, zeigen Erscheinungen wie die Pop-Literatur oder - als Einzelbeispiel -
die «Bilderbogengeschichten», die Autoren der Gegenwart zu Motiven eines
alten Volksbuches geschrieben haben6.

Die zweite Möglichkeit, die Wiederentdeckung zur rechten Zeit, deutet in
der Regel auf einen vollzogenen Wandel des Geschmacks und auf eine

Umwertung. Nestroy galt zu seiner Zeit zwar als erfolgreicher Volksschauspieler,

der viele seiner Stücke selber schrieb, keineswegs jedoch als
bedeutender Dichter. Erst im zwanzigsten Jahrhundert ist er neu entdeckt wor-



532 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

den, nun aber als einer der grossen Dramatiker der Weltliteratur, Nachfahre
eines Aristophanes einerseits und Vorläufer einer starken Strömung der
Gegenwartsdramatik. Gerade die Wechselbeziehungen zwischen heute aktuellen
Tendenzen und dem Schaffen Nestroys sind unverkennbar.

Weder die erste noch die zweite Form der Rehabilitation ist jedoch
annähernd so beziehungsreich wie die dritte, bei der es sich darum handelt,
dass überlieferte Form künstlerischen Absichten dienstbar gemacht wird.
Es gibt gerade heute eine Erscheinung, deren entfernte Verwandtschaft mit
den Bestrebungen der Wunderhorn-Herausgeber meines Erachtens gegeben ist :

die moderne Mundartdichtung. Ihr Aufkommen ist nicht nur in der Schweiz

zu beobachten, und niemand wird sie als eine Rückkehr zum Idyll und zur
traditionellen Heimatdichtung verstehen, obgleich sie sich doch der Sprachformen

und der Redewendungen bedient, die dafür charakteristisch sind
und darum auch Assoziationen auslösen, deren kunstvolle Widerlegung
den Reiz der neuen Mundartpoesie ausmacht. Gedichte in der Umgangssprache

galten und gelten im öffentlichen Urteil als harmlos, gerade dazu
geeignet, höchst einfache und undifferenzierte Gefühle auszudrücken, folglich

auch in ihrem Motiv-Katalog eingeschränkt und längst auch einer
Neigung zum Klischee verfallen. Die Autoren, die sich des Sprach- und
Formengutes überlieferter Mundartdichtung bedienen, erreichen neuartige
und selbst avantgardistische Wirkungen damit, dass sie die altvertraute
Ausdruckssphäre sprachkritisch aufbrechen. Überlieferung dient ihnen als

Material für Collagen. Traditionelle Mundartliteratur hat - dies freilich
auch zu Unrecht - ein Image, das sie von «relevanter» Literatur
ausschliesst: sie gilt als klischeehafte Verbrämung der Wirklichkeit, als
Schönfärberei. Im Schweizerdeutschen gibt es dafür ein Kennwort, das als
Sammelbezeichnung für Harmlosigkeit und Volkstümelei gilt: man spricht - in
Anspielung auf eine seinerzeit beliebte Sendereihe des Radios - vom «blue-
mete Trögli». Wie weit eine derartige Pauschalisierung berechtigt sei, kann
hier natürlich nicht untersucht werden. Kein Zweifel besteht indessen
darüber, dass die modernen Mundartlyriker gegen die Geschmacksrichtung
angehen, die damit bezeichnet werden soll. Sie nehmen Volks- und Umgangssprache

ernst und machen das heimatliche Idiom auf eine völlig neuartige
Weise literaturfähig. Dabei gehen sie natürlich um einiges weiter als die

Herausgeber des Wunderhorns mit ihren Liedtexten aus alten Sammlungen.
Dennoch scheint mir erlaubt, eine Verwandtschaft mit dem Unternehmen
von Arnim und Brentano gerade in diesem Fall anzunehmen. Nicht allein
das Wort von den «übelangeschriebenen» Liedern verweist uns darauf. Insofern,

als der Stilwille der damaligen literarischen Gegenwart und das öffentliche

Urteil durch die Liedersammlung der beiden Freunde verändert oder
korrigiert werden sollte, deckt sich ihre Absicht mit derjenigen der mo-



VOLKSLIED ALS KUNSTFORM 533

dernen Mundartdichter. Wir haben es mit vergleichbaren Phänomenen
zu tun. Die Volkslieder, Balladen und Romanzen galten noch um die
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert als Literatur unterhalb der Kunstebene;

jetzt sollten sie als «Poesie der Welt» und damit als vollwertige
Literatur vorgestellt werden. Unter diesem Gesichtspunkt sind die
Veränderungen und die Bearbeitungen zu betrachten, die im folgenden an
einigen Beispielen untersucht werden sollen.

Des Knaben Wunderhorn ist aus höchst verschiedenartigen Quellen
angereichert. Wenn Arnim im Nachwort - einem etwas verworrenen und jedenfalls

schwer verständlichen Aufsatz - von Volksliedern spricht, so hat er damit
eigentlich nur einen Teil des vorgelegten Bestandes bezeichnet. Denn dieser
umfasst mehr und anderes, es gibt darin - neben Volksliedern, Romanzen
und Balladen - auch historische Lieder, zum Beispiel Lieder auf denkwürdige

Ereignisse, und ferner auch Gedichte von namentlich bekannten
Verfassern wie zum Beispiel Opitz. Zahlreiche Lieder gehen auf nicht bekannte
Mitarbeiter zurück. Überdies enthält die Sammlung Strophen, die von Arnim
oder Brentano selber stammen. Einiges haben sie sich zudem aus ursprünglich

fremdsprachigen Quellen angeeignet, so dass auch das Adjektiv
«altdeutsch» im Untertitel nicht stimmt. Später nahmen sie auch noch Kinder-
und Kirchenlieder auf. Alles in allem ist es ein Sammelsurium, zudem
kaum gegliedert und jedenfalls editorisch mit der erstaunlichsten
Unbekümmertheit dargeboten. Der herausgeberische «Mantel» allein ist es, der
das Ganze zusammenhält, der Name der beiden bekannten Freunde, der
Geist der jungen romantischen Sänger, der sich anverwandelte, was immer
er für würdig befand. Ihr Verhältnis zum Sammelgut muss als das eines

Zeitgenossen und Künstlers gesehen werden, der in überlieferten Formen
und Motiven die Saiten zum Klingen bringt, in denen er sich selber
erkennt. Auf keinen Fall aber war ihr Ziel restaurativer Natur.

So entnahmen sie der Volksliedersammlung, die Herder 1778
herausgegeben hatte, das Lied Dusle und Babeli (1/281), übersetzten es jedoch ins
Hochdeutsche. Über die Gründe dieser Bearbeitung sind wir auf Mutmassungen

angewiesen. Sollte sie - auf nicht durchaus überzeugende Weise -
«Naturdichtung» in die Kunstsphäre erheben? Das Gedicht Aurora (1/291 a)

von Martin Opitz, unzweifelhaft ein ausgeformtes Kunstgebilde, wird in die

Sammlung nur in willkürlich verkürzter Form aufgenommen. Ursprünglich
besteht es aus acht sechszeiligen Strophen, im Wunderhorn jedoch erscheinen
davon nur gerade drei. Aus dem das Thema ausschreitenden Barockgedicht

ist ein Tagelied geworden, das sich auf ein einziges Motiv konzentriert,

die Bitte des Liebenden, Aurora möge die Zügel anhalten, bis er sein

Glück ganz genossen habe. Bei Opitz eröffnet dieses Motiv eine Erörterung
des Themas Morgenröte, bei Brentano ist es - mit sicherem poetischem In-



534 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

stinkt, wenn man die Vorstellung von den «gegenwärtigen Bedingungen»
des Volksliedes bedenkt - zum poetischen Mittelpunkt gemacht. Ebenfalls
rigoros kürzend geht Clemens Brentano mit der Ballade Moritz von Sachsen

vor (1/270). Die Quelle ist angegeben, eine 1553 von Leonhardt Reutter
herausgegebene Flugschrift. Im Wunderhorn erscheinen 222 Verse davon
überhaupt nicht. Der Kommentar der historisch-kritischen Ausgabe bemerkt
dazu, es handle sich bei dem, was im Wunderhorn fehle, um «das
inhaltliche Kernstück», die Amputation nehme der Ballade den spezifischen
Charakter einer Flugschrift der Reformationszeit vollends, nämlich den
politischen und propagandistischen Charakter. Was geblieben ist, beschränkt
sich auf den Traum des Dichters und die Klage der Frau am Leichnam
des Gatten. Goethes Rezension jedoch rühmt gerade, in dem Lied seien ein
«ahndungsvoller Zustand» und ein grosses trauriges Ereignis mit Phantasie
dargestellt. Die Beispiele zeigen alle, wie Brentano und Arnim als Herausgeber

darauf ausgingen, thematisch komplizierte Vorlagen zu vereinfachen,
ein tragfähiges Motiv zu isolieren und voll zur Geltung zu bringen. Das
Naturhaft-Primitive, das den gesammelten Texten eigen ist (Volkssprache,
Mundart), soll auf die Kunstebene transponiert werden; anderseits geht es

darum, durch Konzentration, unter Umständen also auch durch rigorose
Amputationen, starke und tiefe Empfindungen voll ausschwingen zu lassen.
Die merkwürdige Technik der Rezension Goethes, zu jedem Lied in
Stichworten anzugeben, was es enthalte oder bewirke, ist in diesem Zusammenhang

aufschlussreich. Die Bedeutung der Sammlung besteht für den Rezensenten

vor allem darin, dass sie «echte, grosse Gefühle poetisch ausdrückt».
Auf diese kommt es den Herausgebern ganz besonders an. Wahrscheinlich

ist es Brentano gewesen, der das Lied vom Strassburger Deserteur für die
Sammlung bearbeitet hat. «Zu Strassburg auf der Schanz» ist in der
Fassung des Wunderhorns (1/145) eines der populärsten Volkslieder geworden,
ohne Zweifel aus dem Grund, weil darin die Sehnsucht, das Heimweh, das

durch die Klänge des Alphorns ausgelöst wird, die Zeitgenossen als
besonders poetisches Element zu rühren vermochte. Heine hat am Text die
Motive einzeln bezeichnet, die den zeitgenössischen Vorstellungen von
Volkspoesie genaustens entsprechen: sie erweisen sich samt und sonders als
Zutaten des Bearbeiters.

Ich will als ein Beispiel, das nun freilich in der Bearbeitungstechnik weit
über die verhältnismässig einfachen Fälle hinausgeht, das Lied Grosse
Wäsche (1/201) etwas eingehender betrachten. Als Vorlage wird ein

Nürnberger Druck aus dem Jahr MDLII (4. Aufl.) genannt, ein «Liederbuch
Teutscher Liedlein». Der Wortlaut daraus steht hier links, Brentanos
Bearbeitung im Wunderhorn rechts daneben.



VOLKSLIED ALS KUNSTFORM 535

Grosse Wäsche

Der mey wil sich mit gunsten
mit gunsten beweisen /
brüffich an aller vögelein gesang /
bringt vns der sommer manigfalt /
ich hört fraw nachtgal singen /
sie singt recht wie ein seitenspil /
der mey vns wil /
den Hechten sommer bringen ja bringen /
den Hechten sommer bringen ja bringen.

Yedoch so seindjr leyder /
die kleyder / zerrissen
noch frewt sie sich des lieben langen jar /
mit jren schencklein geht sie bar /
recht als sie waschen solte /
der reiff vnnd auch der kalte schnee /
der thut jhr wee /
noch frewt sie sich des sommers ja sommers /
noch frewt sie sich des sommers ja sommers.

Die ein nent sich Margaretha /
Agneta / Sophia / Elisabeth
fraw I Amaleya trawt /
das meidlein mit fraw Gertraut /
das sind die junckfraw schöne /
das seind die junckfraw seuberlich /
die krentzen sich /
des meyen allzu male ja male /
des meyen allzu male ja male.

Der Mal will sich mit Gunsten,
Mit Gunsten beweisen,

Prüf ich an aller Vögelein Gesang,
Der Sommer kömmt, vor nicht gar lang
Hört ich Frau Nachtigal singen,
Sie sang recht wie ein Saitenspiel:
«Der Mai bald will
Den lichten Sommer bringen, und zwingen
Die Jungfräulein zu Springen und Singen.

Jedoch so sind die Kleider
Mir leider zerrissen,
Ich schäme mich vor andrer Mägdlein

Schaar,
Mit meinen Schenklein geh ich bar,
Weil ich grad waschen wollte,
Der Reifund auch der kalte Schnee

That mir wohl weh,
Ich will als Waschgesellen bestellen,
Die Jungfraun an den hellen Waldquellen.

Komm, komm, lieb, lieb Agnette,
Margretha, Sophia,
Elisabetha, Amaleya traut,
Sibilla, Lilla, Frau Gertraut,
Kommt bald ihr Mägdlein schöne,
Kommt bald und wascht euch säuberlich,
Und schmücket mich.»
Da kamen die Jungfrauen im Thaue
Sich waschen und beschauen, ja schauen.

Ich dank Frau Nachtigallen,
Vor Allen mein Glücke,
Dass sie zum Waschen riefdie holde Schaar,
Mit ihren Schenklein giengens bar,
Das Wasser ward nicht trübe,
Der Jugendglanz, der Maienschnee
That ihm nicht weh;
Doch mich wirds nicht mehr kühlen im

Schwülen,
Im Sommer werd ichs fühlen, ja fühlen.

Wir können dem Verfasser des Kommentars zur neuen kritischen Ausgabe

ohne weiteres zustimmen, wenn er sagt, der Dichter habe aus der
anspruchslosen Vorlage ein klangprächtiges Kunstwerk gemacht. Heinz Rölleke'
weist insbesondere darauf hin, in der Bearbeitung sei der refrainartige
Strophenschluss durch Reimvariation klanglich hervorgehoben. Das Reim-



536 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

schema ist konsequent durchgeführt, indem die vierte Zeile völlig verändert
wird. Schon am Schluss der ersten Strophe sodann ist das Motiv der
Jungfräulein eingeführt, und was die Nachtigall singt, ist durch Anführungszeichen

als direkte Rede deutlich gekennzeichnet. Zugleich verklammert die
direkte Rede die Strophen eins bis drei. Die zusätzliche vierte Strophe
lässt den Bogen ausschwingen. Ein genauer Vergleich der Quelle mit dem in
die Sammlung aufgenommenen Lied zeigt, wie Brentano im überlieferten
Material ein Kunstgebilde aufspürt und es neu erblühen lässt. Er hat das

Lied später im Starenberg-Märchen wieder verwendet, da allerdings ohne die
vierte Strophe und auch sonst mit kleineren Änderungen. Charakteristisch
ist vor allem auch in diesem Fall die Konzentration auf ein zentrales
Motiv. Was die Nachtigall singt, ist ein munterer Aufruf zur grossen
Wäsche, in der die Natur vom Winter reingewaschen werden soll. Die
Waschgesellen aber sollen die Jungfräulein sein. Wenn das, was der
künstlerische Bearbeiter dem «Liederbuch Teutscher Liedlein» entnahm, mit
einem gewissen Recht noch «übelangeschrieben» sein mochte, so ist die

Fassung, die er daraus herstellt, ein poetisches Kleinod.
Der künstlerische Verwandlungsprozess, den wir dabei nachvollziehen

können, entspricht den theoretischen Vorstellungen der Romantiker. So

zum Beispiel sagt Adam Müller in der Vorrede zu Kleists Amphitryon: «Die
Einbildung irgendeiner glücklichen Stunde ist noch nicht das Gedicht, vielmehr
das, was entsteht durch die Berührung, durch das Gespräch und den

Umgang eines solchen Bildes mit dem Kunstgeiste, der in uns lebt, das ist
Poesie'1.» Damit ist in einfachen Worten der Vorgang beschrieben, der auch

zu Brentanos und Arnims Liedersammlung Des Knaben Wunderhorn geführt
hat. Aus der Begegnung der Bilder, Motive und Strophen, die sie aus
unterschiedlichen Quellen zusammentrugen, mit ihrem «Kunstgeiste» ist
entstanden, was sie - mit ihrer Zueignung an Goethe - der literarischen
Gegenwart um 1805 übergaben.

Goethe, der zur Literatur und besonders zur Lyrik nicht ein
wissenschaftliches, sondern ein künstlerisches Verhältnis hatte, begrüsste das
Unternehmen. Ihm war offensichtlich gleichgültig, woher die Freunde ihr
Material hatten, und über Editionsprinzipien verlor er in seiner Besprechung

kein Wort. Im Gegenteil, er meint offen heraus, die Kritik (womit
die fachmännische Begutachtung gemeint ist) dürfe sich vorerst mit dieser

Sammlung nicht befassen. Woran man sich zu halten habe, sei der Klang
der einzelnen Lieder, die Goethe zu charakterisieren sucht. So sagt er etwa
von einem Stück, es sei «ritterlich», von einem andern, es sei «dunkel
romantisch», oder «holzschnittmässig»; vom soeben vorgeführten Beispiel
sagt er, dass es «feenhaft und besonders» sei. Andere Kennzeichnungen aus
seiner Rezension lauten «räuberhaft», «zuckt aufs Bänkelsängerische»,



VOLKSLIED ALS KUNSTFORM 537

«kindlich», «verworren». Das bedeutet aber, dass sein Augenmerk ganz darauf

gerichtet war, was aus dem Anverwandlungsprozess nun hervorgegangen

war. Nicht der genaue Wortlaut alter Verse weckte sein Interesse und
fand seinen Beifall, sondern ihre Metamorphose, die sie zu Zeugen lebendiger

Poesie werden liess.
Sein positives Urteil hatte für die Sammlung zweifellos eine ähnliche

Wirkung wie die Huld des reichen Fugger für den armen Grünenwald.
Dass Brentano und Arnim darauf hofften, erklärt sich nicht nur aus guten
Beziehungen und allenfalls daraus, dass Goethes Sympathien für das Volkslied

bekannt waren. Die junge Autorengeneration um 1800 wusste gut genug,
wie mächtig der Einfluss und das Ansehen des Olympiers in Weimar waren
und wie wenig gegen sein negatives Urteil auszurichten war. Friedrich
Schlegel schon hatte seine Gunst gesucht, Heinrich von Kleist und sein

Freund Adam Müller rangen ebenfalls darum, und wenn man bedenkt,
dass ihm die theoretischen Äusserungen der Romantiker zuwider waren
und er insbesondere gegen die Vorrede Müllers zum Amphitryon
schwerwiegende Einwände hatte, dann ist sein Eintreten für die
«übelangeschriebenen» Lieder (21. und 22. Januar 1806) in der Jenaischen

Allgemeinen Literaturzeitung immerhin nicht ganz selbstverständlich. Nicht
umsonst wehrt der weithin massgebende Rezensent Goethe gleich zweimal mögliche

Fachkritik ab, im ersten Satz und dann noch einmal am Schluss, wo er
bezeichnenderweise eine Untersuchung darüber ablehnt, inwiefern die
Gedichte der Sammlung nun völlig echt oder mehr oder weniger verändert
seien. Wie sehr Goethe die Intentionen der Wunderhorn-\iera.n%geber
erkannt und ihnen - freilich in der Form, wie er sie verstanden haben
wollte - auch zugestimmt hat, geht aus dem Abschnitt hervor, in welchem
auch der Rezensent das Thema Kunst und Natur aufgreift :

«Diese Art Gedichte, die wir seit Jahren Volkslieder zu nennen pflegen, ob

sie gleich eigentlich weder vom Volk noch fürs Volk gedichtet sind, sondern
weil sie so etwas Stämmiges, Tüchtiges in sich haben und begreifen, dass der
kern- und stammhafte Teil der Nationen dergleichen Dinge fasst, behält,
sich zueignet und mitunter fortpflanzt - dergleichen Gedichte sind so wahre

Poesie, als sie irgend nur sein kann; sie haben einen unglaublichen Reiz,
selbst für uns, die wir auf einer höheren Stufe der Bildung stehen, wie der
Anblick und die Erinnerung der Jugend fürs Alter hat. Hier ist die Kunst
mit der Natur im Konflikt, und eben dieses Werden, dieses wechselseitige
Wirken, dieses Streben scheint ein Ziel zu suchen, und es hat sein Ziel schon

erreicht. Das wahre dichterische Genie, wo es auftritt, ist in sich vollendet;

mag ihm UnvoUkommenheit der Sprache, der äusseren Technik, oder was
sonst will, entgegenstehen, es besitzt die höhere innere Form, der doch am
Ende alles zu Gebote steht, und wirkt selbst im dunkeln und trüben Eie-



538 VOLKSLIED ALS KUNSTFORM

mente oft herrlicher, als es später im klaren vermag. Das lebhafte poetische
Anschauen eines beschränkten Zustandes erhebt ein Einzelnes zum zwar
begrenzten, doch unumschränkten All, so dass wir im kleinen Räume die ganze
Welt zu sehen glauben. Der Drang einer tiefen Anschauung fordert Lakonismus;

was der Prose ein unverzeihliches Hinterstzuvörderst wäre, ist dem wahren

poetischen Sinne Notwendigkeit, Tugend, und selbst das Ungehörige, wenn
es an unsere ganze Kraft mit Ernst anspricht, regt sich zu einer unglaublich
genussreichen Tätigkeit auf8. »

Da ist manches etwas unklar, verschieden interpretierbar ausgedrückt:
Was bedeutet das «zwar begrenzte, doch unumschränkte All», was
versteht Goethe genau unter innerer und äusserer Form, und was ist in
solchem Zusammenhang «das Ungehörige»? Der Passus hat stilistische
Eigenschaften, die vermuten lassen, die Äusserung habe bei allem Wohlwollen
doch auch diplomatischen Charakter. Entscheidend jedoch ist, dass die
massgebende literarische Instanz die Rehabilitation der «übelangeschriebenen»

Lieder herzhaft beglaubigt.

1 Clemens Brentano, Sämtliche Werke der Frühromantik, Jahrbuch des Freien
und Briefe, historisch-kritische Ausgabe, Deutschen Hochstifts 1975, Max-Nie-
veranstaltet vom Freien Deutschen Hoch- meyer-Verlag, Tübingen 1975, S. 124-152.-
stift, herausgegeben von Jürgen Behrens, 6Elschenbroich, a. a. O. S. 127. - 6Bilder-
Wolfgang Frühwald, Detlev Lüders. Es lie- bogengeschichten, Märchen, Sagen, Abengen

die Bände 6 und 7 (Teil I und II des teuer, neu erzählt von Autoren unserer
Wunderhorns) sowie 9.1 und 9.2 die Kom- Zeit, herausgegeben von Jochen Jung,
mentarbände zu 6 und 7 vor. Herausge- Deutscher Taschenbuch-Verlag, München
ber: Heinz Rölleke. Verlag W. Kohlham- 1976. - 7Adam Müller, Vermittelnde
Krimer, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1975. - tik, aus Vorlesungen und Aufsätzen aus-
2A. a. O. Band 9.1, S. 18f. - 3Zit. in gewählt, eingeleitet und erläutert von An-
Annalen der deutschen Literatur, Stuttgart ton Krättli, Reihe Klassiker der Kritik,
1971 (2. Aufl.), S. 535. - «Vgl. hiezu Adal- Artemis-Verlag, Zürich 1968. - 8Zit. nach
bert Elschenbroich, Die Romanze in der der Insel-Dünndruck-Ausgabe, Band 12, S.

Dichtungstheorie des 18. Jahrhunderts und 328ff., Leipzig 1920.


	Die "übelangeschriebenen" Lieder : "Das Knaben Wunderhorn" oder Poesie als Zusammenfall von Natur und Kunst

