
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 6

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

ANTWORT AUF DIE GOTTESFRAGE DER NEUZEIT

Hinweis auf das neueste Schaffen von Hans Küng

Im Herbst 1977 hielt der heute
wahrscheinlich meist gelesene, von den
einen überaus geschätzte, von den
andern als Modernist verschrieene und
für die Deutsche Bischofskonferenz
zum Prügelknaben gewordene katholische

Theologe Hans Küng - Inhaber
des Lehrstuhles für Dogmatische und
Ökumenische Theologie und Direktor
des 1963 neubegründeten Instituts für
ökumenische Forschung der Universität
Tübingen - anlässlich der 500-Jahr-
Feier seiner Universität eine vielbeachtete

Rede über das Thema: «Heute
noch an Gott glauben1?» In seiner ihn
kennzeichnenden Freimütigkeit spricht
Küng vom Versagen der Theologie und
der Kirche gegenüber den Natur- und
Humanwissenschaften, was wesentlich
dazu beigetragen hat, dass sich in den
letzten Jahrhunderten mehr und mehr
der Atheismus in Ost und West durchsetzen

konnte. Im Hauptteil seines ganz
und gar undogmatischen Vortrages
entwickelt Hans Küng dann seine These:
«Gottesglaube ist grundlegend Sache des

Vertrauens» und stellt im Horizont der
modernen Wissenschaft die Gottesfrage
neu zur Entscheidung für Nichtchristen
wie für Christen, für Ungläubige wie
für Gläubige.

Was er in dieser Rede formulierte,
hat der den Herausforderungen der Zeit
begegnende Theologe historisch und
systematisch breit entfaltet in seinem
neuesten Buch: «Existiert Gott, Antwort

auf die Gottesfrage der Neuzeit2.»
Es geht dem Führer einer loyalen
Opposition in der katholischen Kirche kei¬

neswegs darum, Konzessionen an ein
modernes, gar modisches Bewusstsein

zu machen. Aber er nimmt die
Glaubensprobleme des heutigen Menschen
ernst, indem er das Verhältnis von
Vernunft und Glaube neu interpretiert
und so ein neuzeitliches Gottesverständ-
nis erarbeitet, das die Voraussetzung
bildet zu einer umfassenden Neubesinnung

auf den ursprünglichen Glauben
der Christenheit. «Es kam mir darauf
an, möglichst konsequent und transparent

das Ganze des Gottesglaubens
auszusagen, auch wenn in manchen Einzelfragen

mehr Denkwege gewiesen als fixe
Lösungen aufgewiesen werden. » Es geht
dem Verfasser schlicht und einfach darum,

den heutigen Menschen die
Wirklichkeit Gottes wieder nahe zu bringen.

Eingeleitet wird das gegen 900 Seiten

umfassende Werk mit einem Gang
durch die Philosophiegeschichte der
Neuzeit. Zunächst setzt sich Küng sehr

eingehend auseinander mit René
Descartes, dem «Vater des modernen
Denkens», der mit seinem «cogito, ergo
sum» (ich denke, also bin ich) das
abendländische Bewusstsein ganz
entscheidend geprägt hat: der Ort der
ursprünglichen Gewissheit ist von Gott in
den Menschen verlegt. Eine ebenso

gründliche Behandlung finden Blaise
Pascal, Immanuel Kant und G. F. W.
Hegel. Nach dieser überzeugenden
Darstellung der dramatischen Geschichte
von Vernunft und Glaube in der Neuzeit

weist Hans Küng nach, dass nicht
nur die Philosophie und Theologie
grosse Schwierigkeiten mit den Wand-



464 HANS KÜNG UND DIE GOTTESFRAGE

lungen des Weltbildes hatten, sondern
auch die Naturwissenschaften. Er
postuliert eine Zusammenarbeit der
verschiedenen Fakultäten, ein sinnvolles,
kritisch-dialogisches Miteinander von
Theologie und Naturwissenschaft
angesichts der einen Welt und des einen
Menschen.

Im Abschnitt : «Die Herausforderung
des Atheismus» befasst sich Küng im
weitern eingehend mit den
religionsgeschichtlichen Einwänden, die den
christlichen Gottesglauben an seinen
Wurzeln bedrohen. Einen massgebenden

Beitrag zum atheistischen
Selbstverständnis des modernen Menschen
leisteten Ludwig Feuerbach («Das Wesen

des Christentums»), Karl Marx und
Sigmund Freud, mit denen Küng sich
denn auch ganz gründlich auseinandersetzt.

Er bezeichnet die atheistische
Religionskritik als eine «ernsthafte
Herausforderungfür die Theologie», ist aber
auch davon überzeugt, dass der Atheismus

nicht immer voll reflektierte oder
gar bösartige Entscheidung des
Menschen gegen Gott ist, sondern oft nur
halb reflektierte Teilhabe am
philosophischen, wissenschaftlichen, kulturellen

Zeitgeist: «Eher ein Entgleiten als
ein Aufgeben des Glaubens, manchmal
freilich auch ein Verdrängungsvorgang
mit allen negativen Folgen.»

Im weitern zeigt der Tübinger Theologe

auf, wie der Atheismus, zu Ende
reflektiert und konsequent vollzogen,
schliesslich zur Umwertung aller Werte,
zur Zerstörung der bisherigen Moral
und damit zum Nihilismus führt. So
widmet er denn ein hochinteressantes
Kapitel dem Manne, der die europäische

Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts

entscheidend mitgeprägt hat:
Friedrich Nietzsche. In einer
«Zwischenbilanz» wägt er sachlich unvorein¬

genommen die Chancen des Nihilismus
ab:

«Die durchgehende Fraglichkeit der
Wirklichkeit selbst ermöglicht den
Nihilismus, sei er nun faktisch gelebt oder
auch philosophisch oder unphilosophisch
reflektiert. Es gibt kein rational
zwingendes Argument gegen die Möglichkeit
des Nihilismus, aber umgekehrt auch keines

für dessen Rechtfertigung. Wenn es

möglich ist, dass alles letztlich
zwiespältig, sinnlos, wertlos, nichtig ist, so ist
doch auch das Gegenteil nicht von
vornherein unmöglich: dass alles letztlich
doch identisch, sinnvoll, wertvoll, wirklich

ist.»
Nach diesen eingehenden

historischsystematischen Analysen, notwendigen
Klärungen und sichtenden Antworten
bezüglich Weltverständnis und
Gottesverständnis entfaltet Küng in den letzten

drei Abschnitten auf dem für ihn
charakteristischen Weg zwischen der
dialektischen Theologie im Sinne Karl
Barths - der für Küng bleibende Massstäbe

theologischen Denkens und
Handelns setzte! - und der natürlichen
Theologie im Sinne der Neuscholastik
die Möglichkeit der Gotteserkenntnis.
Ausgehend von der Grundalternative -
man kann Ja oder Nein zur fraglichen
Wirklichkeit sagen - stellt Hans Küng
fest: «Hier geht es um eine Sache des

Vertrauens oder Misstrauens.» Diese
Grundentscheidung ist unausweichlich.
Während das Grundmisstrauen eine
nihilistische Fixierung auf die Nichtigkeit

der Wirklichkeit bedeutet und für
alles menschliche Erleben und Verhalten

eine abgründige Ungewissheit
heraufbeschwört, sagt der Mensch im
Grundvertrauen ein grundsätzliches und
in der Praxis konsequent durchhaltbares

Ja zur fraglichen Wirklichkeit
seiner selbst und der Welt. Diese posi-



HANS KÜNG UND DIE GOTTESFRAGE 465

tive Grundeinstellung bedeutet für alles
menschliche Erleben und Verhalten eine
antinihilistische Grundgewissheit trotz
bleibend-bedrohlicher Fraglichkeit. Das
Vertrauen ist die unerlässliche Voraussetzung

allen menschlichen Lebens. Nur
auf dem Boden eines Vertrauens ist
Leben überhaupt möglich. Ohne Vertrauen

gibt es kein menschliches Zusammenleben,

keine Freundschaft, Liebe, Ehe,
kein Geschäftsleben, keine Politik,
Wissenschaft, Kultur. Weil aber das Grundrätsel

des menschlichen Lebens kaum
zu lösen ist, wenn man die zentrale
Frage - die Gottesfrage - ausklammert,
unternimmt es Küng, «behutsam neu von
Gott zu reden».

Trotz aller weit fortgeschrittenen
Säkularisierung trifft heute der Ruf nach
neuen Wertmassstäben, Prioritäten,
Idealen, nach neuer Lebenssicht und
neuem Lebensstil und damit auch nach
Ethik und Religion gerade unter der
jüngeren Generation auf vielfältiges
Echo. Interessant und bedenkenswert
ist, was Küng im Hinblick auf die
Zukunft der Religion schreibt:

«Die gemeinsame Überzeugung von
Gottgläubigen wie Atheisten, dass die
bestehende Welt mit ihrer Ungerechtigkeit

nicht in Ordnung ist, hält in der
Menschheit die Sehnsucht nach einem

ganz anderen wach: Nach einer letzten
Wirklichkeit. Religion meint eine
bestimmte soziale Verwirklichung einer
Beziehung zu einem absoluten Sinn-Grund,
zu einem allerletzten Anliegen, zu etwas,
was mich unbedingt angeht. Echte Religion

findet sich jedoch nur, wo dieser
Sinn-Grund, dieses allerletzte Anliegen
nicht etwas Nur- Weltliches (Säkulares),
sondern im weitesten Sinn etwas
Göttliches (Absolutes, Heiliges) ist.»

Dass Gott ist, kann angenommen
werden nicht stringent aufgrund eines

Beweises, nicht unbedingt aufgrund
eines moralischen Postulates (Kant), aber
auch nicht ausschliesslich aufgrund des

biblischen Zeugnisses (Dialektische
Theologie), sondern nur in einem in der
Wirklichkeit selbst begründeten
Vertrauen. «Das Ja zu Gott bedeutet ein
letztlich begründetes Grundvertrauen zur
Wirklichkeit. Wer Gott bejaht, weiss,

warum er der Wirklichkeit vertrauen
kann.» «Im Vollzug, durch die Praxis
des wagenden Vertrauens zu Gottes

Wirklichkeit, erfährt der Mensch bei
aller Anfechtung durch Zweifel die
Vernünftigkeit seines Vertrauens: gegründet
in einer letzten Identität, Sinn- und
Werthaftigkeit der Wirklichkeit, in
ihrem Urgrund, Ursinn, Urwert.»

Wie das Grundvertrauen, so ist auch
der Gottesglaube eine Sache nicht nur
der menschlichen Vernunft, sondern des

ganzen konkreten lebendigen
Menschen. Der Gottesglaube ist stets
bedroht und muss gegenüber den andrängenden

Zweifeln stets in neuer
Entscheidung realisiert, durchgehalten,
gelebt, errungen werden. Aber gerade
durch alle Zweifel hindurch bewährt
sich das Ja zu Gott in Treue zur einmal

getroffenen Entscheidung: Es wird
ein geprüfter und bewährter Gottesglaube.

Das Buch von Hans Küng gipfelt
im abschliessenden, zusammenfassenden

Abschnitt: «Ja zum christlichen
Gott.» Da geht der Verfasser zunächst
der Frage nach : « Was ist vom Gott der
nichtchristlichen Weltreligionen zu
halten?» Küng vertritt da eine recht
bemerkenswerte Maxime:

«Die Wahrheit anderer Gottesverständnisse

anerkennen, ehren, würdigen
und doch das christliche Bekenntnis

zum wahren Gott nicht relativieren und

auf allgemeine Wahrheiten reduzieren:



466 HANS KÜNG UND DIE GOTTESFRAGE

So könnte der gegenseitigen Verachtung
die Hochschätzung, der Vernachlässigung

das Verstehen, den Bekehrungsversuchen

Studium und Dialog folgen. »
«Nicht die arrogante Herrschaft eines

Gottes, die missionarisch exklusiv die
Freiheit verachtet Denn: Ein bornierter,
eingebildeter, exklusiver Partikularismus,

der im Namen des einen Gottes
alle anderen Religionen global verdammt,
ein Proselytismus, der unlauteren
Wettbewerb treibt, denkt zu gering nicht nur
von den Religionen, sondern auch vom
Evangelium.

Nicht die synkretistische Vermischung
aller unter sich so widersprünglichen
Götter, die harmonisierend, reduzierend
die Wahrheitsfrage überspielt! Denn
ein lähmender, zersetzender, agnostisch-
relativistischer Indifferentismus, der
undifferenziert die anderen Religionen und
ihre Götter billigt und bestärkt, wirkt
vielleicht zunächst befreiend und
beglückend, aber in seinem Einerlei für
denkende Menschen schliesslich doch
unbefriedigend, weil er alle festen Massstäbe

und Normen aufgegeben hat.
Vielmehr die eigenständige, uneigennützige

Verkündigung des einen wahren
Gottes für alle Menschen in den
verschiedenen Religionen: Und zwar aus
jener Offenheit heraus, die mehr ist als
herablassende Akkomodation; die die
eigene Glaubensüberzeugung nicht verleugnet,

aber auch keine bestimmte Antwort
aufzwingt; die die Kritik von aussen zur
Selbstkritik macht und zugleich alles
Positive aufnimmt; die nichts Wertvolles an
den Religionen zerstört, aber auch nichts
Wertloses unkritisch einverleibt. In
dialektischer Einheit also von Anerkennung
und Ablehnung soll das Christentum mit
seinem Gott unter den Weltreligionen
seinen bescheidenen, unprätentiösen
Dienst leisten: als kritischer Katalysator

undKristallisationspunkt ihrer religiösen,
moralischen, meditativen, asketischen,
ästhetischen Werte.»

Das im Doppelsinn des Wortes
«gewichtige» Buch von Hans Küng klingt
aus mit den Sätzen:

«Nach alledem wird man verstehen,

warum jetzt auf die Frage: Existiert
Gott? ein vor der kritischen Vernunft
verantwortbares, klares, überzeugtes JA
als Antwort gegeben werden kann.
Existiert Gott? Auch für den Menschen von
heute kann trotz aller Erschütterungen
und Zweifel die einzig angemessene
Antwort die sein, mit der glaubende
Menschen aller Generationen seit alter Zeit
immer wieder ihren Glauben bekannt
haben. Sie beginnt mit einem Lob: (Te,
Deum, laudamus) (Dich, Gott, loben

wir), und endet im Vertrauen: (In te,
Domine, speravi, non confundar in aeter-
num! (Auf Dich, Herr, habe ich
vertraut, und ich werde nicht zuschanden in

Ewigkeit »
Dass Hans Küng mit diesem neuesten

Buch ebensowenig wie mit seinen
früheren Werken bei der römischen
Kurie Zustimmung und Anerkennung
finden wird, vielmehr erneut unter
Beschuss geraten wird, steht ausser Zweifel.

Wer die bisherige Auseinandersetzung

zwischen dem in diesem Frühjahr
fünfzigjährig gewordenen Schweizer
Theologen und der «Heiligen Kongregation

für die Glaubenslehre» in Rom
respektive der deutschen Bischofskonferenz

umfassend kennenlernen und
studieren will, der lese den ebenso
aufschlussreichen wie erschütternden
Dokumentationsband, den Walter Jens,
Präsident des Pen-Zentrums der BRD,
herausgegeben hat unter dem Titel:
«Um nichts als die Wahrheit^.»

Wer dem Menschen Hans Küng
näher begegnen möchte, dem sei das Buch :



HANS KÜNG UND DIE GOTTESFRAGE 467

«Hans Küng, Weg und Werk4» zur Lektüre

bestens empfohlen. Zwei Mitarbeiter
des Institutes für ökumenische

Forschung der Universität Tübingen -
Hermann Häring und Karl-Josef Kuschel -
bieten in einem ersten Teil Daten aus
dem Leben und Werk des umstrittenen
Theologen. Ein «Essays zum Werk»
überschriebener zweiter Teil führt ein in
die Hauptschriften von Hans Küng:
«Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths
und eine katholische Besinnung» (1951),
«Konzil und Wiedervereinigung» (1960),
«Die Kirche» (1967), «Unfehlbar? Eine
Anfrage» (1970), «Christ sein» (1974).
Der dritte Teil: «Gespräch» gibt Hans
Küng selber Gelegenheit, zu Fragen seines

theologischen und kirchlichen
Selbstverständnisses frei und offen Stellung

zu nehmen. Hier nur ein paar
«Musterehen»:

«Mein Spiritual im Collegium Ger-
manicum (in Rom), P. Wilhelm Klein,
verwies mich in grundlegenden Fragen
des kirchlichen Gehorsams aufden Weg
der persönlichen Gewissensentscheidung.

»
«Ein Dreifaches ist für mich bestimmend

geworden :
Oberste Norm meines Verhaltens und

Handelns darf nicht irgendeine irdische,
weltliche oder kirchliche Autorität oder
Disziplin sein, sondern allein der Wille
Gottes, das, was ich in einer bestimmten

Situation als den Willen Gottes für
mich erkenne. Dann die Christozentrik,
das heisst die wachsende Ausrichtung auf
die Person Jesu Christi, in der ich konkret

den Willen Gottes erkenne, eine
Ausrichtung, die durch die Barthsche
Theologie und die vermehrte Beschäftigung

mit dem Neuen Testament
verstärkt wurde. Schliesslich, was das
Leben in der heutigen Welt und Gesellschaft

angeht: (Die aktive Indifferenz)

in allen irdischen Dingen, die zwar wichtig,

aber nicht letztlich entscheidend
sind: die benützt werden dürfen und sollen,

soweit sie zu dem nun einmal
gesteckten Ziel verhelfen, auf die aber unter

Umständen auch verzichtet werden

muss, wenn sie zum Hindernis werden.»
Ein bezeichnendes, für Küng

charakteristisches Bekenntnis soll diese

Hinführung zu seinem Leben und Schaffen,
das gerade auch in protestantischen
Kreisen auf ein lebhaftes Interesse
stösst, abschliessen:

«Die kirchen- und theologiepolitischen

Fragen beherrschen nur noch die

Peripherie meines theologischen Bewusstseins.

Was mich ehrlich fasziniert, ist
alles das, was heute für uns Theologen
etwa in der Astrophysik, in der
Atomtheorie, in der Mikrobiologie, in der
Psychoanalyse, in der Philosophie und
Wissenschaftstheorie von Bedeutung ist,
aber auch in der Literatur, Kunst, Musik

- das sind alles Dinge, die ja unendlich
viele Fragen an uns Theologen stellen, mit
denen sich nur wenige abgeben und die
doch für die Menschen von heute
unendlich viel wichtiger sind als die in der
Kirche zur Zeit umstrittenen Theologu-
mena. »

Hans Beck

1 Walter Scheel: Mut zu kritischer
Sympathie. - Hans Küng: Heute noch an
Gott glauben? Zwei Reden, Piper-Verlag,
München-Zürich, 1977. - 2Hans Küng:
Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage

der Neuzeit, Piper-Verlag, München-
Zürich, 1978. - 3Um nichts als die Wahrheit,

Deutsche Bischofskonferenz <kontra
Hans Küng, Eine Dokumentation
herausgegeben und eingeleitet von Walter Jens,
Piper-Verlag, München-Zürich, 1978. -
4 Hans Küng, Weg und Werk, Herausgeber:

H. Häring und H.-J. Kuschel,
Piper-Verlag, München-Zürich, 1978.



468 THOMAS BERNHARDS URERLEBNIS

DAS FÜRCHTERLICHE ALS ALLTÄGLICHKEIT

Zum Bericht «Der Atem. Eine Entscheidung» von Thomas Bernhard1

Als Motto für sein Buch Der Atem,
den dritten Band seiner autobiographischen

Berichte, hat Thomas Bernhard
ein Wort von Pascal gewählt: «Da die
Menschen unfähig waren, Tod, Elend,
Unwissenheit zu überwinden, sind sie, um
glücklich zu sein, übereingekommen,
nicht daran zu denken. » Es ist eben diese

Übereinkunft, an die sich der
Verfasser von Romanen wie Frost, Das
Kalkwerk, Verstörung und Korrektur,
der Entdecker einer literarischen
Algebra des Untergangs, niemals in
seinem Leben gehalten hat. Er muss im
Gegensatz zu denen, die sich laut Pascal
aufs Verschweigen und Verdrängen
geeinigt haben, an nichts anderes denken
als an den Tod, und er zwingt sie
allmählich durch die Beharrlichkeit seines

Schaffens, es wenigstens von Zeit zu
Zeit auch zu tun. Seiner Erfahrung
entspricht es aber, dass allein dieser
einzige Gedanke einem im übrigen völlig
belanglosen Leben Sinn zu geben
vermag -, was allerdings nicht religiös,
sondern künstlerisch, artistisch zu verstehen

ist. Der einzige Gedanke ist der
Ursprung, der Motor seiner Dichtung. In
seinen Anfängen kam er damit nur bei
einem verhältnismässig kleinen Kreis
von Kennern an, eben weil er als
Aussenseiter mit seinen Geschichten von der
Tödlichkeit allen Lebens, vom Untergang

und vom Verfall gegen
ungeschriebene Gesetze verstiess. Dass ihn
sozialreformerische oder revolutionäre
Utopien im Blick auf sein Thema
begreiflicherweise kaum zu interessieren
vermochten, hat ihm natürlich den Vor¬

wurf eingetragen, ein österreichischer
Reaktionär zu sein. Lange Zeit lag er
ohnehin quer zum literarischen Trend,
der politisches Engagement forderte.
Und da er nun erstaunlicherweise doch
berühmt geworden ist, ein äusserst
produktiver Autor, der in kürzester Zeit
neben Romanen und Erzählungen bisher

auch noch acht Bühnenstücke
geschrieben hat, verdächtigt man ihn, er
mache mit dem gängigen Grauen ein
Geschäft. Vielleicht ist jedoch auch
diese Kritik und sind die umlaufenden
Kalauer («Unterganghofer», «Alpen-
Beckett») nichts weiter als Verdrängungen

und also der Versuch, die von Pascal

erwähnte Übereinkunft des Ver-
schweigens zu retten.

Dass die Romane, Erzählungen und
Komödien Thomas Bernhards artistische

Konsequenzen früher Erlebnisse
sind, steht spätestens seit dem
Erscheinen der drei autobiographischen
Berichte fest. Die Ursache und Der Keller,

die vorausgingen, bezogen sich auf
die Internatszeit in Salzburg und auf
die Lehre im Geschäft des
Kolonialwarenhändlers Podlaha. Der dritte
Band mit dem Titel Der Atem erzählt
von der Erkrankung des Achtzehnjährigen

an «nasser Rippenfellentzündung»,

vom Tod des geliebten Grossvaters

zu dieser gleichen Zeit und von
der tödlichen Erkrankung der Mutter
in dem Augenblick, da der Sohn
erfährt, dass er Tuberkulose hat und in
die Lungenheilstätte Grafenhof
eingewiesen ist. Der Mangel an Geborgenheit,

der seine Kindheit belastet hat,



THOMAS BERNHARDS URERLEBNIS 469

die Katastrophen des Krieges und der
Bombennächte, das lebensbedrohende
Leiden unter dem pädagogischen Terror

im Salzburger Internat und die
selbstgewählte Schule der Abhärtung
im feuchten, zugigen Keller des Händlers

Podlaha sind grausame Vorspiele;
was den jungen Thomas Bernhard
jedoch in den wenigen Monaten von
1949 bis 1950 trifft, ist von tödlicher
Gewalt. Wie er es aus eigenem Willen

überwunden hat, in einem
Entschluss zum Leben: das ist das
zentrale Thema des Buches Der Atem. Dass
es sich um das wichtigste, das entscheidende

Kapitel der bisher erzählten
Jugendgeschichte handelt, geht schon aus
den drei Untertiteln hervor. Das Buch
über Salzburg ist «eine Andeutung», das
Buch über die Lehre bei Podlaha «eine
Entziehung». Was aber in dem Band
Der Atem berichtet wird, ist «eine
Entscheidung». Ich stehe unter dem
Eindruck, dieser dritte Teil sei nicht allein
wegen des mitgeteilten Inhalts, sondern
als künstlerische Selbstdarstellung von
stärkerer Wirkung als seine Vorgänger,
ein Vorbild autobiographischer Prosa
und ein Muster seiner Gattung. Zudem
wird man sagen dürfen, es sei innerhalb
des bisher erschienenen Gesamtwerks
von Bernhard vielleicht das persönlichste

und sicher das menschlich am
stärksten berührende Buch. Es macht
sich frei von der rigoros verabsolutierenden,

«totalitären» Sprache, die seine
Todesfugen sonst kennzeichnet, aber
auch frei von Verkrampfungen, die das

Salzburg-Buch und den Band Der Keller
teilweise beeinträchtigen.

Die Schauplätze des Berichts Der
Atem sind das Badezimmer im
Krankenhaus, in das die moribunden
Patienten gelegt werden, wenn ihr Exitus
unmittelbar erwartet wird, ferner das

sogenannte Sterbezimmer, ein weiss
getünchter gewölbeartiger Raum mit über
zwanzig Betten, in denen vorwiegend
ältere Männer ebenfalls ihrem Tod
entgegendämmern, schliesslich das Hotel
Vötterl in Grossgmain, das als
«Erholungsheim für an den Atmungsorganen
Erkrankte» eingerichtet ist.

Zu der Zeit, in die der autobiographische

Bericht Der Atem zurückführt,
steht für den jungen Mann im
Sterbezimmer noch nicht fest, dass er Schriftsteller

werden wird. Aber im Blick auf
die Romane und Erzählungen, auch auf
die Theaterstücke, die er seither
geschrieben hat, wird sichtbar, dass er für
die Einsamkeit und Verlorenheit immer
neue Örtlichkeiten, zellenartige Räume,
fensterlose Türme, die Dachkammer in
Korrektur und - im gleichen Roman -
das unheimliche Bauwerk des Kegels
erfindet, Schauplätze für das, was ihn seit
den Erfahrungen im Krankenhaus und
seit der von ihm als Zerstörung einer
Möglichkeit künstlerischer
Selbstverwirklichung erlittenen Lungenkrankheit
nicht mehr loslässt. Er hatte damals
begonnen, sich im Gesang ausbilden
zu lassen. Übrigens muss man sich das

Sterbezimmer nicht als neuzeitliche
Intensivstation vorstellen, in der alle
möglichen Apparaturen und Praktiken darauf

ausgerichtet sind, den unvermeidlichen

Tod aufzuhalten, sondern als
Wartezimmer für Aufgegebene. Schwestern

und Ärzte scheinen jeden in
diesem Zimmer liegenden Kranken zu
belauern, wie lange er es wohl noch
mache. Die Infusionen und die
Medikamente, die den Moribunden appliziert

werden, kommen dem Patienten
nicht als «Heilungsmittel», sondern als
«Sterbemittel» vor. In regelmässigen
Abständen erscheint eine Schwester und
greift mechanisch nach dem Handge-



470 THOMAS BERNHARDS URERLEBNIS

lenk der Kranken. Der Priester steht
jederzeit für die Letzte Ölung bereit.
Dem achtzehnjährigen Thomas Bernhard

hat er sie vorsorglich schon
verabreicht.

In dieser fürchterlichen und
hoffnungslosen Lage fasst der junge Mann
den Entschluss, weiterzuleben. Er erinnert

sich, dass der Mann, der im
Badezimmer im Bett vor ihm gelegen hat,
auf einmal zu atmen aufgehört hat und
kurz darauf von den Trägern der Pro-
sektur in einem Blechsarg hinausgeschafft

worden ist: «Ich will nicht sterben,

denke ich. Jetzt nicht.» Dreimal
versichert er sich und seinen Lesern,
dass es sein eigener Wille gewesen sei:
«Ich wollte leben, alles andere bedeutete

nichts. Leben, und zwar mein Leben
leben, wie und solange ich will. Das
war kein Schwur, das hatte sich der, der
schon aufgegeben gewesen war, in dem
Augenblick, in welchem der andere vor
ihm zu atmen aufgehört hatte,
vorgenommen.» Und kurz darauf noch
einmal: «Es war an mir, ob ich
weiteratmete oder nicht. »

In diesem mehrfach betonten Willen,

aus eigener Kraft den Widerstand
bedrohender Zustände zu überwinden,
das Leben selbst als einen Willensakt
bewusst zu machen, kündigt sich an,
was der Schriftsteller später mit Wörtern

und Sätzen macht. So wie er sich
hier zwingt, das Fürchterliche seiner
Umgebung, das Sterbezimmer und die
täglichen Sterbeszenen, von denen er
einige beschreibt, als Alltäglichkeit zu
begreifen, als «eine leicht zu verarbeitende

Alltäglichkeit», wie er schreibt, so
wird es ihm hier im Krankenhaus, und
kaum, dass er sich selber von seiner
schweren Krankheit allmählich wieder
erholt, zur willkommenen Abwechslung,

«viele dazu geeignete Anschauun¬

gen oder Vorkommnisse zu einem
lehrreichen Studiergegenstand zu machen».
Er schreibt das aus seiner heutigen
Sicht; aber es liest sich wie eine
Ankündigung jener artistisch komponierten

Erzählungen und Romane, jener
Spielwerke des Fürchterlichen, die er
einige Jahre nach seinem Aufenthalt
im Sterbezimmer zu schreiben nicht
mehr aufgehört hat. Dabei muss man
bedenken, dass ihm Schreiben selbst
etwas «Fürchterliches» ist: die Pläne
seiner Jugend gingen eher darauf aus,
Musiker, Komponist oder auch Schauspieler

zu werden. Er wünscht sich vom
Grossvater Klavierauszüge von Opern,
der «Zauberflöte» zum Beispiel, und er
klammert sich an Lebensmöglichkeiten,

die das schön Geformte, auch das

im Gedicht und vor allem in klassischer

Musik Gestaltete, zum Gegenstand

haben. Erst als er merkt, dass
ihm das alles viel zu leicht fällt,
beschliesst er, Prosa zu schreiben, und
zwar Prosa, die sich mit dem Fürchterlichen,

mit dem totalen Widerstand
befasst. Im Text Drei Tage sagt er: «Das
Furchtbarste ist für mich Prosa schreiben

Überhaupt das Schwierigste
Und von dem Augenblick an, in dem ich
das bemerkt habe und gewusst hab',
habe ich mir geschworen, nur noch Prosa
zu schreiben2.» Und im gleichen
Zusammenhang noch: «Und ganz früh
hab' ich - so bis siebzehn, achtzehn Jahre

-, hab' ich nichts so gehasst wie
Bücher Ich hab' bei meinem Grossvater
gelebt, der hat geschrieben, und es war
eine riesige Bibliothek da, und immer
mit diesen Büchern zusammen zu sein,
durch diese Bibliothek gehen zu müssen,
jeden Tag, war für mich allein grauenhaft

Und wahrscheinlich warum
bin ich eigentlich zum Schreiben gekommen,

warum schreibe ich Bücher? Aus



THOMAS BERNHARDS URERLEBNIS 471

Opposition gegen mich selbst plötzlich,
und gegen diesen Zustand - weil mir
Widerstände, wie ich schon einmal

gesagt habe, alles bedeuten Ich wollte
eben diesen ungeheuren Widerstand, und
dadurch schreibe ich Prosa ...»

Der hier mehrfach schon erwähnte
Grossvater war der Schriftsteller
Johannes Freumbichler, der 1937 mit dem
Grossen Österreichischen Staatspreis
für Literatur ausgezeichnet worden war.
Kein geringerer als Carl Zuckmayer hat
seinerzeit die Kraft dieses volkstümlichen

Autors erkannt und ihm geholfen,

einen Verleger zu finden. Von
Zuckmayer gibt es auch ein eindrückliches
Porträt des Grossvaters von Thomas
Bernhard. Wäre man diesem Mann auf
der Strasse begegnet, heisst es darin,
und hätte man seinen Kopf gesehen,
so hätte man unweigerlich gefragt : Wer
ist dieser Mann? «Früh ergraut, das
bartlose Gesicht von Entbehrungen und
Leiden gefurcht, doch mit ganz
wachen, hellen, grossen Augen hinter der
schmalen Brille, einem Blick von
ungebrochener Entschlossenheit und von
Traumbereitschaft zugleich, ging von
ihm eine stille, unprätentiöse Würde
aus, ihm selbst wohl unbewusst, die
ihn älter erscheinen liess, als er war3.»
Das ist der Mann, zu dem der junge
Thomas Bernhard allein Vertrauen hatte

und den er geliebt hat. Einige Tage,
bevor der Enkel an «nasser
Rippenfellentzündung» erkrankt, muss der Grossvater

in das gleiche Krankenhaus zur
Untersuchung. Er sollte es nicht mehr
verlassen. Aber er ist es, der als erster
am Bett des Enkels sitzt, nachdem dieser

aus dem Badezimmer ins
Sterbezimmer vorgerückt ist. Der «einzig wirklich

geliebte Mensch», mit dieser und
ähnlichen Wendungen kommt Bernhard
mehrmals auf den Mann zu sprechen,

von dem er weiss, dass er ihn akzeptiert

hat, «nachdem mich alle anderen

nicht akzeptiert hatten». Um so
fürchterlicher, ein vernichtender und freilich
die bereits sich abzeichnende Befreiung

durch musikalisch-mathematische
Aufarbeitung des Erfahrenen und
Geschauten mächtig vorantreibender
Schlag ist der Tod des geliebten Grossvaters.

Die Mutter verschweigt ihn dem
Sohn auf Anraten der Ärzte zunächst,
so dass er die Nachricht erst Tage nach
der Beerdigung erfährt, als er zufällig
einen Nachruf in der Zeitung liest.
AUes, was Thomas Bernhard später
geschrieben hat, scheint seinen

Ursprung gleichsam im Sterbezimmer des

Landeskrankenhauses Salzburg zu
haben. Hier hat er die entscheidenden
Anschauungen und Vorkommnisse als

«lehrreichen Studiergegenstand» gefunden,

und wenig später beginnt er,
damit wie mit Bauklötzen zu spielen:
«Im Grunde ist es wie ein Spielzeug,
man setzt es übereinander, es ist ein
musikalischer Vorgang. Ist eine bestimmte
Stufe erreicht nach vier, fünf
Stockwerken - man baut das auf -
durchschaut man das Ganze und haut alles
wie ein Kind wieder zusammen 2. »

Ich will damit natürlich nicht sagen,
die Dichtung sei glaubwürdiger, seit sie

durch das Zeugnis des Autors auf ihre
biographischen Ursprünge zurückzuführen

ist. Ein episches Kunstwerk von
der hermetischen Geschlossenheit der
Erzählungen und Romane Thomas
Bernhards bedarf keiner Beglaubigung
von aussen; es beglaubigt sich selbst.

Im vorliegenden Fall zudem handelt es

sich um ein durch und durch künstliches

Werk, um ein bewusst auf
Abstraktion und auf reibungslose Mechanik

hin entworfenes Spielwerk. Aber die
frühen Erfahrungen bleiben spürbar.



472 THOMAS BERNHARDS URERLEBNIS

Roithamer in Korrektur hat aufgezeichnet:

«Wie zum Beispiel Aufschreiben
von höchstem Unglück höchstes Glück
sein kann.» Das ist wohl so zu
verstehen, dass Prosaschreiben, die Gestaltung

im Wort, die Finsternis
durchbricht. Sprache leistet nichts Geringeres,

als dass sie die fürchterliche Realität

verschlingt, dass sie sie als
Korrektur des Lebens in Kunst umwandelt.
Als eines Tages der Primarius am Bett
des Genesenden im Sterbezimmer den
Vorschlag macht, «in ein anderes,
freundlicheres Zimmer zu übersiedeln»,
empfindet dieser das Ansinnen nur noch
als Infamie und bare Entsetzlichkeit, als
«menschliche Roheit» und als Stumpfsinn.

Denn in diesem Zeitpunkt schon
fühlt er sich als Meister und hat
«Vergnügen am Denken und also am
Zerlegen und Zersetzen und Auflösen der
von mir angeschauten Gegenstände
wiederentdeckt. »

Anders als in den autobiographischen

Berichten Die Ursache und Der
Keller ist dieser dritte Band im Urteil
differenziert und weitgehend frei von
den schroffen Verdikten, so etwa, wenn
der Verfasser die familiären Beziehungen

relativiert. Dem Grossvater
verdanke er alles, sagt er, was ihn lebensfähig

«und in hohem Masse auch immer
wieder glücklich gemacht» habe -, nicht
seiner Mutter und den anderen. Doch
dann fügt er gleich hinzu, das heisse

nicht, dass er ganz ohne Zuneigung
und Liebe für sie gewesen sei, auch
ihnen sei er lebenslänglich und auf die
natürlichste Weise verbunden. Starr und
absolut negativ äussert er sich nur über

die Ärzte. Sichtbar wird in diesem
Bericht auch, wie das Schreckliche und
Fürchterliche zur szenischen Anschauung

wird. Der Schauplatz Sterbezimmer

wird in der Sicht dessen, der die
Vorkommnisse darin zum lehrreichen
Studiergegenstand macht, zu einer Bühne,

auf der Bernhardsche Szenen
geprobt werden. Der Gastwirt aus Hof-
gastein, der jedesmal, wenn die Ärzte
ihre Visite machen, mit dem Zeigefinger

an die Stirn tippt, ist ein Beispiel,
der schweigsame ungarische General ein

'anderes. Der plötzliche Tod des Marktfahrers

aus Mattighofen oder die
Gestalt des ehemaligen Geldbriefträgers
aus Oberösterreich sind in diesem
Erinnerungsbuch schon umgesetzte Realität,

Elemente szenischer Gestaltung.
Bernhard erzählt ganz schmucklos.

Sein Bericht ist von strenger
Geradlinigkeit und einer Kraft, die grosser
Prosa eigen ist. Hier wird erzählt, wie
einer das Fundament legt für sein
Leben als Künstler und Schriftsteller,
indem er nämlich entdeckt, «dass die
Literatur die mathematische Lösung des

Lebens und in jedem Augenblick auch der

eigenen Existenz bewirken kann».

Anton Krättli
1 Thomas Bernhard, Der Atem. Eine

Entscheidung. Residenz-Verlag, Salzburg
und Wien 1978. - 2Thomas Bernhard,
Der Itaüener (Darin der Selbstkommentar

«Drei Tage»), Residenz-Verlag,
Salzburg 1971. - 3In: Carl Zuckmayer, Aufruf

zum Leben (Ein Salzburger Bauernroman,

«Phüomena Ellenhub» von
Johannes Freumbichler), S.-Fischer-Verlag,
Frankfurt am Main 1976.



DJILAS-MEMOIREN 473

EIN ERSCHÜTTERNDES ZEITDOKUMENT

Die Kriegsmemoiren Milovan Djilasl

Der grösste Rebell des
Nachkriegskommunismus war und bleibt der heute
fast 67 Jahre alte Milovan Djilas, der
nicht aus Machtgelüsten, sondern aus
moralischer Haltung mit seinen
Genossen im Jahre 1954 brach. Insgesamt
ist Djilas zu etwa 23 Jahren Zuchthaus
verurteilt worden, und von diesem Drittel

eines Menschenlebens hat er
immerhin zwölf Jahre «abgesessen», drei
davon als kommunistischer Aktivist in
der Zwischenkriegszeit. Seine Erinnerungen

befassen sich also mit der
Geschichte, die der Autor selbst erlebt und
entscheidend mitgeformt hat.

«Der Gewehrkolben brach ab, der
Deutsche fiel auf den Rücken. Ich zog
mein Messer und schnitt dem Deutschen

mit einem Zug die Kehle durch.»
So beschreibt Milovan Djilas in seinen
Kriegsmemoiren wie er am Höhepunkt
der erbitterten Kämpfe vor dem
verzweifelten Versuch aus dem deutschen
Belagerungsring auszubrechen im Frühjahr

1943 einen deutschen Gefangenen
umgebracht hat. In der Nacht erschien
Jesus Christus dem schlafenden Djilas,
der dann zu ihm sprach : «Wenn du um
des Guten und um der Wahrheit willen
auf die Welt gekommen bist und gelitten
hast - dann musst du doch auch sehen,
dass unsere Sache gerecht und edel ist.»
Fast 35 Jahre später schildert der
einstige Partisanenführer und spätere
Vizepräsident und Parlamentspräsident al¬

les,was er während des Zweiten
Weltkrieges erlebt und getan hat, von der

Tötung der Deutschen, die wiederum
nur in 40 Meter Entfernung die
Verwundeten und Kinder der Partisanen
töten, bis zu seinen geheimsten
Gedankengängen.

Fast 600 Seiten - doch kein Heldenepos,

sondern ein ergreifendes Dokument

der Zeitgeschichte. Ohne den
Träumen seiner Jugend untreu zu werden

oder das Erlebte zu verfälschen,
schrieb Djilas im Grunde über menschliche

Schicksale, Tod, Kampf,
Grausamkeit und Verrat, wobei er weder sich
selbst noch Marschall Tito und die
einstigen engsten Kampfgefährten wie
Rankovic, Kardelj usw. schont.

Unvergesslich sind auch die Schilderungen

der Menschenschicksale, zumal
der Autor immer bemüht ist, auch den

seinerzeitigen Gegnern Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Er schreibt nicht
nur über den Befreiungskampf gegen
die Angreifer, sondern auch über den

mit diesem untrennbar verbundenen
Bürgerkrieg und die Revolution gegen
die alte Ordnung. Drei Kriege waren
gleichzeitig im Gange. Der junge,
fanatische und zugleich romantische
Montenegriner war einer der Hauptakteure
eines Dramas, das laut einem amerikanischen

Beobachter «sogar ein Librettist

Verdis für kompliziert gehalten
hätte». In Montenegro hat man die



474 DJILAS-MEMOIREN

eigenen Verwandten getötet, und in der
Herzegowina suchten kommunistische
Söhne ihre Loyalität dadurch nachzuweisen,

dass sie ihre Väter töteten und
sodann um die Erschossenen herum
tanzten und sangen.

Djilas, der 17 Jahre lang zum engsten

Führungskreis um Tito, der in ihm
zeitweilig sogar so etwas wie seinen
auserwählten Sohn, den auserkorenen
Nachfolger gesehen hatte, gehörte, hatte
ein Buch geschrieben, das für alle - von
den Kennern und Historikern bis zu
den gebildeten Lesern - eine Pflichtlektüre

sein sollte.
Nicht die Tatsache, dass auch Josip

Broz Tito nicht ein Denkmal, sondern
ein Mensch war, der sich von einer
hysterischen Freundin zuweilen einschüchtern

liess, verleiht diesen Memoiren
eine besondere Brisanz, sondern der
Mut, mit dem Djilas die Mythologie
um die Revolution und den
Partisanenkrieg zerstört und gerade dadurch
die wahre Tragweite dieses Einschnitts
in der jugoslawischen, ja europäischen
Geschichte zeigt. Es wird in diesem
Buch übrigens auch mit gewissen
idealistischen Klischees aufgeräumt, die auch
naive westliche Historiker und Journalisten

aus der jugoslawischen
Parteigeschichtsschreibung und den
Heldenlegenden um Tito übernommen haben.
Djilas erwähnt die eigenmächtigen, bisher

geheimgehaltenen und zuerst von
einem amerikanischen Historiker 1973

enthüllten Verhandlungen der Tito-Partisanen

mit deutschen Wehrmachtsstellen,

die die Sowjets verärgert haben.
Es ging dabei um mehr als bloss um

den Austausch der Gefangenen, und als
bei einer Diskussion im Politbüro
Besorgnis über die Reaktion des Kremls
ausgedrückt wurde, erwiderte Tito
vielsagend: «Auch sie (die Russen) kümmern

sich vor allem um ihr eigenes
Volk und um ihre Streitkräfte.»

Djilas verbindet die Brillanz der
politischen Analyse mit der Fähigkeit
eines grossen Schriftstellers, Situationen
und Menschen plastisch zu schildern.
Man erfährt auch immer wieder, was aus
den Figuren geworden ist. Ja sogar wie
sie sich später gegenüber dem in
Ungnade gefallenen Autor benommen
haben. Der Leser versteht auch manche
bisher verborgene Aspekte der nationalen

Problematik in diesem Vielvölkerstaat,

wobei Djilas seine Liebe zu
Serbien und zum Serbentum nicht
verschweigen kann und will.

Angesichts der Bedeutung dieses
Buches kann man nur bedauern, dass bei
den «biographischen Notizen»
unvollständige oder falsche Angaben
veröffentlicht wurden. Manch andere
Flüchtigkeitsfehler und die Wiederholungen
einiger bereits in dem Buch «Gespräche
mit Stalin» erzählter Vorfälle ändern
aber nichts an der Tatsache, dass Djilas
mit diesem dritten Band seiner Memoiren

ein grosser Wurf gelungen ist. Ein
fesselnd geschriebenes Buch, das alle
anderen Werke über Jugoslawien im
Zweiten Weltkrieg in den Schatten stellt.

Paul Lendvai

1 Milovan Djilas, Der Krieg der
Partisanen, Jugoslawien 1941-1945, Verlag Fritz
Molden, Wien.



HINWEISE

475

« Finanzpolitik»

Walter Wittmann, «Finanzpolitik»

Im Rahmen seines vierbändigen
Gesamtwerks «Einführung in die
Finanzwissenschaft» hat der bekannte
Finanzwissenschafter Prof. Dr. Walter
Wittmann (Freiburg i. Ue.) den 4. Teil,
der die Finanzpolitik behandelt, in
zweiter Auflage herausgebracht. Das
Buch, das zu einem grossen Teil
vollkommen neu bearbeitet wurde, räumt
inhaltlich der Verwirklichung finanzpolitischer

Ziele besonders breiten Platz
ein. Dank der Einbeziehung zahlreicher
moderner Problemstellungen ist hier ein
Werk geschaffen worden, das zweifellos
nicht nur den finanzwissenschaftlichen
Spezialisten, sondern auch einen
breiteren Leserkreis anspricht. Die
übersichtliche Gliederung des Stoffes wie
auch die gezielte Auflockerung des Textes

durch Abbildungen und Tabellen
sichern dem Buch eine Lesbarkeit, die
für ein Fachbuch dieser Art
ungewöhnlich ist. Dazu kommt, dass der
Verfasser sich nicht scheut, zu gewissen
kritischen Entwicklungen im Bereich
der Staatsleistungen und deren
Finanzierung Stellung zu nehmen. So befasst
er sich auch mit der aktuellen Frage,
in welchem Ausmasse bisherige
Staatsausgaben «privatisiert» werden können,
nachdem der Staat in der Nachkriegszeit

«so viele Aufgaben an sich gezogen
hat, dass er inzwischen finanziell und
organisatorisch überfordert ist».

Das Ziel der «staatlichen
Versorgungspolitik» ist in den Augen
Wittmanns die «Verwirklichung einer opti¬

malen Höhe und Zusammensetzung der
öffentlichen Ausgaben, was im gleichen
Zug auch entscheidenden Einfluss auf
die private Verwendung von Gütern und
Dienstleistungen in Form von Investitionen

und Konsum hat. » Weit entfernt
davon, einem blossen «Nachtwächterstaat»

das Wort zu reden, fordert
Wittmann eine auf den Konjunkturverlauf
wie auch auf den sektoralen und regionalen

Entwicklungsstand der Wirtschaft
abgestimmte Staatstätigkeit. Bezeichnend

ist ferner, dass in diesem Buch
den Fragen des Umweltschutzes und
der Lebensqualität besondere Kapitel
eingeräumt werden.

Auch hinsichtlich der Finanzierung
der Staatsleistungen wartet das vorliegende

Buch mit modernen Gedankengängen

auf. In Abkehr von den
traditionellen Steuersystemen befürwortet
Wittmann eine konsequente Zweckbindung

der Einnahmen, eine Verlagerung
zum Äquivalenzprinzip, einen Verzicht
auf Subventionen, eine differenzierte
Reform des Systems der sozialen Sicherung

und eine verteilungsorientiert
ausgebaute Einkommens- und Mehrwertsteuer.

Auch wenn manche dieser
Vorschläge nur kurz skizziert werden,
bestätigen sie die vom Verfasser bereits
in der Einleitung gemachte Bemerkung,

dass die Finanzpolitik «in
Wirklichkeit eine hochpolitische Angelegenheit»

ist, die es nicht erlaubt, eine völlig

neutrale Position einzunehmen,
wenn man Aussagen für die Praxis
machen will. (Gustav Fischer Verlag,
Stuttgart 1977.)

Georg Wyler



476 HINWEISE

«Theater ist meine Leidenschaft»

Die von sich solches gesagt hat, Elisabeth

Flickenschiidt, ist Hauptperson
einer umfangreichen Bilddokumentation

mit diesem Titel, die Nicolaus
Neumann und Jörn Voss gestaltet und
zu der Boy Gobert ein Vorwort
beigesteuert hat. Elternhaus, Kinder- und
Jugendbildnisse der Schauspielerin führen
über zu Aufnahmen aus der Theaterarbeit.

Indessen handelt es sich um
mehr als ein Photobuch. Über die Karriere

der Schauspielerin, ihre Arbeit
mit Gustav Gründgens, ihre Liebe zum
Landleben und anderes mehr enthält
der Band zahlreiche Textbeigaben, teils
aus der Feder der Herausgeber, teils
aus ihren eigenen Memoiren «Kind mit
roten Haaren». So willkommen diese
Informationen sind, so wenig befriedigend

ist allerdings die buchgestalterische
Kombination von Bild und Text. Auch
wäre zu wünschen, dass die Bildlegenden

etwas ausführlicher oder doch
vollständig wären. Im Anhang werden ein

paar ausgewählte Urteile von
Theaterkritikern zitiert, ferner enthält das Buch
ein Verzeichnis der wichtigsten Filme,
in denen Elisabeth Flickenschiidt
mitgewirkt hat, sowie eine Liste ihrer
wichtigsten Rollen auf dem Theater. Verlag

Hoffmann & Campe, Hamburg
1978.)

Deutsche Literatur zur Zeit der
Klassik

Herausgegeben von Karl Otto Conrady
ist in der Reihe der grossen
Darstellungsbände des Reclam-Verlages ein
Buch erschienen, das vielfältigen
Einblick gibt in die gegenwärtige Diskussion

zum Thema «Deutsche Literatur

zur Zeit der Klassik». Der Herausgeber

legt Wert auf die Feststellung,
dass nicht etwa ein einheitliches oder
einstimmiges Bild der Epoche vorliege,
sondern im Gegenteil eine Anzahl von
Perspektiven, die so leicht nicht vereinbar

wären. In einem Fall ist es sogar
zwischen dem Beiträger und dem
Herausgeber zu einem freimütigen
Briefwechsel über Hölderlin gekommen. Es

geht in der Kontroverse um Fragen,
die mit einem einzigen Satz aus dem
ersten Antwortbrief von Detlef Lüders
hinreichend angedeutet sind: «Ein im
landläufigen Sinne direkter Weg führt
nicht von der Dichtung zur Lösung
politischer Probleme.» Dass im übrigen
die literatursoziologische und politische
Betrachtungsweise gebührend zum Zuge

kommt, ist schon aus einzelnen
Beitragstiteln zu entnehmen: «Das
Problem der Macht in Schillers
Dramen» (Dietrich Jons), «Der bürgerliche
Schriftsteller im höfischen Mäzenat»
(Christa Bürger), «Weimarer Hofklassik
und Französische Revolution» (Ehr-
hard Bahr), «Die sozialistische
Klassikpflege seit dem 19. Jahrhundert»
(Frank Trommler). Im ganzen ist ein
anregendes, auch zu Widerspruch
reizendes Buch entstanden, das in
mancherlei Brechung das Bild der Klassik
aufscheinen lässt und uns bewusst
macht, wie sehr es sich und wie rasch
wandelt (Philipp Reclam jun., Stuttgart
1977).

Literatur und Aviatik

Felix Philipp Ingold legt unter diesem
Titel ein erstaunliches Werk vor: er hat
sich vorgenommen, die gegenseitigen
Beziehungen zwischen den «geistigen»
und den «praktischen» Erneuerern auf-



HINWEISE 477

zuzeigen, zwischen der Avantgarde der
Literatur und den kühnen Aviatikern,
mit denen eine Epoche völlig neuer
technischer Möglichkeiten Wirklichkeit
geworden ist. Fliegen mit einem Gerät

schwerer als Luft, das wurde rasch
zum Inbegriff der wissenschaftlich-technischen

Revolution. Die Frage, inwiefern

eigentlich die Literatur und die
Dichtung, Seismographen der Zeit, auf
diese technische Revolution reagiert
haben, erweist sich als überaus ergiebig.
Kafka, Apollinaire, zahlreiche Russen,
Blaise Cendrars und - keineswegs
verwunderlich - Robert Walser stehen in
der langen Liste der Autoren, deren
Werk Ingold interpretiert im Hinblick
auf seine Beziehung zur Luftfahrt. Es
geht um nichts geringeres als um die
Erarbeitung einer neuen Terminologie,
um die Eroberung des technischen
Fortschritts für die Sprache der Kunst. Die
europäische Flugdichtung 1909 bis
1927, von Blériots Kanalüberquerung
bis zu Lindberghs Atlantikflug, macht
greifbar, was «Avantgarde» bedeutet.
Das vielseitige Buch enthält nebst 64

Abbildungen auch eine kleine Anthologie

deutscher Flug- und Flugzeuggedichte

von Nietzsche bis zur Neuen
Sachlichkeit. Es ist in der Schriftenreihe

der ETH erschienen im Verlag
Birkhäuser, Basel.

Revolution mit Flötenmusik

Der Titel des Buches, «Revolution mit
Flötenmusik», wirkt etwas reisserisch;
es ist eine die Neugier weckende

Schlagzeile, erfunden von Paul Kornfeld
(1889-1942), aus dessen kritischer Prosa
Manon Maren-Grisebach im Rahmen
der Veröffentlichungen der Deutschen
Akademie für Sprache und Dichtung
in Darmstadt eine Auswahl zusammengestellt

hat. Kornfeld, in Prag geboren,
ist vor allem als Dramatiker bekannt.
Unter seinen Bühnenstücken figuriert
auch die 1930 erschienene Tragödie
«Jud Süss»; Kornfeld ist 1942 im
Konzentrationslager von Lodz gestorben.
Was der hier vorliegende Band der
Vergessenheit entreisst, sind journalistische

Arbeiten. Paul Kornfeld war für
kurze Zeit auch Dramaturg in Darmstadt,

wo er freilich mit der
ortsansässigen Kritik üble Erfahrungen machte.

Er hat darüber im Aufsatz
«Forschungsreise ins innerste Darmstadt»
erschöpfend Auskunft gegeben, und
Hans-J. Weitz steuert im Anhang des

Sammelbandes eine erläuternde Erklärung

dazu bei. Was die Sammlung von
Zeitschriftenaufsätzen, Rezensionen
und Glossen wertvoll macht, das ist die
Qualität dieser kritischen Prosa.
«Revolution mit Flötenmusik» - zum
Beispiel - ist die kritische Auseinandersetzung

mit Alfred Döblins Stück «Die
Ehe» und dessen Inszenierung, ein frühes

Beispiel falsch verstandenen politischen

Theaters. Kornfeld wendet sich
mit Schärfe und Brillanz gegen
beklagenswerte Missverständnisse, die bis auf
den heutigen Tag weiterleben. Wer die
kritischen Texte Kornfelds liest, wird
ihnen weniger leicht erliegen (Verlag
Lambert Schneider, Heidelberg 1977).


	Das Buch

