
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 5

Artikel: "Politik des Gewissens" : Hermann Hesses "Politische Schriften"

Autor: Gajek, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Gajek

«Politik des Gewissens»

Hermann Hesses «Politische Schriften1»

Ist Hesse politisch?

Worauf die Kenner wie die Liebhaber lange warteten: die «politischen»
Schriften Hermann Hesses liegen nun gesammelt vor - Äusserungen eines

Mannes, der einem in politicis gebrannten Dichter wie Gottfried Benn als

typisch deutscher «Innerlichkeitsromancier», als völlig unpolitisch also,
gegolten hatte. Was ist bei Hesse «politisch»? Die verantwortende, begründende

und handelnde Auseinandersetzung des Einzelnen mit allem, was
das kleine oder grosse Gemeinwesen, dessen Leben, Kämpfe, Ordnung und
Organe betrifft.

Erstaunlich sind der Umfang, die zeitliche Ausdehnung, vor allem die

Eindringlichkeit und der über Jahrzehnte, monoman durchgehaltene Standpunkt

einer öffentlich wie privat (und das heisst: anderen Einzelnen
gegenüber, deshalb aber kaum weniger, nur anders) wirksamen Auseinandersetzung.

Die Aufsätze in Zeitungen und Zeitschriften, die eine umreissbare
Leserschaft hatten, die - in geringerem Umfang - selbständig erschienenen

Schriften, die Reaktionen der Leser und die gelegentlichen Rückblicke

des Autors Hesse lassen an der zeitgeschichtlichen Repräsentanz keinen

Zweifel aufkommen - gleichgültig ob es sich um die «Neue Zürcher
Zeitung», die «Neue Rundschau» oder die von Hesse mitgegründeten
Zeitschriften «März» und «Vivos voco» handelte.

Der Herausgeber Volker Michels lässt Hesses Äusserungen mit dem
Tagebucheintrag vom 1. August 1914, also mit dem Ausbruch des Ersten
Weltkrieges einsetzen. Gab es vorher nichts, was der Mitteilung wert gewesen
wäre? Hesse selbst meint, sein öffentliches Interesse sei durch die Lektüre des

«Simplicissimus» (ab 1896 etwa), vor allem aber durch den Kontakt mit
dessen Redaktion (ab 1905, vgl. I, 390 und 400 ff.) geweckt worden. Und
er deutet - nachträglich - sein Frühwerk als «ein Vorahnen ein
Zurückschaudern vor dem grellen Erwachenmüssen» (I, 443). Das wäre noch zu
klären und in die ethischen, sozialen oder politischen Probleme um seine

Autorschaft miteinzubeziehen.



368 HESSE UND DIE POLITIK

Die Äusserungen Hesses, seien sie aufklärend, angreifend oder (selbst-)
verteidigend gemeint, seien sie veröffentlicht oder in Briefen enthalten, fügen
sich dem Bild des Dichters Hesse und den Verhaltensweisen seiner Figuren
und Ich-Projektionen ein. Das die Öffentlichkeit betreffende Ethos
entstammt dem gleichen Vorrat an Grundvorstellungen wie seine Dichtungen.
Hesse gibt sich allerdings hier noch entblösster, noch unmittelbarer - ohne
die schützende Chiffre der Fiktion, die freilich bei ihm stets autobiographisch
transparent war. Immer ist hier die Person ungeteilt und ohne Vorbehalt
tätig - ob in der Kritik an einem passiv bleibenden Pazifismus, seiner Arbeit
für die Berner Gefangenenfürsorge «Pro captivis» (für die er jahrelang die
poetische Produktion zurückstellte), in der Abwehr nationalistischer und
nationalsozialistischer Angriffe vor und nach 1933 oder bei der Hilfe für
exilierte oder mundtot gemachte deutsche und europäische Schriftstellerkollegen.

Hesse nennt dies die Tugend des Eigensinns. Sie wirkt mitunter befremdend,

wird aber erträglich, weil sie sich in einen ungewöhnlichen politischen
Spürsinn umsetzt, der die Gegenwart unverhohlen scharf auffasst und weil
seine Voraussagen eingetroffen sind. Erstaunlich auch die klare Sprache, die
in allen Tönen sachbezogen bleibt, ohne an Leidenschaft zu verlieren. Es
dürfte wenige deutschsprachige Autoren des 20. Jahrhunderts geben, die die
Zeichen der böse werdenden Zeit so sicher erkannt und so deutlich
ausgesprochen hätten.

Die Lektüre der Briefe, Artikel, Selbstdarstellungen bedrückt mitunter,
oft aber erregt sie - wegen der besagten Unmittelbarkeit, ja Rücksichtslosigkeit

Hesses gegen sich selbst wie gegen andere.
Dass sie sich auch ins Poetische umsetzt, zeigt Michels durch die

Mitteilung von Dichtungen, die im Kontext dieser Bände einen neuen Aspekt
gewinnen, so bei dem «Ersten Akt eines Zeitdramas» namens «Heimkehr»;

das expressionistische Motiv eines Vater-Sohn-Konflikts wird auf die
Situation eines entlassenen Kriegsgefangenen und dessen Abrechnung mit
dem bieder republikanisch denkenden Vater angewandt (I, 308-325). Oder
die Grotesken, die Gedichte und Balladen, die hier wie Stücke und Songs
von Erich Kästner oder F. J. Degenhardt wirken. Und die Selbstdeutungen
sehen das scheinbar Private als indirekt öffentlich, als negative Reaktion
auf eine entfremdete Wirklichkeit.

Bedenklich wird man Hesses «Eigensinn» da finden, wo er - wie etwa
in den bemerkenswert zahlreichen und eindringlichen Urteilen über den
Kommunismus - sich an einen Dezisionismus klammert, der sich der
Parteinahme unter Berufung aufs Inkommensurable entzieht: «Meine Natur treibt
ganz anders wohin » (1,329). So als Antwort auf die Aufforderung J. W. Mueh-
lons, in der Regierung der bayerischen Räterepublik mitzuwirken. Aber die-



HESSE UND DIE POLITIK 369

selbe «Natur» lässt ihn den Nationalsozialismus von Anfang an beim rechten
Namen nennen (und dies ging seit 1923 ständig durch die Presse), sich für
Verfolgte oder Unterdrückte jeder Art offen halten und mutig und
nachhaltig einsetzen. Und nach 1945? Auch dann übt Hesse wieder die zur
«Natur» erklärte Skepsis und Distanz, die sich nicht mehr an das neue
Deutschland gewöhnen, sondern es mit Misstrauen und allenfalls an
herausragende Einzelne anknüpfender Hoffnung betrachten wollte.

Bürger und Outsider

An dieser entschlossenen Gegen-, ja Aussenstellung hat sich 1977, dem ein-
hundertsten Geburtsjahr, die Auseinandersetzung um Hesse erneut entzündet

- auf erfreulicher Höhe übrigens. Sie betraf die Beziehung dieses Dichters
zur Zeit, mehr aber das grundsätzliche Verhältnis des Ästhetischen zum
Politischen; sie sei deshalb anhand der zwei wichtigsten Beiträge einbezogen.

Hans Mayer, der ehemals in Leipzig, jetzt - emeritiert - in Tübingen
lehrende Germanist, hat Hesses öffentliche, im eigentlichen Sinn politische
Intention nachdrücklich herausgestellt2 - am Beispiel von Entstehung, Aufbau

und Problem des «Steppenwolfs», jenes Romans, der in den entscheidenden

Anfängen der Weimarer Republik entworfen und in der bei Hesse

häufigen Übereinstimmung von persönlicher und historischer Krise
geschrieben worden war. Die dann folgende Auseinandersetzung verlief
politischer, als dem Autor lieb sein konnte. Mayer bescheinigt dem «Steppenwolf»,

er habe den Kontrast zwischen Realität und ästhetischer Idealität
aufgedeckt - um eines «politischen wie eines sozial-instrumentalen
Tatbestandes» willen3. Mayer sieht jene scheinbare Zurückhaltung gegenüber
dem Praktisch-Politischen positiv, wenn auch epochenbedingt: «Ein konservativer

Ingrimm, der sich nicht allein im Schreiben erschöpft, sondern eine

Lebenshaltung des rabiaten Einzelgängertums, nicht ohne Züge des

Wölfischen, produziert4.» Mayer interpretiert damit die Figur des Harry Haller
im Sinne des Autors - und dialektisch korrekt : die Thesis ist ohne die
Antithesis undenkbar. Im «Tractat» wird gefragt, weshalb das Bürgertum nach
wie vor lebe. «Die Antwort lautet: wegen der Steppenwölfe. In der Tat
beruht die vitale Kraft des Bürgertums keineswegs auf den Eigenschaften seiner
normalen Mitglieder, sondern auf denen der ausserordentlich zahlreichen
Outsiders, die es infolge der Verschwommenheit und Dehnbarkeit seiner Ideale mit
zu umschliessen vermag^.» Mayers Schluss ist richtig: «Damit aber wird der
(Steppenwolf) zu einem (Buch der Warnung), und das Magische Theater zu
einer gesellschaftlichen Gefahr: nicht wegen der Getränke und Rauchwaren,
sondern wegen der unernsten Spielerei von Bürgern mit der Unbürgerlichkeit.



370 HESSE UND DIE POLITIK

Eben dieser wichtigste Aspekt des (Steppenwolf) aber: dass die Bürgerwelt
fortwirken darf dank der Steppenwölfe, ist bis heute am wenigsten verstanden
worden6.»

« Einzelgänger für Millionen »

Diese Vorstellung vom Poeten als einem unbürgerlichen Individuum und
seiner Leserschaft als einer Gruppe, die nach Anweisungen sucht, um an
einer ersehnten Ausnahmeexistenz teilzuhaben, spielt in Eberhard Läm-
merts Stuttgarter Festrede eine zentrale Rolle7. Lämmert hält die Fixierung
auf die Vorstellung, das wirkliche und damit ausserordentliche Individuum
müsse unmittelbar leben und dürfe sich keiner historisch gewordenen
Konvention unterwerfen, für einen Anachronismus: «Das Konzept des

unabhängig handelnden Privatmanns war für die deutschen Verhältnisse des 18.

Jahrhunderts als Vorausentwurf eine Idee von politischer Kühnheit, geeignet,
selbst den aufgeklärten Absolutismus zu untergraben. Im 20. Jahrhundert
dagegen kann ein gemeinsames Bekenntnis zum Idol des nur sich selbst
verantwortlichen Privatmanns allenfalls noch zu einer Abwehrhaltung verbinden,
jedoch kein erst zu erreichendes Ideal mehr vorausentwerfen 8. »

Das ist richtig und ungenau zugleich. Richtig, was die Entwicklung, den
veränderten Gehalt des von einer Gesellschaft umgebenen Individuums
angeht: «Privatheit» ist tatsächlich die bürgerliche Gegenstellung gegen den
politisch und sozial mächtigen Souverän. Sie ist nicht auf das 18. Jahrhundert

beschränkt, sondern entspringt dem unabdingbaren Unterschied
zwischen Ich und Nichtich, der nur religiös, vielleicht philosophisch, nicht
soziologisch zu versöhnen ist; die säkularisierten Versöhnungsversuche prägen
allerdings die Figur des modernen Künstlers. Jener Unterschied ist eigentlich
protestantisch und kann so heftig - und fruchtbar - auftreten wie bei
Kleist - dessen Gedenkjahr das Zitat rechtfertige: «Ich soll tun, was der
Staat von mir verlangt ...Zu seinen unbekannten Zwecken soll ich ein Werkzeug

sein - ich kann es nicht. Ein eigener Zweck steht mir vor Augen, nach
ihm würde ich handeln müssen und wenn der Staat es anders will, dem Staate
nicht gehorchen dürfen.» Die sich so durchsetzende Bürgerlichkeit ist - als

Forderung nach Toleranz und Selbstbestimmung - ein ebenfalls säkularisierter

Wert, aber ein Grundwert der Demokratie. Dass alle Herrschaftsformen,

die den Namen Demokratie verdienen, bürgerlich geblieben sind,
ja die Toleranz gegenüber dem Andersdenkenden verfasst und kodifiziert
haben und - in Extremfällen - mit ausserordentlichem Aufwand an ihr
festhalten, deutet über jene Dialektik und Antinomie hinaus, die Hans Mayer
wie Eberhard Lämmert als Lebenselexier bürgerlicher Gesellschaften ver-



HESSE UND DIE POLITIK 371

stehen. Die Integration des Gegenteils ist nicht nur ein fauler Zustand,
sondern der Ausgang jener Lebensform, die Harry Haller vorschwebt und der
der Abbau hierarchischer, sich ausschliessender Wertsysteme zugunsten einer
simultanen Vielfalt, zugunsten des Pluralismus zugrundeliegt.

Auf diese Formel ist nicht nur der «Steppenwolf», sondern das ganze
Werk Hesses zu bringen - in geistes- wie in sozialgeschichtlichem Sinne.
Sie ist eines der wichtigsten Kennzeichen der Moderne. Und diese Formel
erklärt die Monomanie des Autors, der um der - von der Romantik auf
Chiffren gebrachten - Universalität willen nur eines gelten lassen wollte:
offen zu sein für alles, was daraus an praktischen wie geistigen Ansprüchen
dem Einzelnen als Mitglied einer historisch sich wandelnden Gesellschaft
erwachse.

Dieser Maxime hat Hesse tatsächlich Rechnung zu tragen gesucht - im
Leben wie poetisch. Lämmert übersieht dies, wenn er Hesse vorwirft: «Me
hat er, der notorische Antibürger, je den entscheidenden Limes einer im Wortsinne

rücksichtslosen Privatexistenz handelnd überschritten, und das tun auch
seine Figuren nicht, es sei denn Harry Haller ...9. »

Die - nach Lämmerts Rede - erschienenen zwei Bände «Politik des

Gewissens» belegen das Gegenteil. Der Sammlung «Krieg und Frieden» von
1946 wäre freilich das gleiche zu entnehmen gewesen. Mayer hat sie und den

«Steppenwolf» genauer gelesen. Doch beherzigen wir die Warnung, die Lämmert

- mit Hesse - uns Lesern gibt : nicht den erfundenen Figuren der Dichter
noch diesen selbst nachzufolgen, vor allem nicht dann, wenn es sich - im
Leben oder im Roman - um solche handelt, die aus einer Aussenseiterexistenz

Machtansprüche ableiten : « Von Hesse braucht man sich dabei
nicht zu entfernen. Er fordert nicht zur Nachfolge auf, nicht in das imaginäre
Morgenland eines auserwählten Bundes, nicht in den psychedelischen Trip. Und
erst recht nicht in die ziellos-pubertäre Rebellion10. »

Steppenwolfs Kinder?

Das Stichwort «Rebellion» mag verblüffen. Ist es am Platze, wenn über
Hermann Hesse, den «Innerlichkeitsromancier» gesprochen werden soll?
Dass Lämmert es aufgegriffen hat, bevoi es schwarz auf weiss in die Debatte
geworfen wurde, beweist seinen interpretatorischen wie sozialen Sinn. Denn
kurz nach seiner Stuttgarter Rede erschien das Buch der in Johannesburg
geborenen Engländerin Julian Becker; unter dem missverständlichen Titel
«Hitler's Children» untersucht es «The Story of the Baader-Meinhof
Terrorist Gang11». Missverständlich ist der Titel deswegen, weil er metaphorisch

ist und dem Leser eine Dechiffrierung auferlegt: nicht die Identität



372 HESSE UND DIE POLITIK

von linkem und rechtem Faschismus ist gemeint, sondern die irrationale
Auflehnung gegen eine Bürgerlichkeit, die Toleranz und Kompromissbereitschaft

zu den Grundwerten angewandter Humanität zählt.
Gegen diese «bürgerlichen» Tugenden kann man aus mancherlei Gründen

angehen. Dass diese zunächst nur abstrakt, nicht konkret gefasst werden

können, ist das Missverständliche in jenem Titel. Denn weder Gudrun
Ensslin noch Ulrike Meinhof (von ihnen hauptsächlich handelt das Buch)
hatten Eltern, die dem Nationalsozialismus angehangen hätten. Von Pfarrer
Ensslin wusste man schon, dass Karl Barth sein theologisches Vorbild war
und dass er sich zur Bekennenden Kirche zählte. Zu ihr gehörte auch Ulrike
Meinhofs Vater. Beide Töchter sind - so weist Julian Becker nach - von
bürgerlicher Kulturübung ebenso geprägt wie von evangelischen
Jugendgruppen - in Richtung auf ein Gefühl des Besonderen, auf eine zunächst
christlich verstandene Bereitschaft, für eine erkannte Wahrheit zu leiden, ja
in Nichtachtung und Ausgestossensein einen Beweis für den Besitz einer
Wahrheit zu sehen, die von der Menge geleugnet werde. Von hier bis zum
Kreuzzugsethos kann ein gerader Weg führen, wenn entsprechende
Vorstellungen hinzutreten ; sie waren literarisch.

Ausser bestimmten Büchern Ernst Jüngers und Jean Paul Sartres war
Hermann Hesses «Steppenwolf» Ulrike Meinhofs Lieblingslektüre; sie las ihn
offenbar so, wie Millionen anderer ihn lasen, lesen und lesen werden : als
mögliche, ja unmittelbare Handlungsanweisung, nicht als zweifach fiktives magisches

Theater. Sie hätte Hans Mayers Interpretation und das damit geforderte,

selten erreichte Unterscheidungsvermögen als bürgerliche Relativierung
ebenso abgelehnt, wie sie Eberhard Lämmert Abwieglerei vorgeworfen
hätte. Sie las aus Hesses fiktionaler «Hochjagd auf Automobile» die
Berechtigung, ja Notwendigkeit heraus, andere den eigenen Vorstellungen
zu opfern, die vermeintliche eigene Wahrheit mit der Waffe durchzusetzen;
der nicht mehr beizulegende Konflikt zwischen sich selbst und der hassvoll
verachteten Gesellschaft wurde zum Lebensprinzip. Die Entschlossenheit,
alles Gegenteilige zu unterwerfen und zu vertilgen, ohne einen
beweiskräftigen Gegenentwurf vorzeigen zu können, ist zweifellos eine Extremform

jenes vitalistischen Dezisionismus, den die Jugendbewegung vor dem
Ersten und nach dem Zweiten Weltkrieg als kollektives Ethos zu feiern
pflegte.

Aber Jugendbewegtheit - als ein Leben «aus eigener Bestimmung, vor
eigener Verantwortung, mit innerer Wahrhaftigkeit ihr Leben (zu) gestalten»
und dafür «unter allen Umständen geschlossen» einzutreten (so die «Meiss-
nerformel» vom Oktober 1913) -, das war nicht das Entscheidende, was
Ulrike Meinhof dem « Steppenwolf» entnommen haben kann. Es muss die
Sehnsucht nach dem radikal Gegenbürgerlichen gewesen sein, die Über-



HESSE UND DIE POLITIK 373

schreitung jeder angelernten Rücksicht, der Hass auf alles, was für normal
galt, der Rausch des Gesetzlosen, aber auch die Leidensbereitschaft und die
Lust am Untergang. All das gehört tatsächlich zum Arsenal, das für den
«Verrückten» des «Tractates» und des «Magischen Theaters» bereitgehalten
wird. Bereitgehalten als magische Gegenposition, die aufzulösen Harry
Haller im ersten Anlauf nicht vermag, weshalb er zum Neuanfang
verurteilt wird.

Ob ein Grundkurs im Interpretieren, eine fachgerechte Unterscheidung
zwischen Fiktion und Realität (das Thema des «Magischen Theaters»!) der
Studentin der Kunstgeschichte Ulrike Meinhof den Abweg in den à la Haller
praktizierten Terrorismus erspart hätte Wohl kaum. Gudrun Ensslin hatte
es ja mit Germanistik versucht. Für beide kam vieles hinzu - vor allem
Herbert Marcuses Verurteilung des bürgerlich-demokratischen Pragmatismus.

Für Ulrike Meinhof rückte damit eine zweite Autorität des

Antiautoritären neben Hesse, was übrigens in den USA im grossen Massstab
schon vorausgegangen war12. «Eine bürgerliche Existenz ist das letzte,
wonach ich strebe»; so Gudrun Ensslin, die hier wohl für manche deutschen
Anarchisten sprach, die von Hesse nichts gelesen hatten. Denn Hesse galt
so gut wie allen «politischen» Studenten der sechziger Jahre als «ein
durchschnittlicher Entwicklungs-, Ehe- und Innerlichkeitsromancier - eine typisch
deutsche Sache13».

Was aber ist das «typisch Deutsche»? Ist es die jugendbewegte, aus dem
Pietismus stammende und von der Genieästhetik säkularisierte Übersteigerung,

ja Verabsolutierung des individuellen Entfaltungsbedürfnisses Ist es

die Lust an der Aussenseiter-, ja Anarchistenrolle? Ist es der «teutonisch-
romantische Selbstkult, die Notdurft, anders zu sein als andere: Sehnsucht
nach starken Gefühlen und Sensationen, Hass gegen das normale Leben, Traum
von der kriminellen, gesetzlosen Tat, gerichtet gegen den Optimismus der

Bourgeoisie1'1»'! Wenn ja, dann wäre Harry Haller eine so markante
Verkörperung des «typisch Deutschen», dass man dem Autor allenfalls die
Überzeichnung vorwerfen, nicht aber die öffentliche Absicht bestreiten sollte.

Das ist auseinanderzuhalten. Die Alternative des Dezisionismus, auf
Unterscheidungen zu verzichten und statt dessen «etwas zu tun», ist immer
verführerisch. Ulrike Meinhof hatte Harry HaUer wohl als unbedingten Täter
verstanden. Für Gudrun Ensslin scheint Rolf Baader jene Entschlossenheit

um jeden Preis verkörpert zu haben. Projiziert man das, was man für lebens-
oder vernichtenswert hält: Ideen, Parteien, Wirtschaft, Justiz erst einmal auf
Personen, ist es zum Heldenkult oder zur Verteufelung unter Umständen
nur ein Schritt - vor allem wenn Fiktion und Realität vermengt werden.
Gerade dies aber hatte Hesse mit dem «Magischen Theater» bekämpfen
wollen.



374 HESSE UND DIE POLITIK

Dass Ulrike Meinhof oder Timothy Leary dies - wie Millionen
anderer, weniger entschlossener Leser - nicht erkannt hatten, dafür ist der
Autor nicht verantwortlich zu machen. Gewiss hat er es dem Leser nicht
leicht gemacht. Aber an Aufforderungen, weder ihm noch seinen Figuren
nachzufolgen, fehlt es in den Werken wie in den politischen Schriften wie
in allen seinen Äusserungen wahrlich nicht.

Die Einsamkeit des Lesers

Man kann - nicht nur Learys oder Ulrike Meinhofs wegen - nachdenklich

werden, was Hesse und die Folgen wie die Wirkung von Literatur
überhaupt betrifft. Sie kann ihre humanisierende Aufgabe offenbar nur erfüllen,
wenn Autor wie Leser sich innerhalb von - vielleicht kaum mehr gewussten -
Grenzen, letztlich aber doch innerhalb von festen Positionen bewegen; dazu
gehören die Wünsche des Einzelnen nach Selbstverwirklichung wie die
Bereitschaft, lieber eine Minderung der eigenen Entfaltung hinzunehmen als
andere sich zu unterwerfen, diese Selbstbescheidung bewusst zu üben und
als Grundwert einer - insofern noch vom Dekalog bestimmten - Gesellschaft
zu fordern. Die Frage, ob Gewalt zur Durchsetzung eines höheren und
allgemeineren Rechtes erlaubt, ja nötig sei und worin dieses bestehe, haben
die deutschen Terroristen nach Herbert Marcuse, nicht nach Hermann Hesse
beantwortet. Hier scheiden sich die Geister auch in Zukunft. Wie diese

Unterscheidung in öffentlicher, politischer oder fiktionaler Sprache verlautet
werden kann, dafür gibt es auf den tausend Seiten der «Politik des
Gewissens» zahlreiche und beeindruckende Beispiele. Man wird nicht viele
deutschsprachige Autoren finden, die ähnliches aufzuweisen vermöchten.

Die zwei Bände mit dem «bürgerlichen» Titel muss man studiert haben,
bevor man über diese Fragen weiter sprechen kann. Sie enthalten eine aus
der Person des Autors gesehene Geschichte der Literatur und Kunstpolitik
zwischen 1914 und 1962. Und sie lassen neu nach der sozialen und nationalen

Rolle Hermann Hesses fragen und bereiten angemessene Antworten
vor. Beides, Fragen wie Antworten, sind letztlich Sache des Lesers ; er muss
zustimmen oder ablehnen und dann auf eigene Verantwortung handeln.

1 Hermann Hesse, Politik des Gewis- mann-Hesse-Symposions in Marbach a.N.).
sens. Die politischen Schriften 1914-1962. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesell-
Bd. 1, 2. Vorwort von Robert Jungk. Hrsg. schaft 21, 1977, S. 517-532. (Vgl. den Be-
von Volker Michels. Frankfurt a. M. : Suhr- rieht über das Symposion in dieser
Zeitkamp-Verlag 1977, 960 S. - 2Hans Mayer, schrift, Heft 3, 1977, S. 192f., und die
AufHermann Hesse und das magische Thea- sätze in Heft 4, 1977.) - 3A.a.O., S. 520f. -
ter. Ein Vortrag (gehalten am 14. April 4A.a.O.,S. 523.-5A.a.O.,S. 527(=Hesse,
1977 im Rahmen des Internationalen Her- Ges. Werke, Bd. 7, S. 236). - 6A.a.O., S.



HESSE UND DIE POLITIK 375

529. - 'A.a.O., S. 533-542, unter dem Titel
«Hermann Hesse - Einzelgänger für
Millionen». Festvortrag bei der Hermann-
Hesse-Gedenkfeier der deutschen
Schillergesellschaft am 14. Mai 1977 in Stuttgart. -
«A.a.O., S. 540. - »A.a.O., S. 541. -
"Lämmert, a.a.O., S. 542. - "Verlag
Michael Joseph, London 1977,374 S. - Vgl. die
Besprechungen von Karlheinz Bohrer
(Frankfurter Allgemeine, 6. September
1977, S. 21). Vgl. ferner die 1978 erschienene

Taschenbuchausgabe (in der Reihe
«Panther Books» bei Granada, Frogmo-

re); sie ist «revised and updated to include
the Somalia hijack, the Schleyer kidnapping

and the controversial suicides» und
Martin Greiffenhagen (Der Spiegel 45,1977,
31. Oktober 1977, S. 55-59). - 12Vgl.
Heft 4, 1977, dieser Zeitschrift, S. 300f. -
13 So Gottfried Benns Urteil über Hesse in
einem Brief an Ernst Robert Curtius. Vgl.
Ausgewählte Briefe, mit einem Nachwort
von Max Rychner. Wiesbaden 1957, S. 200.

- 14 Karlheinz Bohrer in der Anm. 11

genannten Besprechung.

IBM
Polstermöbel sind Vertrauenssache

In unserer Wohnausstellung zeigen wir Ihnen
eine erlesene Vielfalt der schönsten Modelle.
Ein Besuch lohnt sich

Knuchel+Kahl a g
Möbel und Innenausbau

Innenarchitektur - Möbel- und Bauschreinerei - Polsterei - Nähatelier

8001 Zürich, Rämistr.17, Tel. (01) 34 53 53


	"Politik des Gewissens" : Hermann Hesses "Politische Schriften"

