Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 3

Artikel: Zeichen statt eines Zeichens : zum Problem der Ubersetzung
literarischer Texte

Autor: Grotzer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER GROTZER

Zeichen statt eines Zeichens

Zum Problem der Ubersetzung literarischer Texte

Ihr konnt jetzt sagen, was Ihr wollt, versuchen mich zu iiberreden,
Ich steh zu meinen Worten, nichts vermag mich umzustimmen;
Zuviel Verderbtheit herrscht in unsern Tagen.

Ich geb den Umgang mit den Menschen auf.

Wie! alles spricht doch gegen meinen Gegner,

Gesetz und Ehre, Redlichkeit und Schamgefiihl;

Und alle Welt erzdhlt sich, wie gerecht mein Anspruch ist,
Darum verliess ich mich auch auf mein gutes Recht;

Indessen seh ich mich betrogen durch den Ausgang des Verfahrens:
Auf meiner Seite steht das Recht, und ich verliere den Prozess!

So spricht Moliéres Misanthrop, erstmals aufgefiihrt vor iiber 300 Jahren;
wir licheln heute noch iiber ihn, und damit iiber uns selbst. Die Frische
der von Edwin Maria Landau iibersetzten Verse beruht auf dem Faktum,
dass ein fiir den deutschsprachigen Schauspieler gingiges Metrum ge-
wahlt und bewusst auf die Reime verzichtet wurde, die bisweilen sogar
bei Moli¢re selbst den Gedankengang verkriimmen; der Sinn ist prézis wie-
dergegeben, die strenge Form der Aussage erhalten.

Die Liebe zum Wort ist bei diessm Ubersetzer nicht musealer Bewah-
rung, sondern lebendiger Vermittlung verpflichtet, und gerade deshalb ist
fiir ihn jede schriftliche Fixierung nur vorlaufig. Mit dem Leben des Horen-
den und Verstehenden, der das fremde Wort fiir andere zugénglich machen
will, entwickelt sich ja stindig das Klima der Mitteilung, und darin wer-
den von ihm die Texte einbezogen. So straubt sich Landau zum Beispiel
im Fall von Claudels Bibelkommentaren gegen die papierene Literaritit,
die diesem Dichter, der sein Werk jeweils in den Morgenstunden fast ohne
Streichungen niederschrieb und oft mitten im Satz abbrach, um am folgen-
den Tag leichter den Rhythmus wiederzufinden, nicht gemiss ist.

Ich habe mit einem Zitat aus Moliére begonnen und bin unvermit-
telt bei Claudel angelangt: von diesen beiden Autoren hat Edwin Maria



208 LITERARISCHE UBERSETZUNG

Landau weitaus am meisten iibersetzt. Beide waren auf ihre Art Aussen-
seiter der Gesellschaft und wollten den Menschen zur Einsicht in sein tieferes
Wesen bringen; die Voraussetzungen allerdings waren vollkommen verschie-
den, denken Sie etwa an Dom Juan und Rodrigue. Moliére wirft uns auf
unterhaltsame Weise auf unsere uneingestandenen Schwichen zuriick, Clau-
del will uns zur Annahme der Schépfung und des Schépfers fithren. Der
eine hat Witz und Ironie, der andere Humor und begeisterte, unbeirrbare
Leidenschaft.

Jeder von uns weiss, wie schwer es ist, Leidenschaft in der Sprache zu
fassen, ohne dass sie komisch wirkt. Da zeigt uns eine Stelle aus der « Mit-
tagswende», wie Edwin Maria Landau die Kraft von Claudels Sprache
in uns spiirbar macht. Es handelt sich um die Szene in Happy Valley, dem
alten Friedhof von Hongkong, Akt II der Biihnenfassung.

De Ciz hat sich von seiner Frau Ysé verabschiedet: er zieht ins Landes-
innere, opfert ihren Wunsch nach Geborgenheit den Geschiften, die fiir
ithn notwendig sind. Kaum ist er verschwunden, erscheint Mesa vor Ysé,
und ihre geheime Liebe offenbart sich im Wort, paradoxerweise am Ort, wo
die Toten ruhen. Der Text kann als eines der schonsten Liebesduette der
franzdsischen Literatur gelten; horen wir lediglich, wie Mesa und Ysé ihre
Rede jeweils beginnen:

Mesa. — Ainsi donc
Je 'ai saisie! et je tiens son corps méme
Entre mes bras et il ne me fait point de résistance et j’entends dans mes
entrailles ce ceur qui bat!
C’est ¢a!
1l est vrai qu’elle n’est qu’une femme, mais moi, je ne suis qu'un homme,
Et voici que je n’en puis plus et que je suis comme un affamé qui ne peut
retenir ses larmes a la vue de la nourriture a manger.
O colonne! 6 puissance de ma bien-aimée! 6 il est amer, é il est sacré, 6 il
est injuste, 0 il est détestable que je I’aie rencontrée !

[...]

Ysé. — Tu me tiens, je te tiens, et bien que ma chair tressaille
Je ne me retire point et je reste comme assourdie, et la voila donc, celle
que tu trouvais si fiére et si méchante!
Tu ne sais pas ce que c’est qu’une femme et combien merveilleusement avec
toutes ces maniéres qu’elle a,
Il lui est facile de céder et tout a coup de se trouver abjecte et soumise
et attendante,
Et pesante et gourde et interdite entre la main de son ennemi et incapable
de remuer aucun doigt.



LITERARISCHE UBERSETZUNG 209

O mon Mesa, tu n’es plus un homme seulement, mais tu es a moi qui suis
une femme,

Et je suis le double de toi avec moi, et tu es le double de moi avec toi,
et nous nous sentons battre dans la chair I'un de I’autre le méme ceur,
Quelqu’un qui se sert d’un seul ceur pour étre deux1.

Mesas Sprache schwillt vom dreisilbigen «Ainsi donc» (das an etwas be-
reits Vollendetes erinnert) zum zwei- und dreizeiligen Satz an, klingt ab und
schwingt sich nach verschiedenen Zweifeln zur langen Periode auf, die ihr
erregtes Echo in den wiegenden Sitzen von Ysé findet. Der Geist des Ge-
sagten zeigt sich in dessen Gesagtwerden, Logos und Lexis entsprechen sich,
und erst wenn Ahnliches im deutschen Text geschieht, ist dieser ebenbiirtig,
das heisst aus dem gleichen Geist geboren. Die neuste Fassung von Edwin
Maria Landau - sie ist noch nicht gedruckt — kommt dem franzdsischen
Text sehr nahe:

Mesa: Endlich also
Hab ich sie an mich gerissen! ja ihren Leib halt ich
In meinen Armen und er leistet keinen Widerstand mehr, bis in die innersten
Fasern vernehm ich dies Herz, das schligt!
So ist es!
Es ist wahr, sie ist nur eine Frau, und ich, ich bin nur ein Mann,
Und nun kann ich nicht mehr, wie ein Verhungerter bin ich, beim Anblick
der Speise, die man ihm vorsetzt, vermag er die Trdnen nicht zuriick-
zuhalten.
O Sdule, o Allgewalt meiner Geliebten! o wie bitter es ist, wie verflucht,
wie ungerecht, wie abscheulich, dass ich ihr begegnet bin.

[---]

Ysé: Du hdltst mich, ich halte dich, und wenn auch mein Fleisch erschaudert,
Ich ziehe mich nicht zuriick, wie betdubt erstarr ich, da ist sie also, die
Frau, die du so stolz und so boshaft befunden!

Du weisst nicht, was das ist, eine Frau, und mit all ihrem Gehabe, das sie
treibt, wie wunderbar

Leicht es ihr fdllt, nachzugeben, und im Nu ist sie nichts als Verworfenheit,
Unterworfenheit, nichts als Bereitschaft,

Und lastend und starr, verstort in der Hand ihres Feindes, nicht imstande,
auch nur einen Finger zu riihren.

O mein Mesa, du bist nicht ldnger ein Mann nur, nein, du bist mein, die
ich ein Weib bin,

Und ich bin das Doppel von dir mit mir, und du bist das Doppel von mir



210 LITERARISCHE UBERSETZUNG

mit dir, und wir spiiren im Fleische von beiden das gleiche Herz schlagen.
Jemand, der sich, um zwei zu sein, eines einzigen Herzens bedient.

In der Folge des Textes spiirt man, wie der Ubersetzer auch das bei Claudel
so ausserordentlich wichtige konkrete, erdhafte Element zum Klingen bringt,
etwa in folgendem Satz, ebenfalls eine revidierte Fassung des gedruckten
Texts. Es spricht Mesa:

[...] und ich halte sie, diese Sdule, rund ist sie, ganz Weib nur, in meinen
Hdinden,

Ja, eine Beute, und der Dampf ihres Lebens steigt mir zu Kopf durch die
Nase, ich atme ihn ein, ich erbebe und fiihle, dass sie die Schwdchere ist,
wie das Wild, das sich kriimmt und das man beim Nacken packt!

Kann das Ausgeliefertsein der von ihrem Mann verlassenen Frau auf ge-
drangtere Weise und fassbarer veranschaulicht werden? Der Text behilt
seine Dichte, die Sprache wird hier so stark, dass das szenische Spiel nur noch
andeuten muss, und gerade das diirfte im heutigen Theater, das dem Wort
weniger als der Handlung zu-traut, schwierig zu spielen sein. Jean-Louis
Barrault hat zwar kiirzlich bewiesen, dass es moglich ist, und zwar mit
grosstem Erfolg, von Paris bis Moskau.

Der deutsche Text steht als Analogie neben dem Original; dieses dem
Fremdsprachigen ndherzubringen, ist ja das Ziel des Ubersetzers, der,
auch wenn ihm solches Metapherein in besonderen Augenblicken gelingt,
stets um seine Nachfahrenschaft weiss.

Mehr noch als Theatertexte hat Edwin Marie Landau die viel weniger
bekannte Prosa Claudels iibersetzt, seine Schriften zur Literatur, Kunst
und Religion. Auch hier nur ein Hinweis; er soll das Anschwellen des
Claudelschen Atems fiihlbar machen, der so michtig ist, dass wir sogar im
Deutschen, wo die Perioden in der Regel langer sind als im Franzosischen,
Miihe haben, die weitgespannten Sitze ohne Atemnot zu lesen. Die Stelle
1st aus dem Vortrag « Einfithrung in die hollandische Malerei» (1935); Landau
zeigt auf eindrucksvolle Weise, was die metaphorische Syntax Claudels
leistet:

Um mich besser verstindlich zu machen, wdhle ich einen Vergleich
aus dem Seelenleben. Wenn sich in uns die grossen fundamentalen Wand-
lungen unseres Denkens, unseres Fiihlens und unseres Charakters vor-
bereiten und vollziehen, wenn wir unter den kleinen Tagesereignissen un-
widerstehlich in uns die Durchbruchchancen einer dieser Sturmfluten
wachsen fiihlen, die man auch eine grosse Liebe nennt, einen grossen
Schmerz oder eine religiose Bekehrung, wenn wir bemerken, dass bereits
die ersten Ddmme nachgeben, dass an unserem Horizont der Pegelstand



LITERARISCHE UBERSETZUNG 211

sich gehoben hat, dass alle Ausginge unserer Seele versperrt sind, wenn
wir uns von einem Feld zuriickziehen, das gestern noch unberiihrt war
und heute schon iiberflutet ist, und wir feststellen, dass auf dem Grunde
der entlegensten und durch die griossten Windungen geschiitzten Zu-
fluchtskammer unseres Wesens das Wasser langsam Strich um Strich
steigt und dass die letzten Hilfskrifte und Verteidigungsmittel bedroht
sind durch den Einbruch des Fremden: wie sollte man da nicht an Holland
denken, an die Mittagsstunde, da auf Tausenden von Schiffen unter dem
Klatschen des dreifarbigen Feldzeichens der Gott der Wogen im Triumph
Einzug hdlt und in all seiner Macht Besitz ergreift von diesem Netz von
Adern und Arterien und einmal mehr diesem Land, das ihm zu eigen ist,
seinen Besuch abstattet? Unter diesem gewaltigen Ansturm fiillen die
Schleusen sich, heben die Briicken sich eine nach der andern; wohin man
schaut, sieht man sie wie Waagen sich betdtigen, die alten gestrandeten
Barken machen sich von ihrer Schlickumklammerung frei, die Abzugs-
kandle der Deiche schidumen auf, und die Sieben Vereinten Provinzen
spiiren bis auf den Grund ihres Herzens einmal mehr diesen lebensspen-
denden Schock, den die Grabplatte des grossen Admirals Ruyter so herrlich
immensi tremor Oceani nennt. Und ebenso kann es ein andermal ge-
schehen, dass die Seele, fiir einen Augenblick von diesem Angreifer bei der
Gurgel gepackt, fiihit, wie nach und nach dieser Griff sich lockert und das
Wasser, das sie zu iiberfluten drohte, davoneilt, wieder fallt, durch alle Aus-
gdnge entweicht, ohne dass irgend etwas imstande wdre, es zuriickzuhalten,
und dabei ein Stiick von uns selbst mittrdgt. Die Landerstriche, die man
verloren wdhnte, tauchen einer nach dem andern wieder auf, das Auge, das
unserm Arme zuvorkommt, ergreift erneut Besitz von diesen verjiingten,
befruchteten Flichen.

Man sollte es aufgeben, die Niederlande verstehen zu wollen, wenn man
nicht, sobald man sich mit ganzer Seele darin versenkt hat, unter seinen
Fiissen diese latente Nachgiebigkeit spiirt, wenn man nicht fiihlt, wie man
selbst einbezogen ist in diese Art kosmischen Rhythmus wie eine Brust, die
sich abwechselnd hebt und senkt.

Beide Beispiele zeigen, dass hier nicht nur philologische Genauigkeit ange-
strebt wird, nicht nur die Wiedergabe von Begriffen, sondern die Nachge-
staltung einer Stimmung und die Analogie des Rhythmus, und gerade dies
ist das schwerste, weil nur zeichenhaft darstellbar.

Je mehr Nuancen und Unterténe ein Leser im Original hoért, desto
schwerer fallt es ihm, eine Bedeutung auszuwihlen: er ist Kritiker im
etymologischen Sinn des Worts, einer, der ent-scheiden und damit beschei-
den sein muss. '



212 LITERARISCHE UBERSETZUNG

Wenn es sich so verhilt, dass die Ubersetzung eine Form der Aus-
legung ist, wobei stets nur der diesem besonderen Leser einleuchtende Sinn
zur Sprache kommt, oft iiberhell, dann werden der neue Sinn und die Text-
gestalt bestimmt durch den Blickpunkt des Ubersetzers. Dieser setzt sein
eigenes Textverstindnis aufs Spiel, aber auch sein Verhdltnis zur Sprache,
das allerdings beim Dichter stets eigen-williger ist als beim Philologen oder
beim Verfasser wissenschaftlicher Prosa. Wenn wir zudem annehmen, dass
ein dichterisches Werk zwar eine einmalige Form ist — ein rhythmischer
Klangkorper —, aber nicht eine univoke Bedeutung hat, so begreifen wir,
wieso Ubersetzungen des gleichen Werks bisweilen stark voneinander ab-
weichen, ohne deshalb schon falsch zu sein, und wieso oft ein Dichter
findet, die Ubersetzung erhelle sein Werk, withrenddem Kritiker und Uber-
setzer kaum je die Arbeiten ihrer Kollegen gut finden, wenn sie ﬁberhaupt
je solche lesen.

Jeder Mensch dringt nach der Mitteilung geistiger Inhalte, also nach
Sprache; er bedarf ihrer zum Leben, und so ist der Ubersetzer unerlisslich,
wo die Sprache eine Schranke bildet. Verhilt es sich anders bei literari-
schen Werken, wo das Wort nicht primar Mittel der Mitteilung ist?

Wir stossen in diesem Zusammenhang auf eine unldsbare Paradoxie: gei-
stiges Wesen teilt sich in der Sprache mit, und da wird es fragwiirdig, was
bleibt, wenn die Sprache ausgewechselt wird, als ob sie nur Vehikel wire.

Sicher besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen dem Dichterwerk
und der kunstvollen Ubersetzung: ihn nicht zu sehen wire albern, so hoch
auch immer man die Verdienste des Ubersetzers veranschlagt. Ausgangs-
punkt zur intensiven Lektiire und zur Ubersetzung ist meist die Ausein-
andersetzung mit der Fremdheit eines Dichterworts. Dieses soll als solches
verstanden werden. Doch wie ist es moglich, die Einheit von Gehalt und
Sprache, die wie Frucht und Schale zusammengehéren, in ein anderes Me-
dium zu iibertragen, ohne dass die neue Sprache ihren Gehalt «wie ein
Konigsmantel in weiten Falten» umgibt, wie Walter Benjamin einmal be-
merkt? Der K&nigsmantel verdeckt, was darunter ist; er ist nicht die Person,
die Macht darstellt, sondern das Werk eines Schneiders.

Die Ubersetzung ist Zeichen statt eines Zeichens; sie bedeutet nicht die
Dinge, sondern das Original, und so muss der Ubersetzer viel vom Text und
dessen Verhiltnis zur Sprache verstehen und dazu in seinem eigenen Idiom
«zu Hause» sein, auf dass moglichst Wesentliches vom Original in den
fremden Ohren mitklinge, seien es Harmonien oder Diskordanzen; wie Ed-
win Maria Landau einmal bemerkt hat, sollten die «Bild- und Sinnakzente»
an der gleichen Stelle liegen wie im Original.

Nie aber diirfen wir uns verleiten lassen, im Originaltext einen fest-
liegenden Sinn vorauszusetzen, denn dichterische Texte verlangen nach einer



LITERARISCHE UBERSETZUNG 213

Art des Deutens, das zwar je in eine Richtung weist, aber sein Ziel nicht
a priori kennt. Jedes Lesen ist ein solches Deuten im Sinne Hans Georg
Gadamers, auch das Ubersetzen. Die grosse Gefahr fiir jeden Leser be-
steht nun darin, dass er zu wissen glaubt, was der andere meint und als-
dann nicht mehr sieht, was von diesem vermeintlich « Gedachten» im Wort
tatsachlich gesagt ist.

So steht der Ubersetzer am Kreuzpunkt von Logos und Lexis, von Ge-
meintem und Gesagtem. Er ist kein Ur-heber, sondern ein Leser, der Briik-
ken baut, die unerldsslich sind, nachdem die Sprachen verwirrt sind. Die
ersten Ubersetzer waren die Propheten: ihre Ein-sichten sind im Buch der
Biicher fixiert, das auch nur ein Zeichen ist. Die Sprache im Paradies muss
gut gewesen sein, vollkommen erkennend, das Wort kein Mittel, sondern in
sich ruhend. Ein Dichter wie Claudel findet in der Schépfung noch einen
Abglanz vom Paradies, schreibt er doch in seiner Einfilhrung zu einem
Gedicht iiber Dante von der Welt, und zu ihr gehort auch die Sprache:

Die Dinge sind nicht ein willkiirlicher Schleier der Bedeutung, die sie
bedecken. In Wirklichkeit sind sie wenigstens ein Teil dessen, was sie be-.
deuten, oder richtiger gesagt, sie werden erst vollkommen, wenn ihre Be-
deutung die Vollkommenheit erreicht hat.

Auf die Sprache iibertragen - ich glaube, dass Edwin Maria Landaus Uber-
setzertitigkeit wie die Poetik Claudels auf der gleichen sprachtheoretischen
Grundlage ruhen — heisst dies, dass hier jede Aussage symbolischen Charak-
ter hat, womit der reinen Artistik enge Grenzen gesetzt sind, ja vielleicht
sogar dem Literarischen selbst, wenn man es als einen nie an ein Ziel gelan-
genden Prozess der Reflexion versteht2.

1Paul Claudel, Théatre I, Bibliotheque
dela Pléiade, 1965, S. 1112 sv. — 2 Ausschnitt
aus der Laudatio fir Edwin Maria Landau
(Zurich) anlédsslich der Verleihung des
Ubersetzerpreises 1977 durch die Deutsche
Akademie fir Sprache und Dichtung. Der
volle Wortlaut mit dem Werdegang des
Ubersetzers und einer Bibliographie er-
scheint im Jahrbuch der genannten Aka-
demie (Verlag Lambert Schneider, Heidel-
berg). Edwin Maria Landau hat sein Clau-
del-Archiv mit 1500 Biichern und 4000 an-

deren Dokumenten der Universitdt Zirich
geschenkt (Romanisches Seminar, Platten-
strasse 32). Vgl. Fonds Paul Claudel, Ziirich,
Catalogue complet, établi par Jacqueline
Jung, E. M. Landau, Sven Siegrist. An-
nales littéraires de I’Université de Besan-
gon, 201. Les Belles-Lettres, 95, Bd. Ras-
pail, Paris, 1977, 345 Seiten. Claudels Ge-
sammelte Werke (6 Bde., finf davon her-
ausgegeben von E. M. Landau) sind im
Buchhandel erhiéltlich.



	Zeichen statt eines Zeichens : zum Problem der Übersetzung literarischer Texte

