
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 3

Artikel: Zeichen statt eines Zeichens : zum Problem der Übersetzung
literarischer Texte

Autor: Grotzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Grotzer

Zeichen statt eines Zeichens

Zum Problem der Übersetzung literarischer Texte

Ihr könnt jetzt sagen, was Ihr wollt, versuchen mich zu überreden,
Ich steh zu meinen Worten, nichts vermag mich umzustimmen;
Zuviel Verderbtheit herrscht in unsern Tagen.
Ich geb den Umgang mit den Menschen auf.
Wie! alles spricht doch gegen meinen Gegner,
Gesetz und Ehre, Redlichkeit und Schamgefühl;
Und alle Welt erzählt sich, wie gerecht mein Anspruch ist,
Darum verliess ich mich auch auf mein gutes Recht;
Indessen seh ich mich betrogen durch den Ausgang des Verfahrens:
Auf meiner Seite steht das Recht, und ich verliere den Prozess!

So spricht Molières Misanthrop, erstmals aufgeführt vor über 300 Jahren;
wir lächeln heute noch über ihn, und damit über uns selbst. Die Frische
der von Edwin Maria Landau übersetzten Verse beruht auf dem Faktum,
dass ein für den deutschsprachigen Schauspieler gängiges Metrum
gewählt und bewusst auf die Reime verzichtet wurde, die bisweilen sogar
bei Molière selbst den Gedankengang verkrümmen ; der Sinn ist präzis
wiedergegeben, die strenge Form der Aussage erhalten.

Die Liebe zum Wort ist bei diesem Übersetzer nicht musealer Bewahrung,

sondern lebendiger Vermittlung verpflichtet, und gerade deshalb ist
für ihn jede schriftliche Fixierung nur vorläufig. Mit dem Leben des Hörenden

und Verstehenden, der das fremde Wort für andere zugänglich machen
will, entwickelt sich ja ständig das Klima der Mitteilung, und darin werden

von ihm die Texte einbezogen. So sträubt sich Landau zum Beispiel
im Fall von Claudels Bibelkommentaren gegen die papierene Literarität,
die diesem Dichter, der sein Werk jeweils in den Morgenstunden fast ohne
Streichungen niederschrieb und oft mitten im Satz abbrach, um am folgenden

Tag leichter den Rhythmus wiederzufinden, nicht gemäss ist.
Ich habe mit einem Zitat aus Molière begonnen und bin unvermittelt

bei Claudel angelangt: von diesen beiden Autoren hat Edwin Maria



208 LITERARISCHE ÜBERSETZUNG

Landau weitaus am meisten übersetzt. Beide waren auf ihre Art Aussenseiter

der Gesellschaft und wollten den Menschen zur Einsicht in sein tieferes
Wesen bringen; die Voraussetzungen allerdings waren vollkommen verschieden,

denken Sie etwa an Dom Juan und Rodrigue. Molière wirft uns auf
unterhaltsame Weise auf unsere uneingestandenen Schwächen zurück, Claudel

will uns zur Annahme der Schöpfung und des Schöpfers führen. Der
eine hat Witz und Ironie, der andere Humor und begeisterte, unbeirrbare
Leidenschaft.

Jeder von uns weiss, wie schwer es ist, Leidenschaft in der Sprache zu
fassen, ohne dass sie komisch wirkt. Da zeigt uns eine Stelle aus der «

Mittagswende», wie Edwin Maria Landau die Kraft von Claudels Sprache
in uns spürbar macht. Es handelt sich um die Szene in Happy Valley, dem
alten Friedhof von Hongkong, Akt II der Bühnenfassung.

De Ciz hat sich von seiner Frau Ysé verabschiedet: er zieht ins Landesinnere,

opfert ihren Wunsch nach Geborgenheit den Geschäften, die für
ihn notwendig sind. Kaum ist er verschwunden, erscheint Mesa vor Ysé,
und ihre geheime Liebe offenbart sich im Wort, paradoxerweise am Ort, wo
die Toten ruhen. Der Text kann als eines der schönsten Liebesduette der
französischen Literatur gelten; hören wir lediglich, wie Mesa und Ysé ihre
Rede jeweils beginnen :

Mesa. - Ainsi donc
Je l'ai saisie! et je tiens son corps même
Entre mes bras et il ne me fait point de résistance et j'entends dans mes
entrailles ce cœur qui bat
C'est ça!
Il est vrai qu'elle n'est qu'une femme, mais moi, je ne suis qu'un homme,
Et voici que je n'en puis plus et que je suis comme un affamé qui ne peut
retenir ses larmes à la vue de la nourriture à manger.
O colonne ô puissance de ma bien-aimée ô il est amer, ô il est sacré, ô il
est injuste, ô il est détestable que je l'aie rencontrée!

[...]
Ysé. - Tu me tiens, je te tiens, et bien que ma chair tressaille

Je ne me retire point et je reste comme assourdie, et la voilà donc, celle

que tu trouvais si fière et si méchante!
Tu ne sais pas ce que c'est qu'une femme et combien merveilleusement avec
toutes ces manières qu'elle a,
Il lui est facile de céder et tout à coup de se trouver abjecte et soumise
et attendante,
Et pesante et gourde et interdite entre la main de son ennemi et incapable
de remuer aucun doigt.



LITERARISCHE ÜBERSETZUNG 209

O mon Mesa, tu n'es plus un homme seulement, mais tu es à moi qui suis

une femme,
Et je suis le double de toi avec moi, et tu es le double de moi avec toi,
et nous nous sentons battre dans la chair l'un de l'autre le même cœur,

Quelqu'un qui se sert d'un seul cœur pour être deux1.

Mesas Sprache schwillt vom dreisilbigen «Ainsi donc» (das an etwas
bereits Vollendetes erinnert) zum zwei- und dreizeiligen Satz an, klingt ab und
schwingt sich nach verschiedenen Zweifeln zur langen Periode auf, die ihr
erregtes Echo in den wiegenden Sätzen von Ysé findet. Der Geist des

Gesagten zeigt sich in dessen Gesagtwerden, Logos und Lexis entsprechen sich,
und erst wenn Ähnliches im deutschen Text geschieht, ist dieser ebenbürtig,
das heisst aus dem gleichen Geist geboren. Die neuste Fassung von Edwin
Maria Landau - sie ist noch nicht gedruckt - kommt dem französischen
Text sehr nahe:

Mesa: Endlich also
Hab ich sie an mich gerissen! ja ihren Leib halt ich
In meinen Armen und er leistet keinen Widerstand mehr, bis in die innersten
Fasern vernehm ich dies Herz, das schlägt
So ist es!
Es ist wahr, sie ist nur eine Frau, und ich, ich bin nur ein Mann,
Und nun kann ich nicht mehr, wie ein Verhungerter bin ich, beim Anblick
der Speise, die man ihm vorsetzt, vermag er die Tränen nicht
zurückzuhalten.

O Säule, o Allgewalt meiner Geliebten! o wie bitter es ist, wie verflucht,
wie ungerecht, wie abscheulich, dass ich ihr begegnet bin.

[...]

Ysé: Du hältst mich, ich halte dich, und wenn auch mein Fleisch erschaudert,
Ich ziehe mich nicht zurück, wie betäubt erstarr ich, da ist sie also, die

Frau, die du so stolz und so boshaft befunden
Du weisst nicht, was das ist, eine Frau, und mit all ihrem Gehabe, das sie
treibt, wie wunderbar
Leicht es ihr fällt, nachzugeben, und im Nu ist sie nichts als Verworfenheit,
Unterworfenheit, nichts als Bereitschaft,
Und lastend und starr, verstört in der Hand ihres Feindes, nicht imstande,
auch nur einen Finger zu rühren.
O mein Mesa, du bist nicht länger ein Mann nur, nein, du bist mein, die
ich ein Weib bin,
Und ich bin das Doppel von dir mit mir, und du bist das Doppel von mir



210 LITERARISCHE ÜBERSETZUNG

mit dir, und wir spüren im Fleische von beiden das gleiche Herz schlagen.
Jemand, der sich, um zwei zu sein, eines einzigen Herzens bedient.

In der Folge des Textes spürt man, wie der Übersetzer auch das bei Claudel
so ausserordentlich wichtige konkrete, erdhafte Element zum Klingen bringt,
etwa in folgendem Satz, ebenfalls eine revidierte Fassung des gedruckten
Texts. Es spricht Mesa:

[...] und ich halte sie, diese Säule, rund ist sie, ganz Weib nur, in meinen
Händen,
Ja, eine Beute, und der Dampf ihres Lebens steigt mir zu Kopf durch die

Nase, ich atme ihn ein, ich erbebe und fühle, dass sie die Schwächere ist,
wie das Wild, das sich krümmt und das man beim Nacken packt

Kann das Ausgeliefertsein der von ihrem Mann verlassenen Frau auf
gedrängtere Weise und fassbarer veranschaulicht werden? Der Text behält
seine Dichte, die Sprache wird hier so stark, dass das szenische Spiel nur noch
andeuten muss, und gerade das dürfte im heutigen Theater, das dem Wort
weniger als der Handlung zu-traut, schwierig zu spielen sein. Jean-Louis
Barrault hat zwar kürzlich bewiesen, dass es möglich ist, und zwar mit
grösstem Erfolg, von Paris bis Moskau.

Der deutsche Text steht als Analogie neben dem Original; dieses dem
Fremdsprachigen näherzubringen, ist ja das Ziel des Übersetzers, der,
auch wenn ihm solches Metapherein in besonderen Augenblicken gelingt,
stets um seine Nachfahrenschaft weiss.

Mehr noch als Theatertexte hat Edwin Marie Landau die viel weniger
bekannte Prosa Claudels übersetzt, seine Schriften zur Literatur, Kunst
und Religion. Auch hier nur ein Hinweis; er soll das Anschwellen des
Claudeischen Atems fühlbar machen, der so mächtig ist, dass wir sogar im
Deutschen, wo die Perioden in der Regel länger sind als im Französischen,
Mühe haben, die weitgespannten Sätze ohne Atemnot zu lesen. Die Stelle
ist aus dem Vortrag « Einführung in die holländische Malerei »(1935); Landau
zeigt auf eindrucksvolle Weise, was die metaphorische Syntax Claudels
leistet:

Um mich besser verständlich zu machen, wähle ich einen Vergleich
aus dem Seelenleben. Wenn sich in uns die grossen fundamentalen
Wandlungen unseres Denkens, unseres Fühlens und unseres Charakters
vorbereiten und vollziehen, wenn wir unter den kleinen Tagesereignissen
unwiderstehlich in uns die Durchbruchchancen einer dieser Sturmfluten
wachsen fühlen, die man auch eine grosse Liebe nennt, einen grossen
Schmerz oder eine religiöse Bekehrung, wenn wir bemerken, dass bereits
die ersten Dämme nachgeben, dass an unserem Horizont der Pegelstand



LITERARISCHE ÜBERSETZUNG 211

sich gehoben hat, dass alle Ausgänge unserer Seele versperrt sind, wenn
wir uns von einem Feld zurückziehen, das gestern noch unberührt war
und heute schon überflutet ist, und wir feststellen, dass auf dem Grunde
der entlegensten und durch die grössten Windungen geschützten
Zufluchtskammer unseres Wesens das Wasser langsam Strich um Strich
steigt und dass die letzten Hilfskräfte und Verteidigungsmittel bedroht
sind durch den Einbruch des Fremden: wie sollte man da nicht an Holland
denken, an die Mittagsstunde, da auf Tausenden von Schiffen unter dem
Klatschen des dreifarbigen Feldzeichens der Gott der Wogen im Triumph
Einzug hält und in all seiner Macht Besitz ergreift von diesem Netz von
Adern und Arterien und einmal mehr diesem Land, das ihm zu eigen ist,
seinen Besuch abstattet? Unter diesem gewaltigen Ansturm füllen die
Schleusen sich, heben die Brücken sich eine nach der andern; wohin man
schaut, sieht man sie wie Waagen sich betätigen, die alten gestrandeten
Barken machen sich von ihrer Schlickumklammerung frei, die Abzugskanäle

der Deiche schäumen auf, und die Sieben Vereinten Provinzen
spüren bis auf den Grund ihres Herzens einmal mehr diesen lebensspendenden

Schock, den die Grabplatte des grossen Admirals Ruyter so herrlich
immensi tremor Oceani nennt. Und ebenso kann es ein andermal
geschehen, dass die Seele, für einen Augenblick von diesem Angreifer bei der

Gurgel gepackt, fühlt, wie nach und nach dieser Griff sich lockert und das

Wasser, das sie zu überfluten drohte, davoneilt, wiederfällt, durch alle
Ausgänge entweicht, ohne dass irgend etwas imstande wäre, es zurückzuhalten,
und dabei ein Stück von uns selbst mitträgt. Die Länderstriche, die man
verloren wähnte, tauchen einer nach dem andern wieder auf, das Auge, das

unserm Arme zuvorkommt, ergreift erneut Besitz von diesen verjüngten,
befruchteten Flächen.

Man sollte es aufgeben, die Niederlande verstehen zu wollen, wenn man
nicht, sobald man sich mit ganzer Seele darin versenkt hat, unter seinen
Füssen diese latente Nachgiebigkeit spürt, wenn man nicht fühlt, wie man
selbst einbezogen ist in diese Art kosmischen Rhythmus wie eine Brust, die
sich abwechselnd hebt und senkt.

Beide Beispiele zeigen, dass hier nicht nur philologische Genauigkeit
angestrebt wird, nicht nur die Wiedergabe von Begriffen, sondern die Nachgestaltung

einer Stimmung und die Analogie des Rhythmus, und gerade dies
ist das schwerste, weil nur zeichenhaft darstellbar.

Je mehr Nuancen und Untertöne ein Leser im Original hört, desto
schwerer fällt es ihm, eine Bedeutung auszuwählen: er ist Kritiker im
etymologischen Sinn des Worts, einer, der ent-scheiden und damit bescheiden

sein muss.



212 LITERARISCHE ÜBERSETZUNG

Wenn es sich so verhält, dass die Übersetzung eine Form der
Auslegung ist, wobei stets nur der diesem besonderen Leser einleuchtende Sinn
zur Sprache kommt, oft überhell, dann werden der neue Sinn und die
Textgestalt bestimmt durch den Blickpunkt des Übersetzers. Dieser setzt sein

eigenes Textverständnis aufs Spiel, aber auch sein Verhältnis zur Sprache,
das allerdings beim Dichter stets eigen-williger ist als beim Philologen oder
beim Verfasser wissenschaftlicher Prosa. Wenn wir zudem annehmen, dass
ein dichterisches Werk zwar eine einmalige Form ist - ein rhythmischer
Klangkörper -, aber nicht eine univoke Bedeutung hat, so begreifen wir,
wieso Übersetzungen des gleichen Werks bisweilen stark voneinander
abweichen, ohne deshalb schon falsch zu sein, und wieso oft ein Dichter
findet, die Übersetzung erhelle sein Werk, währenddem Kritiker und Übersetzer

kaum je die Arbeiten ihrer Kollegen gut finden, wenn sie überhaupt
je solche lesen.

Jeder Mensch drängt nach der Mitteilung geistiger Inhalte, also nach
Sprache; er bedarf ihrer zum Leben, und so ist der Übersetzer unerlässlich,
wo die Sprache eine Schranke bildet. Verhält es sich anders bei literarischen

Werken, wo das Wort nicht primär Mittel der Mitteilung ist?
Wir stossen in diesem Zusammenhang auf eine unlösbare Paradoxie :

geistiges Wesen teilt sich in der Sprache mit, und da wird es fragwürdig, was
bleibt, wenn die Sprache ausgewechselt wird, als ob sie nur Vehikel wäre.

Sicher besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen dem Dichterwerk
und der kunstvollen Übersetzung: ihn nicht zu sehen wäre albern, so hoch
auch immer man die Verdienste des Übersetzers veranschlagt. Ausgangspunkt

zur intensiven Lektüre und zur Übersetzung ist meist die
Auseinandersetzung mit der Fremdheit eines Dichterworts. Dieses soll als solches
verstanden werden. Doch wie ist es möglich, die Einheit von Gehalt und
Sprache, die wie Frucht und Schale zusammengehören, in ein anderes
Medium zu übertragen, ohne dass die neue Sprache ihren Gehalt «wie ein
Königsmantel in weiten Falten» umgibt, wie Walter Benjamin einmal
bemerkt? Der Königsmantel verdeckt, was darunter ist; er ist nicht die Person,
die Macht darsteUt, sondern das Werk eines Schneiders.

Die Übersetzung ist Zeichen statt eines Zeichens; sie bedeutet nicht die

Dinge, sondern das Original, und so muss der Übersetzer viel vom Text und
dessen Verhältnis zur Sprache verstehen und dazu in seinem eigenen Idiom
«zu Hause» sein, auf dass möglichst Wesentliches vom Original in den
fremden Ohren mitklinge, seien es Harmonien oder Diskordanzen ; wie
Edwin Maria Landau einmal bemerkt hat, sollten die «Bild- und Sinnakzente»
an der gleichen Stelle liegen wie im Original.

Nie aber dürfen wir uns verleiten lassen, im Originaltext einen
festliegenden Sinn vorauszusetzen, denn dichterische Texte verlangen nach einer



LITERARISCHE ÜBERSETZUNG 213

Art des Deutens, das zwar je in eine Richtung weist, aber sein Ziel nicht
a priori kennt. Jedes Lesen ist ein solches Deuten im Sinne Hans Georg
Gadamers, auch das Übersetzen. Die grosse Gefahr für jeden Leser
besteht nun darin, dass er zu wissen glaubt, was der andere meint und
alsdann nicht mehr sieht, was von diesem vermeintlich «Gedachten» im Wort
tatsächlich gesagt ist.

So steht der Übersetzer am Kreuzpunkt von Logos und Lexis, von
Gemeintem und Gesagtem. Er ist kein Ur-heber, sondern ein Leser, der Brük-
ken baut, die unerlässlich sind, nachdem die Sprachen verwirrt sind. Die
ersten Übersetzer waren die Propheten: ihre Ein-sichten sind im Buch der
Bücher fixiert, das auch nur ein Zeichen ist. Die Sprache im Paradies muss

gut gewesen sein, vollkommen erkennend, das Wort kein Mittel, sondern in
sich ruhend. Ein Dichter wie Claudel findet in der Schöpfung noch einen

Abglanz vom Paradies, schreibt er doch in seiner Einführung zu einem
Gedicht über Dante von der Welt, und zu ihr gehört auch die Sprache:

Die Dinge sind nicht ein willkürlicher Schleier der Bedeutung, die sie
bedecken. In Wirklichkeit sind sie wenigstens ein Teil dessen, was sie be--

deuten, oder richtiger gesagt, sie werden erst vollkommen, wenn ihre
Bedeutung die Vollkommenheit erreicht hat.

Auf die Sprache übertragen - ich glaube, dass Edwin Maria Landaus
Übersetzertätigkeit wie die Poetik Claudels auf der gleichen sprachtheoretischen
Grundlage ruhen - heisst dies, dass hier jede Aussage symbolischen Charakter

hat, womit der reinen Artistik enge Grenzen gesetzt sind, ja vielleicht

sogar dem Literarischen selbst, wenn man es als einen nie an ein Ziel
gelangenden Prozess der Reflexion versteht2.

1Paul Claudel, Théâtre I, Bibliothèque deren Dokumenten der Universität Zürich
de la Pléiade, 1965, S. 1112 sv. - 2 Ausschnitt geschenkt (Romanisches Seminar, Plattenaus

der Laudatio für Edwin Maria Landau strasse 32). Vgl. Fonds Paul Claudel, Zürich,
(Zürich) anlässlich der Verleihung des Catalogue complet, établi par Jacqueline
Übersetzerpreises 1977 durch die Deutsche Jung, E. M. Landau, Sven Siegrist.
AnAkademie für Sprache und Dichtung. Der nales littéraires de l'Université de Besan-
volle Wortlaut mit dem Werdegang des çon, 201. Les Belles-Lettres, 95, Bd. Ras-
Übersetzers und einer Bibliographie er- pail, Paris, 1977, 345 Seiten. Claudels
Gescheint im Jahrbuch der genannten Aka- sammelte Werke (6 Bde., fünf davon her-
demie (Verlag Lambert Schneider, Heidel- ausgegeben von E. M. Landau) sind im
berg). Edwin Maria Landau hat sein Clau- Buchhandel erhältlich,
del-Archiv mit 1500 Büchern und 4000 an-


	Zeichen statt eines Zeichens : zum Problem der Übersetzung literarischer Texte

